ಭಾಗ-9

ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಆ

**ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ** 

ತತ್ವಪ್ರದೀಪ







receiptor:

ಪರಮನೂಲ್ಯ ॥ ಶ್ರೀ ಹುಬುಧೇಂದ್ರವೀರ್ಥಶ್ರೀವಾದರು ಪೀರಾಧಿಸರಿರವು, ಶೀರಾಘವೇಂದ್ರವಾಗುರಳ ಮಕ್ಕ ಮಂತ್ರಾಲಯ.

ವೌರವ ಸಂಪಾರಕರು : ದಿ|| ರಾಜಾ ವಿನ್. ಬಿವಿ ಅಚಾರ್ಯ ಮಂಡಾಲಯ, ತಂಕಾರನೆ ಮತ್ತು ಜನುವಾರ : ವಿ೫ ಜೆಮ್ಮತ್ತಿ ವೇಂಕಟೇಶಾಚಾರ್ಯ ಬೆಂದಳೂರು.

ಪ್ರಕಾಶನ: ಶ್ರೀಗುರುಸಾರ್ವಭೌಮ ಸಂಶೋಧನ ಮಂದಿರ, ಜಗರ್ಗುರು ಶ್ರೀಮನ್ಮಧ್ವಾಚಾರ್ಯ ಮೂಲಮಹಾಸಂಸ್ಥಾನ ಶ್ರೀರಾಘವೇಂದ್ರಸ್ವಾಮಿಗಳ ಮಠ, ಮಂತ್ರಾಲಯ - 518 345 ಆಂಧ್ರಪ್ರದೇಶ.

ಸಂಸ್ಥತ ಮೂಲ ಹಾಗೂ ಕನ್ನಡ ಅನುವಾದ ವಿಶೇಷ ವಿಚಾರ ಹಾಗೂ ಸಮಗ್ರ ವಿಶ್ಲೇಷಣೆಯೊಂದಿಗೆ

ಶ್ರೀವೇದವ್ಯಾಸರ ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ , ಶ್ರೀಮಧ್ವಾಚಾರ್ಯರ ಭಾಷ್ಕ , ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ, ತತ್ರಪ್ರದೀಪ, ತತ್ರಪ್ರಕಾಶಿಕಾ ಟೀಕೆಗಳೊಂದಿಗೆ ಶ್ರೀಮಂತ್ರಾಲಯಪ್ರಭುಗಳ ಭಾವದೀಪ

# ಬಾವದೀಪ

ಶ್ರೀಜಯತೀರ್ಥಮುನಿ ವಿರಚಿತ ತತ್ರಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಶ್ರೀಪದ್ಧನಾಭತೀರ್ಥಮುನಿ ವಿರಚಿತ ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

ಶ್ರೀತ್ರಿವಿಕ್ಕಮಪಂಡಿತಾಚಾರ್ಯ ವಿರಚಿತ ತತ್ವಪ್ರ**ದೀಪ** 

ಬಾಗ -೯

।। ಶ್ರೀಮನ್ಮೂಲರಾಮೋ ವಿಜಯತೇ ॥

॥ ಶ್ರೀ ಗುರುರಾಜೋ ವಿಜಯತೇ ॥

'ಭಾವದೀಪ-ಸಂಪುಟ-9': ಮಂತ್ರಾಲಯಕ್ಷೇತ್ರದಲ್ಲಿ ದುರ್ಮಾಖ ॥ ಮಾರ್ಗಶಿರಮಾಸ ॥ ಕೃಷ್ಣಚ್ಛ ದ್ವಿತೀಯ (ದಿನಾಡ: 15-12-2016) ಶ್ರೀರಾಫರ್ವರವ್ಯಾಮಗಳ ಪರುತ್ರಕ್ಷೇತ್ರವಾದ ಮಂತ್ರಾಲಯದಲ್ಲಿ ಪರಮಪೂಜ್ನ ॥ ಶ್ರೀ ಸುಲುಧೇಂದ್ರತೀರ್ಥ ಶ್ರೀವಾದಂಗಳವರು ಹದಿನೆಂಬ, ದಿದ್ದಾರ್ಥಿಗಳಿಗೆ 25 ವ್ಯಾಖ್ಯಾಸಗಳಿಂದ ಸಹಿತವಾದ ಶ್ರೀಮನ್ನ್ಯಾಯಸುಧಾಗ್ರಂಥದ ವಾಠ ಮಾಡಿ ಸುಧಾಮಂಗಳ ಮಾಡುವ ಶುಭಕ್ಷಣಗಳಲ್ಲಿ ಈ ಕೃತಿಯನ್ನು ಲೋಕೇಶಾರ್ಪಣೆ ಹಾಗೂ ಲೋರಾರ್ಪಣೆ ಮಾಡಿದರು.

ಪ್ರಕಾಶನ : ಶ್ರೀಗುರುಸಾರ್ವಭೌಮ ಸಂಶೋಧನ ಮಂದಿರ,

ಜಗದ್ದುರು ಶ್ರೀವನ್ಮಧ್ವಾಚಾರ್ಯ ಮೂಲಮಹಾಸಂಸ್ಥಾನ, ಶ್ರೀರಾಘವೇಂದ್ರಸ್ವಾಮಿಗಳ ಮಠ, ಮಂತ್ರಾಲಯ - 518 345 ಅಂದಷರೇಶ.

ಸಂಪಾದನೆ ಮತ್ತು ಅನುವಾದ : ವಿ ॥ ಬೆಮ್ಮತ್ತಿ ವೇಂಕಟೇಶಾಚಾರ್ಯ, ಬೆಂಗಳೂರು.

ದೂರವಾಣಿ : 914149120

ಪ್ರಥಮಮುದ್ರಣ : 2016

ಬೆಲೆ : 600 ರೂ

ಪ್ರತಿಗಳು : 1000

© Publication Copy right:

ಶ್ರೀಗುರುಸಾರ್ವಭೌಮ ಸಂಶೋಧನ ಮಂದಿರ, ಜನರುಸು ಶೀನನರಾ ಜಾರ್ಯ ಮೂಲನಾಸುವಾ

ಜಗದ್ಗುರು ಶ್ರೀಮನ್ಮಧ್ವಾಚಾರ್ಯ ಮೂಲಮಹಾಸಂಸ್ಥಾನ,

ಶ್ರೀರಾಘವೇಂದ್ರಸ್ವಾಮಿಗಳ ಮಠ, ಮಂತ್ರಾಲಯ - 518 345 ಅಂಧ್ರಪ್ರದೇಶ.

ಅಕ್ಷರಜೋಡಣೆ :

ಶ್ರೀ ಬೆಮತ್ತಿ ಶ್ರೀನಿವಾಸ ಶ್ರೀಮತಿ ಎಸ್. ನಾಗಲತಾ

ಮುದ್ರಣ :

ಮುಕ್ತಿಪಥೆ ಮುದ್ರಣಾಲಯ, ಬೆಂಗಳೂರು.

#### Vol - 9

SRI PADMANABHATIRTHAMIINI'S

SPLIAVATIPTHAMINI'S

SATTARKADIPAVALI TATVAPRAKAASHIKAA

SRI TRIVIKRMAPANDITAACHARYA'S
TATVAPRADIPA

# BHAVADIPA

Sri Vedavyasa's Brahmasutra, Sri Madhvacharya's Bhashya, Teekas - Sattarkadipawali, Tatvapradipa, Tatvaprakaashikaa

Bhavadipa by Sri Mantrayala Prabhu Sanskrit Original Text with Kannada Translation

with special debate from many commentaries & overall critisism

### Published by :

Sri Gurusarvabhouma Samshodhana Mandira, Jagadguru Srimanmadhvacharya Mula Mahasamsthana, Sri Raghavendraswamy Mutt, Mantralayam - 518 345 A.P. 'BHAVADIPA': HH Sri Sri Subhudendra Thirta sripada has submitted this 9th volume to Sri Raghavendraswamiji at Mantralaya.

Publication

: Sri Gurusarvabhouma Sanshodhana Mandira, Jagadguru Srimanmadhvacharya Mula Mahasamsthana, Sri Raghavendraswamy mutt, Mantralayam, A.P.

Edited & Translated by: Vidwan Bemmatti Venkateshacharya,

Bangalore. Ph: 9141495120

First Edition : 2016

Price : Rs. 600

Copies ©

Publication Copy right :

Sri Gurusarvabhouma Samshodhana Mandira, Jagadguru Srimanmadhvacharya Mula Mahasamsthana, Sri Raghavendraswamy Mutt, Mantralayam - 518 345 A.P.

. 1000

Type set:

Smt. S. Nagalatha, Bangalore. Sri Sri Bemmatti Srinivasa

Printed at :

Muktipatha Mudranalaya, Bangalore.

ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

ಭಾಷ.

ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ ತತ್ರಪ್ರದೀಪ

ಭಾವದೀಪ \* \* \* \*

ಅಧ್ಯಕ್ಷರು :

ಶ್ರೀ ಸುಬುಧೇಂದ್ರತೀರ್ಥಶ್ರೀಪಾದರು ಪೀಠಾಧಿಪತಿಗಳು, ಶ್ರೀರಾಘವೇಂದ್ರಸ್ವಾಮಿಗಳ ಮಠ, ಮಂತ್ರಾಲಯ.

> ಗೌರವ ಸಂಪಾದಕರು : ವಿ ರಾಜಾ ಎಸ್. ಗಿರಿಆಚಾರ್ಯ ಮಂತ್ಕಾಲಯ

> ಸಂಪಾದನೆ ಮತ್ತು ಅನುವಾದ : ವಿ ಬೆಮ್ಮತ್ತಿ ವೇಂಕಟೇಶಾಚಾರ್ಯ ಚಿಂಗಳ ೧ರು

ıı Srimanmoola Ramo Viiavale II

II Sri Gururajo Vijavate II

Brahmasutra

Bhashya

Sattrakadipavali Tatvaprakaashikaa Tatvapradipa

# BHAVADIPA

\*\*\*\*\*

# President: нн Sri Subhudhendratirtha Sripadaru PeeTadhipati of Sri Raghavendraswamy Mutt, Mantralayam.

Honorary Editor: Sri Vidwan Raja S. Giri Acharya Mantralayam.

Edited & Translated by :
Vidwan Bemmatti Venkateshacharya,
Bangalore.

# ಒಂಬತ್ತನೆಯ ವಾಙ್ಮಯ-ಕುಸುಮಹಾರ ಸಮರ್ಪಣೆ



ಶ್ರೀರಾಘವೇಂದ್ರಸ್ಥಾಮಿಗಳ ಮಠಾಧೀಶರಾದ ಪರಮಪೂಜ್ಯ II ಶ್ರೀ ಸುಬುಧೇಂದ್ರತೀರ್ಥ ಶ್ರೀಪಾದಂಗಳವರು ಶ್ರೀರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥಶ್ರೀಪಾದರ ಅಂತರ್ಯಾಮಿಗಳಾದ ಶ್ರೀಮನ್ನದ್ಭಾಚಾರ್ಯರ ಅಂತರ್ಯಾಮಿಗಳಾದ ಶ್ರೀಮನ್ ಮೂಲರಾಮಚಂದ್ರದೇವರಿಗೆ ಈ ಕೃತಿಯನ್ನು ಒಂಬತ್ತನೆಯ ವಾಜ್ಯಯ ಕುಸುಮಹಾರವನ್ನಾಗಿ ಸಮರ್ಪಣೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಶ್ರೀಮಠ್- ಪರಮಹಂಚ- ಪರಿವ್ರಾಜಕಾಚಾರ್ಯ- ಪರ- ವಾಕೃ- ಪ್ರವೀಣ- ಪಾರಾವಾರ- ಪಾರಂಗತ-ಸರ್ವಕಂತ್ರ- ಸ್ರಕಂತ್ರ- ಶ್ರೀಮಠ್- ಮೂಲರಥುಪತಿ- ವೇದವ್ರಾಸ- ರೇದ- ದಿನ್ನ- ಶ್ರೀಪಾದ ಪದ್ಧಾರಾಧಕ- ಜಗದಬ್ಬರು- ಶ್ರೀಮಠ್- ಮಧ್ಯಾಚಾರ್ಯ- ಮೂಲಮಹಾಸಂಸ್ಥಾನ-ಮಂತ್ರಾಲಯ- ಶ್ರೀಯಾಫರೇಂಧ್ರಪ್ರಾಮಿಗಳವರ ಮಠದ ವೇದಾಂತ- ಸಾಮ್ರಾಜ್ಯ-ದಿಗ್ಡಿಜಯ-ವಿದ್ಯಾ ಪಿಂಹಾಸನಾಧೀಪುರರಾದ ಪರಮಪೂಜ್ಯ ಶ್ರೀ ಸುಶಮೀಂದ್ರತೀರ್ಥ ಶ್ರೀಪಾದಂಗಳವರ ಕರಕಮಬಸಂಜಾತರಾದ

ಪರಮಪೂಜ್ಯ ಶ್ರೀ ಸುಶಮೀಂದ್ರತೀರ್ಥ ಶ್ರೀಪಾದಂಗಳವರ ಕರಕಮಲಸಂಜಾತರಾದ ಪರಮಪೂಜ್ಯ ಶ್ರೀ ಸುಯತೀಂದ್ರತೀರ್ಥ ಶ್ರೀಪಾದಂಗಳವರ ವರಕುಮೂರರಾದ ಪರಮಪೂಜ್ಯ ಶ್ರೀ ಸುಬುಧೇಂದ್ರತೀರ್ಥ ಶ್ರೀಪಾದಂಗಳವರ

# ಅನುಗ್ರಹ ಸಂದೇಶ

ನಾವು ಮಾಡುತ್ತಿರುವ ಸುಧಾಮಂಗಳ ಮಹೋತ್ತವದಲ್ಲಿ ಭಾವದೀಪದ ಒಂಬತ್ತನೆಯ ಸಂಪುಟವು ತ್ರೀರಾಘವೇಂದ್ರಗುರುಸಾರ್ವಭೌಮರ ಅಂತರ್ಯಾಮಿಗಳಿಗೆ ಸಮರ್ಪಣೆ-ಯಾಗುತ್ತಿದೆ. ಇಪತ್ತೆದು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನಗಳ ಜೊತೆ ನ್ಯಾಯಸುಧಾಗ್ರಂಥದ ಪಾಠವನ್ನು ಮೂರು ತಂಡದ ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳಿಗೆ ಮಾಡಿ ಅದರ ಮಂಗಳಮಹೋತ್ಸವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದೇವೆ. ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಠವು ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಗಳ ಹೇಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವೋ, ಅದರಂತ ಅನುವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಗ್ರಂಥವೂ ಕೂಡ ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಗಳ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವೇ ಆಗಿದೆ. ಕೇವಲ ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಠದ ಅಧ್ಯಯನದಿಂದ ಅಥವಾ ಕೇವಲ ಅನುವ್ಯಾಖ್ಯಾನಗ್ರಂಥದ ಅದ್ದಯನದಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಗಳ ಸಮಸ್ತ ಅರ್ಥವನ್ನು ಪೂರ್ಣವಾಗಿ ತಿಳಿಯಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಎರಡೂ ಗ್ರಂಥಗಳನ್ನು ಶ್ರೀಜಯತೀರ್ಥರ ಟೀಕೆಗಳ ಜೊತೆ ಅಧ್ಯಯನ ಮಾಡಿದರೆ ಮಾತ್ರ ಸೂತ್ರಗಳ ನಿಜವಾದ ಅರ್ಥವನ್ನು ತಿಳಿಯಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ದೃಷ್ಠಿಯಿಂದ ಅನುವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಟೀಕೆಯನಿಸಿದ ಶ್ರೀಮನ್ನ್ಯಾಯಸುಧಾ ಗ್ರಂಥಾಧ್ಯಯನದ ಮಂಗಳದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಕದ ಟೀಕೆಯಿನಿಸಿದ ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕೆಯ ಬಿಡುಗಡೆಯನ್ನು ನಾವು ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದೇವೆ.

ಎರಡನೆಯ ಅಧ್ಯಾಯಕ್ಕೆ ಅವಿರೋಧಾಧ್ಯಾಯ ಎಂದು ಹೆಸರು. ಅದರಲ್ಲಿ ಮೊದಲನೆಯದ್ದು ಯುಕ್ತಿಸಾದದಲ್ಲಿ ಒಟ್ಟು ಹನ್ನೊಂದು ಅಧಿಕರಣಗಳನ್ನು ಪ್ರಾರಂಭದ ಮೂರು ಅಧಿಕರಣಗಳ ಅನುವಾದ ಕಾರ್ಯವು ಹಿಂದಿನ ಸಂಪುಟದಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಾಶನಗೊಂಡಿದೆ. ಈ ಸಂಪುಟದಲ್ಲಿ ಅನವಧಿಕರಣದಿಂದ ಪ್ರಾರಂಭವಾಗಿ ಸರ್ವಧರ್ಮೀಪಪತ್ನಧಿಕರಣದ ತನಕ ಎಂಟು ಅಧಿಕರಣಗಳು ಸೇರಿವೆ. ಈ ಪಾದರಲ್ಲಿ ಪ್ರಧಾನವಾಗಿ ಯುಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುವ ಮೂಲಕ ಜಗಜ್ಜನ್ನಾಧಿಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಪರಮಾತ್ಯನಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಒಟ್ಟು ಮೂರು ಪ್ರಮೇಯಗಳನ್ನು ಈ ಪಾದರಲ್ಲಿ ತಿಳಿಯಬೇಕು. ೧. ಆಗಮಪ್ರಾಮಣ್ಯ , ೨. ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವ , ೩. ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ವೈಷಮ್ಯಾಧಿದೂಷಗಳ ಪರಿಹಾರ. ಪ್ರಾರಂಭದ ಅಧಿಕರಣಗಳಲ್ಲಿ ಅಗಮಪ್ರಾಮಣ್ಯವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಮಧ್ಯದಲ್ಲಿ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವದ ಬಗ್ಗೆ ವಿಮರ್ಶೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಕೊನೆಯಲ್ಲಿ ಭಗವಂತನಿಗೆ ವೈಷಮ್ಯಾಧಿದೀಪಚಳಲ್ಲ ಎಂಬುದನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮೂಡಿದ್ದಾರೆ. ಕೊನೆಯಲ್ಲಿ ಬೇವಕರ್ತಾತ್ವದ ಬಗ್ಗೆ ವಿಮರ್ಶೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಕೊನೆಯಲ್ಲಿ ಬೇವಕರ್ತಾತ್ವದ ಬಗ್ಗೆ ವಿಮರ್ಶೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಕೊನೆಯಲ್ಲಿ ಬೇವಕರ್ತಾತ್ವದ ಬಗ್ಗೆ ವಿಮರ್ಶೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಕೊನೆಯಲ್ಲಿ

ಜೀವನಿಗೆ ಕರ್ತೃತ್ವ ಇದಯೋ, ಇಲ್ಲವೋ ? ಎಂಬ ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬರ ಪ್ರಶ್ನೆಗೂ ಈ ಪಾದರಲ್ಲಿ ಉತ್ತರವಿದೆ. ಇತರವೃತ್ತದೇತಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಜೀವನಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ವವಿಲ್ಲವೆಂದು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಇದಕ್ಕೆ ಒಟ್ಟು ಎರಡು ಪ್ರಧಾನಕಾರಣಗಳಿವೆ. ೧. ಹಿತಾಕರಣಾದಿ ದೋಡಪ್ರಸಕ್ತಿ, ೨. ಜೀವನಿಗೆ ಅಂಶಗಳಲ್ಲದೇ ಇರುವುದು. ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬರೂ ಕೂಡ ತಮಗೆ ಯಾವುದು ಹಿತಪೋ, ಅದರಲ್ಲೇ ತೊಡಗಬೇಕು. ಅಹಿತವಾರದ್ದರಲ್ಲಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡಬಾರದು. ಆದರೆ ಅನೇಕ ಸಂದರ್ಭಗಳಲ್ಲಿ ಯಾವುದನ್ನು ಮಾಡಬಾರದು. ಅದನ್ನೇ ಮಾಡಿ ಸಂತಷ್ಟಕ ತುತ್ತಾಗುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಒಂದುವೇಳೆ ಜೀವನೇ ಕರ್ತೃವಾಗಿದ್ದಲ್ಲಿ ಇಂಥ ಪರಿಸ್ಥಿತಿ ಏಕೆ ಬರುತ್ತಿತ್ತುನೆ ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬರಿಗೂ ಅನಿಷ್ಠವಾದ ರೋಗರುಜನೆಗಳು, ಮರಣಾದಿಗಳು ಏಕೆ ಬರುತ್ತಿದ್ದವು ? ಇದರಿಂದ ನಮ್ಮ ಬೆಡಡವಾದ ಮೇಲೆ ಅದನ್ನು ತಡೆಯುವ ಶಕ್ತಿ ಇರಬೆಡಲ್ಲವೇ ? ಇದರಿಂದ ನಮ್ಮ ನಿಯಂತ್ರಣವನ್ನು ಮೀರಿ ಬೇರೆಯವರ ನಿಯಂತ್ರಣವ ಅಧೀನವಾಗಿ ನಮ್ಮ ಪ್ರವೃತ್ತಿಗಳು

ಉಂಟಾಗುತ್ತವೆ ಎಂಬುದು ಮನದಟ್ಟಾಗುತ್ತದೆ. ಇದರಿಂದ ಜೀವನಿಗೆ ಕರ್ತೃತ್ವವಿಲ್ಲವೆಂದು ನಿರ್ಣಯವಾಗುತ್ತದೆ.

ಮತ್ತು ಜೀವನು ಕರ್ಕೃವಾದರೆ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಕ್ರಿಯೆಯಲ್ಲೂ ತನ್ನನ್ನು ಪೂರ್ಣವಾಗಿ ತೊಡಗಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಅಥವಾ ಭಾಗತಃ ತೊಡಗಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಸಣ್ಣ ಕೆಲಸವನ್ನು ಮಾಡುವಾಗ ಪೂರ್ಣವಾಗಿ ತೊಡಗಿಸಿಕೊಳ್ಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಒಂದು ಹಲ್ಲುಕಡ್ಡಿಯನ್ನು ಎತ್ತುವಾಗ ತನ್ನಲ್ಲಿರುವ ಪೂರ್ಣವಾದ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುವುದು ಅನುಭವಕ್ಕೆ ವಿರುದ್ಧವಾದ ವಿಷಯ. ತನ್ನ ಸಾಮರ್ಥ್ಯದಲ್ಲಿ ಏಕರಣಿತನ್ನಷ್ಟೇ ಉಪಯೋಗಿಸಿ ಹುಲ್ಲುಕಡ್ಡಿಯನ್ನು ಎತ್ತುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಲೂ ಕೂಡ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಆ ಸಾಮರ್ಥ್ಯ ಬೇರೆಯಲ್ಲ. ಜೀಮಸ್ಥರೂಪ ಬೇರೆಯಲ್ಲ. ಜೀಮಸ್ಥರೂಪ ಅವಿಂಡವಾದ ಮತ್ತುವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಏಕರಣಿತವು ಹೇಗಿಲ್ಲವೋ, ಅದರಂತೆ ಸಾಮರ್ಥ್ಯದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಏಕರಣಿತವನ್ನು ಹೇಳಲಾಗಿರು.

ಈ ಎರಡು ಕಾರಣಗಳಿಂದ ಜೀವನಿಗೆ ಕರ್ತೃತ್ವವಿಲ್ಲವಂದು ಸೂತ್ರಕಾರರು ನಿಖರವಾಗಿ ಹೇಳುತಾರೆ.

ಕೆಲವೊಮ್ಮೆ ನಾವು ಅಂದುಕೊಂಡ ಕೆಲಸವನ್ನು ಮಾಡಿ ಮುಗಿಸುತ್ತೇವೆ. ಇದರಿಂದ ಕರ್ಕೃತ್ವದಿದೆ ಎಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದಲ್ಲವೇ? ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಕ್ಷೀರವದ್ದಿ' ಎಂಬುದರಿಂದ ಸೂತ್ರಕಾರರು ಉತ್ತರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಹಸು ಹಾಲು ಕೊಡುತ್ತದೆ. ಹಾಲಿನ ತಯಾರಿಕೆಯಲ್ಲಿ ಹಸುವಿನ ಪಾತ್ರವಿಲ್ಲ. ಆದು ಒಳಗಿರುವ ಪ್ರಾಣವಾಯುವಿನ ಹಾರುಕವಾಗಿದೆ. ಇದರಂತೆ ನಾವು ಅಂದುಕೊಂಡ ಕೆಲಸವನ್ನು ನಾವೇ ಮಾಡಿಮುಗಿಸಿದಂತೆ ಕಾಣಿಸುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಪ್ರಾರಂಭ ಮಾಡಿದ್ದು, ಅಥವ ಮುಗಿಸಿದ್ದು ನಾವಲ್ಲ. ಅಂತರ್ಯಾಮಿಯಾದ ಭಗವಂತನೇ ಆಗಿದ್ದಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಹಾಲಿನ ತಯಾರಿಕೆಯಲ್ಲಿ ಹಸುವಿನ ಪಾತ್ರ ಹೇಗಿಲ್ಲವೋ, ನಾವು ಮಾಡುವ ಕೆಲಸದಲ್ಲೂ ನಮ್ಮ ಪಾತ್ರವಿಲ್ಲ, ಜೀವನಿಗೆ ಕರ್ತೃತ್ತವಿಲ್ಲ.

ಹಾಗಾದರೆ ಇದು ಅದ್ವೈತ ಸಿದ್ಧಾಂತವಾಯಿತು. ಜೀವನಿಗೆ ಕರ್ಕೃತ್ವವೇ ಇಲ್ಲ. ಪರಮಾತ್ಮನಿಗಷ್ಟೇ ಕರ್ತೃತ್ವವಿದೆ ಎಂದರೆ ಜೀವಬ್ರಹ್ಮೈಕ್ಕವನ್ನು ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ನ ಚ ಅನ್ಯತ್ಕಲ್ಪ್ರಮ್' ಎಂಬುದರಿಂದ ಉತ್ತರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಯಾವುದು ಯುಕ್ಕಿವಿರುದ್ಧ ಮಗಿದೆಯೋ, ಅದು ಪ್ರಮಣಸಿದ್ಧವಾಗಿದ್ದರೆ ಪರಮಾತ್ಮನ ಶಕ್ಕಿವಿಶೇಷದಿಂದರೇ ಅದು ಆಗಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಒಪ್ಪರೇಕು. ಜೀವಕತ್ಯಕೃತ್ವವು ಯುಕ್ಕಿವಿರುದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ಅನುಭವ-ಪ್ರಮಣದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಇದನ್ನು ಪರಮಾತ್ಮನ ಆಚಂತ್ಕಾದ್ಯುತ್ತಶಕ್ತಿಯಂದಲೇ ಕುಡಿಸಬೇಕು. ಎರಡನೆಯ ಅಧ್ಯಾಯದ ಮೂರನೆಯ ಪಾದರ ಕರ್ತೃತ್ಕಾಧಿಕರಣವು ಕೂಡ ಈ ದೃಷ್ಟಿಯಂದರೇ ಜೀವಕತ್ಯಕೃತ್ವವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದೆ. ನಾವು ತುಂಬು ದನ್ನು ಜ್ಯಾಮಾರ್ಯವರೀ ಸಾಮತ್ತು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದೆ. ನಾವು ತುಂಬು ದನ್ನು ಜ್ಯಾಮಾರ್ಯವರೀ ನಾವು ತುಂಬು ದನ್ನು ಜ್ಯಾಮಾರ್ಯವರ್ಯ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದೆ. ನಾವು ತುಂಬು ದನ್ನು ಜ್ಯಾಮಾರ್ಯವರ್ಯ ಸಾಮತ್ತವನ್ನು ಇದರಿಂದ ಜ್ಞಾಮಾತ್ತಕ್ಕ್ಯವಿಲ್ಲವೆಂದು ಅನುಭವಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಇದರಂತೆ ಕ್ರಿಯಾಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವು ಕೂಡ ನಮಗಿಲ್ಲ ಎಂದು ಶಿಕಿಯಾದೇಕು. ಹಾಗಾದರೆ ವಿಧಿನಿಷೇಧಗಳಲ್ಲವೂ ಕೂಡ ವ್ಯಥ್ ಪರ್ವತಿ ಪ್ರಕ್ಷಿಪ್ತತ್ತದೆ ಪರ್ವತ್ತ ಪತ್ರವಾತ್ತ ಕರ್ತೃತ್ವಕ್ಕಿ ಜೀವನೇಶ್ವರುವರಿಂದ ವಿಧಿನಿಷೇಧಗಳು ಸಾರ್ಥಕಮಗುತ್ತವೆ. ಹೀಗೆ ಜೀವನಿಗೆ ಪರಮಾತ್ಯ ಅಧೀನವಾದ ಕತ್ಯಕೃತ್ವ ಇದೆಯೇ ಹೊರತು, ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಕರ್ತೃತ್ವಲ್ಲ ಎಂಬ ವಿಷಯವನ್ನು ಈ ಪಾದರಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಹೀಗೆ ಅನೇಕ ಪ್ರಮೇಯಗಳಿಂದ ಈ ಪಾದವು ತುಂಬಿದೆ.

ಸತ್ರಕ್ಷ್ ದೀಪಾವಳಿ, ತತ್ತ್ವದ್ವದೀಪ ಹಾಗೂ ತತ್ತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕೆ ಈ ಮೂರು ಟೀಕೆಗಳಿಂದ ಸಹಿತವಾಗಿ ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟವನ್ನು ಸರಿಯಾಗಿ ಅಧ್ಯಯನ ಮಾಡಬೇಕು. ಆಗ ಮಾತ್ರ ಈ ಯುಕ್ತಿಪಾದದ ಪರಿಪೂರ್ಣವಾದ ಪರಿಚಯ ನರ್ಮಾಗುತ್ತದೆ. ಜೊತೆಯಲ್ಲಿ ತತ್ತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕೆಯ ಸಂಪೂರ್ಣ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ಅರ್ಥಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಲು ಗುರುಸಾರ್ವಭಾಮರು ರಚನೆ ಮಾಡಿದ ಭಾವದೀಪಗ್ರಂಥವನ್ನು ಅಧ್ಯಯನ ಮಾಡಲೇ ಬೇಕು. ಈ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಎರಡನೆಯ ಅಧ್ಯಾಯದ ಯುಕ್ತಪಾದವನ್ನು ಈ ಸಂಪುಟದಲ್ಲಿ ಅನುವಾದ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ.

ವಿದ್ದಾನ್ ಚೆಮ್ಮತ್ತಿ ವೇಂಕಟೇಶಾಜಾರ್ಯರು ಈ ಯುಕ್ತಶಾದರ ಅನುವಾದದ ಜೊತೆ ಈಗ ಕ್ರೀಮನ್ನ್ಯಾಯಸಂಧಾಗ್ರಂಥದ ಪರಿಮಾರವನ್ನೂ ಕೂಡ ಅನುವಾದ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಒಂಬತ್ತನೆಯ ಸಂಪುಟದ ಪ್ರಶಾಶನಗೊಳ್ಳುವ ಸಮಯದಲ್ಲಿ ಪರಿಮಾರ್ಗ್ರಂಥದ ಪ್ರಶಾಶನನೂ ಕೂಡ ಜೊತೆಯಲ್ಲೇ ನಡೆಯುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗೆ ಭಾವರಿದಪದ ಜೊತೆ ಪರಿಮಾರ್ಗ್ರಂಥವನ್ನೂ ಕೂಡ ಅನುೂರಾಗ್ರವಾಗಿ ಅನುವಾದ ಮಾಡಬೇಕು. ಇತರ ಟಪ್ಪಣಗಳಲ್ಲಿರುವ ವಿಶೇಷವಿವಾರಗಳನ್ನು ΧĦ

ಬೆಮ್ಮತ್ತಿ ವೇಂಕಟೇಶಾಚಾರ್ಯರಿಗೂ ಶ್ರೀಮನ್ ಮೂಲರಘುಪತಿ ರಾಮಚಂದ್ರದೇವರು ಹಾಗೂ ಹರಿವಾಯುಗುರುಗಳು ವಿಶೇಷ ಅನುಗ್ರಹವನ್ನು ಮಾಡಿ ಇನ್ನು ಹೆಚ್ಚಿನ ಅನುವಾದ ಕಾರ್ಯದ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ನೀಡಲಿ ಎಂದು ಪ್ರಾರ್ಥಿಸುತ್ತೇವೆ.

ಅವಶ್ಯವಾಗಿ ಗಮನಕ್ಕೆ ತಂದು ಅನುವಾದ ಮಾಡಬೇಕು. ಇಂಥ ಶಕ್ತಿ ಶ್ರೀಹರಿವಾಯುಗುರುಗಳು ಅವರಿಗೆ ನೀಡಿ ಮತ್ತಷ್ಟು ಜ್ಞಾನಕಾರ್ಯವನ್ನು ನಡೆಸಲಿ ಎಂದು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತೇವೆ. ಹಾಗೂ ಈ ಸಂಪುಟಕ್ಕೆ ಶ್ರಮವಹಿಸಿದ ಎಲ್ಲ ಗುರುರಾಯರ ಭಕ್ತರಿಗೂ ಹಾಗೂ ಅನುವಾದಕರಾದ ವಿದ್ಯಾನ್

ಆಸ್ಕದ್ಗುರ್ವಂತರ್ಗತ ಶ್ರೀಮದ್ರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥಗುರ್ವಂತರ್ಗತ -ಭಾರತೀರಮಣ - ಮುಖ್ಯಪ್ರಾಣಾಂತರ್ಗತ - ಶ್ರೀಮನ್ಮೂಲರಘುಪತಿ -ವೇದವ್ಯಾಸದೇವರು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಅನುಗ್ರಹಿಸಲಿ ಎಂದು ಪ್ರಾರ್ಥಿಸುತ್ತೇವೆ.

ಇತಿ ನಾರಾಯಣಸ್ಕರಣೆಗಳು.

# Brahmasutra Bhashya With Select Commentaries including Bhavadipa of Sri Raghavendra Tirtha

By
Vachaspati Dr. V. R. Panchamukhi

At the outset, I would like to express our sincere respectful danda pranams, to His Holiness Sri Subudhendra Tirtha for his encouragement to publish this Series of Volumes on Sutra Bjhashya, Tatvaprakasika, and other commentaries with Focus on Bhavadipa, with Kannada Translations.

We would also express our gratitude to Mahamahopadhyaya, Pandita Kesari, Vidwan Sri Raja .S. Giri Acharya, for his guidance, support and encouragement in the finalisation of the different Volumes.

The present Volume is concerned with the Adhikaranas of the First Pada of the Second Adhyaya.

As done in the other Volumes, Vidwan Venkateshacharya has provided translations, with critical notes and discussions, of other commentaries on Sutra Bhashya, such as Sattarkadipavali, Tatva prakasika, Tatvapradipa, along with the Translation of Bhavadipa of Sri Raghavendra Swamigalu. He has also given the account of Tantradipika of Sri Raghavendra Tirtha, whenever necessary. The present Volume - Volume No. 9 in the series of Volumes on Sri Madhva Bhashya and the Commentaries/Tippanis, thereupon, consists of the Kannada Translation and Notes, pertaining to the following Nine Adhikaranas:

- Asadadhikarna (the Fourth Adhikarana of the First Pada of the Second Adhyaya);
- Bhoktradhikarna, (the Fifth Adhikarana of the First Pada of the Second Adhyaya);
- Arambhanadhikarana, (the Sixth Adhikarana of the First Pada of the Second Adhyaya)
- Itaravyapadeshadikarna (the Seventh Adhikarana of the First Pada of the Second Adhyaya);

   Shrutestu shabhamulatwadhikarana (the Eighth Adhikarana of the
- First Pada of the Second Adhyaya);

  6. Na prayojanahikarana (the Nineth Adhikarana of the First Pada of the
- Second Adhyaya);
  7. Wshamvanaieruhnyadhikarana (the Tenth Adhikarana of the First
- Pada of the Second Adhyaya)

   Sarvadharmonanatvadhikarna (the Eleventh Adhikarana of the First
- Pada of the Second Adhyaya).

Thus, this Ninth Volume deals with, eight Adhikaranas, belonging to the First Pada of the Second Adhyaya.

Vidwan Sri Bemmatti Venkateshacharya, has covered the detailed explanations given in all the commentaries stated above, in the sequential manner. He has very competently presented the main arguments of Purvapaksha and Siddhanta, and has upheld the superiority of Siddhanta of Madhvacharya, as the final interpretation.

Sri Venkateshacharya, presents, in a succinct manner, the summaries of arguments, developed in the different Adhikaranas listed above.

In order to facilitate the understanding of the main themes dealt with in the different Brahmasutras, covered in this Volume, I have ventured to present brief English Translations of the Brahmasutras. These translations are based upon one of my earlier Books, published by Rashtriya Sanskrita Vidyapeetha, (deemed University) Tirupati.

#### Asadadhikarna

### ।। असदिति चेन प्रतिषेघमात्रत्वात् ।।

We cannot argue that non-existence-Asat (the status prior to existence) is the cause for creation and hence it is the the Master, because nonexistence is essentially a Negative entity and it signifies negation and as such it cannot be the cause of creation.

#### ।। अपीतौ तद्वतप्रसङ्गादसमञ्जसम् ।।

If we accept the thesis that Non-existence-Asat-is the cause of all creation then it would mean that at the time of deluge everything will have to assume the status of Negation and hence this thesis cannot be regarded as appropriate. It is generally believed that even if the effect is destroyed, its Upadana Karana has to remain intact and hence everything as non-existent is an incredible situation.

### ।। न तु दृष्टान्तभावात् ।।

We cannot argue that the thesis of total non-existence after deluge, is not undesirable, because we have deductive logic to prove that something

should exist after destruction. Creation is dependent on some-prior existence because it is creation and the example is the creation of pot with the use of mud which exists prior to the creation of pot. Similarly destruction is dependent on something remaining as residue because it is destruction like that of a pot.

### ।। स्वपक्षदोषाच ।।

Further, the thesis that there is non-existence after destruction is subject to flaws because we do not have any example to corroborate it. There is no evidence available either from visible perception (Pratyaksha) or from the Stutis

#### ।। तर्काप्रतिष्ठानादप्यन्यानुमेयमिति चेदेवमप्यनिर्मोक्षप्रसङ्गः ।।

In the previous two Sutras, deductive logic has been forcefully used in establishing the thesis that Non-existence cannot be the cause of creation and that some existing entity should be the cause of creation. However, one may argue that since deductive logic is highly volatile and it cannot be confirmative. We could perhaps develop deductive reasoning to prove that non-existence is indeed the cause of creation and existence is not the cause of creation. This reasoning for rejecting Tarks as a basis of knowledge is not correct. If Tarka were to be totally ruled out then even the existence of Moksha may not be proved and there may not be Moksha tall. Hence Tarka supported by Sruit should be accerted as Pramana.

#### ।। एतेन शिष्टा अपरिग्रहा अपि व्याख्याताः ।।

Thus we note that there is the absence of any corroborative example (Drstanta) in regard to the thesis the Jiva or Non-existence (Asat) could be the cause of creation. On the contrary, there are examples to prove that Sat is the cause of all creation. On the basis of a similar reasoning, all the remaining theses-considering Jiva, Pradhana, Void (Sunya). Time or

Nautre (Swabhava) as the cause of creation, which do not have the corroboration with the Srutis -become discarbed.

#### Bhoktradhikarna

### ।। भोक्त्रापत्तेरविभागइचेत्स्याद्वोकवत् ।।

It appears that in some parts of Sruti, it is stated that in Moksha, Jiva becomes one with Brahma and hence turer is not distinctions between Jiva and Brahma. We may argue that since Jiva has very limited capabilities and hence Brahma, indistinguished from him, cannot be regarded as the cause of the Universe. All this thesis is incorrect because the statement of 'becoming one' should be interpreted to mean 'residing at one place', 'having similar views'. In common parlance in the world, we often say that they have all become one when we mean that those who were earlier residing at different places have come to a single place or when we mean that those who were opposed in their views; have now become united in their views. It is in the same manner, the statement of oneness in Mukti should be interpreted.

#### Arambhanadhikarna

# ।। तदनन्यत्वमारम्भणशब्दादिभ्यः ।।

Lord Brahman is an independent cause of creation (Ananya) without desiring the support of any other entity because there are many statements in the Sruti which clearly doubt the availability of any other means or resort (Adhisthana) in the process of creation by Lord Brahma and which also clearly state that Brahma is not sub-servient to anybody else and that he himself grants the causatory capabilities to all other entities.

#### ।। भावे चोपलब्धेः ।।

If there was any independent cause other than Brahma then it should have perceived by different Pramanas. However, it is not perceived either

#### XVIII

by visual perception (Pratyaksha) or Sruti and the applicability of an independent deductive logic is discarded in thin context.

#### ।। सत्त्वाचावरस्य ।।

On the contrary, there is evidence to believe that there are certain causal instruments winch are sub-servient to the independent Brahma.

# ।। असद्व्यपदेशानेति चेन घर्मान्तरेण वाक्यशेषात् ।।

We cannot argue that in some Srutis non-existence of any instrumental entity has been stated. However, the statement of entry has been stated. However, the statement of non-existence is in relation to certain special attributes such as independence, manifestation, transformation etc. Such an interpretation is obvious because in the same Sruti later it is stated that darkness existed and Prakrti existed. Further, in the latter part of the same Sruti there is a statement negating independence to Prakrti existing prior to the creation.

### ।। युक्तेः शब्दान्तराच ।।

There is a question here as to why Brahma who is totally independent, should require the use of any other means. The answer to this is that Brahma uses these means of creation only in a casual way and as a sport and not out of any special necessity for the same. It is almost like an able legged person using a walking stick just for his amusement. This indicated by the clear statements that existed in some part of the Sruti.

#### ।। पटवच्च ।।

The process of creation is similiar to that of cloth. Just as in the latter, there is the use of yarn as a means of producing cloth here also there is the use of the material which is different from the creator.

#### ।। यथा पाणादिः ।।

The material of production is not independent just as the Prana and the body which have the inner pervasion of Brahma in them and are not independent.

#### Itaravyapadeshadhikarna

#### ।। इतरव्यपदेशाद्धिताकरणादिदोषप्रसक्तिः ।।

It appears that in some part of the Sruti, it is stated that Jiva is an independent cause of creation. This is incorrect because if Jiva was an independent cause he would not have indulged in action which are against his own interest and also in such actions as would cause him damage. It is observed that Jiva indulges himself in many irrational activities as he is not Swatantra.

## ।। अधिकं तु भेदनिर्देशात् ।।

On the other hand, Brahma is described to possess many attributes which make hims superior to Jiva.

### ।। अस्मादिवच तदनुपपत्तिः ।।

Even though Jiva is a Chetana in regard to his ability to act independently, he is like an inanimate object such as stone, pillar etc. We have to accept that he is subservient to Brahma.

# ।। उपसंहारदर्शनाभेति चेन शीरवद्धि ।।

We cannot argue that Jiva can function on his own since he is often found to complete the work that he has begun. We should recognise that his ability to complete the work begun earlier is also bestowed on him by Brahma himself just as the milk found in the cows is not their own creation but is the job of Mukhya Prana.

#### ।। देवादिवदपि लोके ।।

Brahma the basic cause of creation can remain unavailable and invisible. Brahma has this special capability in the same manner as the Gods. In our worldly experiences, we find that even the devils and the spirits have the special prowess of being invisible.

### ।। कत्स्रप्रसक्तिर्निखयवत्वशब्दकोपो वा ।।

If Jiva were to be an independent performer, either he may put his entire lot even on a small job like bringing a blade of grass or he may use only part of his full effort. The former is ridiculous and it is not seen so in reality. The latter invokes contradiction and anger with the Sruti which states that Jiva is eternal and he does not have divisibility in himself. Thus Jiva cannot be an independent performer.

#### Shrutestu Shabdhamulatwadhikarna

#### ।। श्रुतेस्तु शब्दमूलत्वात् ।।

The thesis that Brahma is the independent cause of all creation does not suffer the same anamolies as in the case of the thesis that Jivas is the independent cause of creation. Because in the Sruti it is clearly stated that Brahma could possess, at the same time, different attributes which apparently appear to be mutually contradictory. Further, the features of Brahma can be understood only through Vedas and not by deductive logic.

#### ।। आत्मनि चैवं विचित्राञ्च हि ।।

It is only in Brahma, that such peculiar capabilities exist that could eliminate the contradictions stated above. This is well established by the various statements in the Sruti.

#### ।। स्वपक्षदोषाच ।।

In the case of Jiva, the contradictions derived from deductive logic are not eliminated from the words of Sruti because no such attributes are described for Jiva as are described for Brahma

### ।। सर्वोपेता च तद्दर्शनात् ।।

Brahma is endowed with very complehensive special prowess valid at all times and covering all subjects. This is known from the relevant Srutis.

## ।। विकरणत्वाभेति चेत्तदुक्तम् ।।

Brahma is described in the Srutis as the one without the organs like eyes, ears etc. We cannot argue that in view of this, Brahma cannot be the cuase of creation. The negation of the organs like eyes and ears is with reference to the Prakrta organs similar to those of humans beings. Brahma does not possess such Prakrta organs and this is clearly stated in part of Sruti.

### Na proyonadhikarna

### ।। न प्रयोजनबत्त्वात् ।।

The activities like creation etc. are not meant for any selfish motive of Brahma because all objectives are always already realised by him. These activities are meant for the benefit of the others.

# ।। लोकवत्तु लीलाकैवल्यम् ।।

The activities of creation etc. are simply meant as sports. They resemble the actions like dancing and singing by an intoxicated person as found in the world. Such actions have neither any reason nor purpose

#### XXII

for the intoxicated person. The creation-activities of Brahma are just the functions of his nature (Swabhava). They may, of course, bring him some exuberance of pleasure but that is not his purpose.

## Vyshamyanaighrunyadhikarna

# ।। वैषम्यनैर्घृण्ये न सापेक्षत्वात्तया हि दर्शयति ।।

Brahma does not have the weaknesses of partiality and being unscrupulous because he gives the fruits to the Jiva as per the latter's deeds. For this, there is corroborative evidence of the Srutis.

### ॥ न कर्माविभागादिति चेनानादित्वात् ॥

One may put forth the arguments that since Karma-individual's deeds-belongs to the group of entities that are subservient to Brahma (Aswatantra), it cannot independently be the cause of all fruits. But this incorrect because Karmas are eternal not having any beginning, and hence the chain of the Karmas-one leading to the other would be responsible for the fruits and thus Brahma is free from the blemishes of partiality and multessnees.

### ।। उपपद्यते चाप्युपरुभ्यते च ।।

Even though Brahma awards the fruits by resorting to the individual's Karmas, this does not adversely affect his attribute of being Swatantra. This is so because the eternal Karmas are also subservient to thim. They always exist as per his desire. In view of the eternality of the Karmas this does not imply that Brahma has the blemishes of partiality and ruthlessness. Srutis have clearly stated so.

### Sarvadharmopapatyadhikarna

# ।। सर्वधर्मोपपत्तेश्र ।।

Thus, it is justified to assert that Brahma is endowed with all the

#### YYIII

good attributes (Gunas) and he is free from all blemishes (Doshas). In this regard the conflict with deductive logic can prove to be contrary.

The Jijnasus are indeed grateful to Vidwan Sri Bemmatti Venkateshacharya, for preparing such an extremely useful Volume on Brahmasutra Bhashya, covering several Commentaries and providing good critical comparative discussions.

We pray the the scholar author continues his pains-taking exercise to complete all the Four Adhyayas of Brahmasutras, in a similar manner with useful details

# Vachaspati Dr. V. R. Panchamukhi

Chancellor, Sri Gurusarvabhouma Sanskrit Vidyapeeth and
Executive Director,
Sri Gurusarvabhouma Samsodhan Mandir

Sri Gurusarvabnouma Samsodnan Mandii Mantralayam

# ಮುನ್ನುಡಿ

ಒಂದಡೆ ಶ್ರೀರಾಮರೇವರಿಗೆ ಎಷ್ಟೋ ಕೋಟಿಗಳ ಬೆಲೆ ಬಾಳುವ ಸುವರ್ಣಮಂಟಪದ ಸಮರ್ಪಣೆ. ಮತ್ತೊಂದೆಡೆ ಇಪ್ಪತ್ತೆದ್ದು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನಗಳಿಂದ ಸಹಿತವಾದ ನ್ಯಾಯಸಧಾಮಂಗಳದ ಮಹೋತ್ಸವ, ಮಗದೊಂದೆಡೆ ಭಾವರೀಪಕೃತಿಯ ಒಂಬತ್ತನೆಯ ಸಂಘಟದ ಪ್ರಕಾಶನ. ಇನ್ನೊಂದೆಡೆ ಇಪ್ಪತ್ತೆದು ಟಿಪ್ಪಣೆಗಳ ಸಾರಭಾಗದಿಂದ ಕೂಡಿದ ಬರಿಮಳ್ಳುಂಥದ ಆಮೂಲಾಗ್ರ ಕನ್ನಡಾನುವಾದದ ಪ್ರಕಾಶನ. ಶ್ರೀಪಾದಂಗಳವರ ಈ ವಿಭೂತಿಕಾರ್ಯಗಳು ಇಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲ. ಇವುಗಳು ಕೇವಲ ಒಂದು ಮುಖ. ಇನ್ನು ಹಲವಾರು ಮುಖಗಳಿಂದ ರಾಯರ ಸೇವೆಯಲ್ಲಿಯೇ ತೊಡಗಿದ್ದಾರೆ. ಅದರಲ್ಲೂ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ನಿರಂತರ ಜ್ಞಾನಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ತಮ್ಮನ್ನು ಕೊಡಡಿಗಿಸಿಕೊಂಡಿದ್ದಾರೆ. ತತ್ತಪ್ರಚಾರದ ಮೂಲಕ ಸಮಾಜದಲ್ಲಿ ಜ್ಞಾನಸಂದೇಶವನ್ನು ನಿರಂತರ ನೀಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ಈ ಸಂಪುಟದಲ್ಲಿ ಒಂದು ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯವಿದೆ. ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಅಧಿಕರಣಗಳಲ್ಲೂ ಭಾವದೀಪರ- ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯವನ್ನು ಗುರುತಿಸಲಾಗಿದೆ. ಪರಮಪೂಜ್ಯ ಶ್ರೀಪಾದರ ಅಷ್ಟೆಯಂತೆ ಈ ಬೆಳವಣಿಗೆ ಪ್ರಾರಂಭವಾಗಿದೆ. ಇದರಂತೆ ಮತ್ತಷ್ಟು ಉತ್ತಮ ಮಾರ್ಗದರ್ಶನಗಳನ್ನು ನೀಡಿ ಶ್ರೀಪಾದರು ನಮಗೆ ಅನುಗ್ರಹ ಮಾಡಬೇಕು. ಏತನ್ಮೂಲಕ ಜ್ಞಾನಜಾನುಗಳಿಗೆ ಜ್ಞಾನದಾನವನ್ನು ಮಾಡಿ ಅಶೀರ್ವದಿಸಬೇಕೆಂದು ಭಕ್ತಿಪೂರ್ವಕ ಸಾಷ್ಟಾಗ ಪ್ರಣಾಮಗಳನ್ನು ಸಮರ್ಪಣೆ ಮಾಡುವ ಮೂಲಕ ಶ್ರೀಪಾದಂಗಳವರಲ್ಲಿ ಪ್ರಾರ್ಥಿಸುತ್ತೇನೆ.

ಬ್ರಹ್ಮಮೀಮಾಂಸಾಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಎರಡನೆಯ ಅಧ್ಯಾಯದ ಪ್ರಥಮಪಾದದಲ್ಲಿ ಬರುವ ವಿಚಾರವು ಈ ಸಂಪುಟದಲ್ಲಿ ಅಡಗಿದೆ. ಎರಡನೆಯ ಅಧ್ಯಾಯಕ್ಕೆ ಅವಿರೋಧಾಧ್ಯಾಯ ಎಂದು ಹೆಸರು. ಈ ಅವಿರೋಧಾಧ್ಯಾಯದ ಮೊದಲನೆಯ ಪಾದಕ್ಕೆ 'ಯುಕ್ತಿಪಾದ' ಎಂದು ಹೆಸರು.

ಅದ್ವೃತಮತದ ಪ್ರಕಾರ ಈ ಪಾದದಲ್ಲಿ ಒಟ್ಟು ಹದಿಮೂರು ಅಧಿಕರಣಗಳನೆ. ಮೂವತ್ತೇಕು ಸೂತ್ರಗಳನೆ. ಹಾಗೂ ಅವರ ಪ್ರಕಾರ ಅಧಿಕರಣಗಳ ಹೆಸರುಗಳಲ್ಲೂ ಕೆಲವಡೆ ವೃತ್ಯಾಸವಿದೆ. ೧. ಸ್ವೃತ್ಯಧಿಕರಣ, ೨. ಯೋಗಪ್ರತ್ಯುಕ್ಟಧಿಕರಣ, ೩. ಎಲಕ್ಷಣತ್ವಾಧಿಕರಣ, ೪. ಅತಿಪ್ಪಾಪರಿಗ್ರಹಾಧಿಕರಣ, ೫. ಭೋಪ್ರಾಪತ್ವಧಿಕರಣ, ೬. ಆರಂಭನಾಧಿಕರಣ, ೩. ಇತರವ್ಯಪದೇಶಾಧಿಕರಣ, ೮. ಉಪಸಂಹಾರದರ್ಶನಾಧಿಕರಣ, ೯. ಕೃತ್ವಪ್ರಸಕ್ಷಧಿಕರಣ, ೧೦. ಸರ್ವೂಪರ್ಜಿತಿನತ್ತಾಧಿಕರಣ, ೧೨. ವೃಷಮ್ಯ-ನೈರ್ಪ್ಯಪ್ಯಧಿಕರಣ, ೧೩. ಸರ್ವಧಮೋಪಪತ್ತಧಿಕರಣ, ೧೨. ವೃಷಮ್ಯ-ನೈರ್ಪ್ಯಣ್ಯಾಧಿಕರಣ, ೧೩. ಸರ್ವಧಮೋಪಪತ್ವಧಿಕರಣ, ೧೩. ಸರ್ವದಿಯಾಪಪತ್ರಧಿಕರಣ.

ರಾಮಾನುಜಮತದ ಪ್ರಕಾರ ಕೇವಲ ಹತ್ತು ಅಧಿಕರಣಗಳು ಈ ಪಾರದಲ್ಲಿನೆ. ಮೂವತ್ತಾರು ಸೂತ್ರಗಳಿವೆ. ಅಧಿಕರಣಗಳ ಯಾದಿ ಹೀಗಿದೆ - ೧. ಸ್ಕೃತ್ಯಧಿಕರಣ, ೨. ಯೋಗಪ್ರತ್ಯುತ್ತಧಿಕರಣ, ೩. ವಿಲಕ್ಷಣತ್ವಾಧಿಕರಣ, ೪. ಶಿಷ್ಠಾಪರಗ್ರಹಾಧಿಕರಣ, ೫. ಭೋಷ್ಠಾಪತ್ತಧಿಕರಣ, ೬. ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣ, ೭. ಇತರವ್ಯಪರಣಾಧಿಕರಣ, ೮. ಉಪಸಂಹಾರದರ್ಶನಾಧಿಕರಣ, ೯. ಕೃತ್ತ ಪ್ರಸಕ್ಷಧಿಕರಣ, ೧೦. ಪ್ರಯೋಜನವತ್ತ್ಯಾಧಿ-ಕರಣ, ನಮ್ಮ ಸಿದ್ಧಾಂತದ ಪ್ರಕಾರ ಈ ಪಾದದಲ್ಲಿ ಒಟ್ಟು ಹನ್ನೊಂದು ಅಧಿಕರಣಗಳಿವೆ. ಹಾಗೂ ಮೂವತ್ತೆಂಟು ಸೂತ್ರಗಳಿವೆ. ಅಧಿಕರಣಗಳ ಯಾದಿ ಹಾಗೂ ಹೆಸರು ಹೀಗಿದೆ - ೧. ಸ್ಟೃತ್ಯಧಿಕರಣ, ೨. ನ ವಿಲಕ್ಷಣತ್ತಾಧಿಕರಣ, ೩. ಅಭಿಮಾನ್ಯಧಿಕರಣ, ೪. ಅಸದಧಿಕರಣ, ೫. ಭೋತ್ಪಧಿಕರಣ, ೬. ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣ, ೭. ಇತರವ್ಯಪದೇತಾಧಿಕರಣ, ೮. ಶ್ರುತ್ಯಧಿಕರಣ, ೯. ನ ಪ್ರಯೋಜನವತ್ತಾಧಿಕರಣ, ೧೦. ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಪ್ಬ್ ಣ್ಯಾಧಿಕರಣ, ೧೦. ನರ್ವಧರ್ಮಣಪಪತ್ರಧಿಕರಣ ಎಂದು.

ನಮ್ಮ ಸಿದ್ಧಾಂತದಂತೆ ನವಿಲಕ್ಷಣತ್ವಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಕೇವಲ ಎರಡು ಸೂತ್ರಗಳಿವೆ. ಆದರೆ ರಾಮನುಜಮತದಲ್ಲಿ ಒಂಬತ್ತು ಸೂತ್ರಗಳು, ಅದ್ವೈತಮತದಲ್ಲಿ ಎಂಟು ಸೂತ್ರಗಳಿವೆ. ಹಾಗೂ ಪ್ರಾರಂಭದ ಸ್ಮೃತ್ಯಧಿಕರಣದಲ್ಲೇ 'ಏತೇನ ಯೋಗಃ ಪ್ರತ್ಯುಕ್ತಃ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವನ್ನು ನಮ್ಮ ಮತದ ಪ್ರಕಾರ ಸೇರಿಸಲಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ಈ ಒಂದು ಸೂತ್ರವನ್ನು ರಾಮಾನುಜಮತದವರು ಹಾಗೂ ಅದ್ವೈತಮತದವರು ಪ್ರತ್ಯೇಕ ಅಧಿಕರಣವೆನ್ನುತ್ತಾರೆ. ಅದಕ್ಕೆ ಯೋಗಪ್ರತ್ಯುಕ್ತಧಿಕರಣ ಎಂಬ ಹೆಸರನ್ನೂ ಕೂಡ ಇಟ್ಟಿದ್ದಾರೆ. ಇದರಂತೆ ಅಭಿಮಾನ್ಯಧಿಕರಣ, ಅಸದಧಿಕರಣ, ಶಬ್ದಮೂಲತ್ವಾಧಿಕರಣ ಇವುಗಳನ್ನು ಅಧಿಕರಣ-ವನ್ನಾಗಿಯೇ ರಾಮನುಜಮತದಲ್ಲಿ ಮತ್ತು ಅದ್ವೈತಮತದಲ್ಲಿ ಅಂಗೀಕರಿಸಿಲ್ಲ. ಅದ್ವೈತಮತದಲ್ಲಿ ಹಾಗೂ ರಾಮನುಜಮತದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಕಡೆ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಸೂತ್ರಗಳೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. 'ನ ವಿಲಕ್ಷಣತ್ವಾದಸ್ಯ ತಥಾತ್ವಂ ಚ ಶಬ್ದಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ವೇದಾಪೌರುಷೇಯತ್ವವನ್ನು ಸಾಧಿಸುತ್ತಿದೆ. ವೇದವು ಪೌರುಷೇಯಗ್ರಂಥಗಳಿಗಿಂತ ವಿಲಕ್ಷಣವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ವಾಚಾ ವಿರೋಪನಿತ್ಯಯಾ' ಇತ್ಯಾದಿ ಪ್ರಮಾಣಕ್ಕೆ ಆನುಸಾರಿಯಾಗಿ ವೇದಾಪೌರುಷೇಯತ್ವವು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು ಸಮರ್ಥಿಸುತ್ತಿದ್ದೇವೆ. ಆದರೆ ಅದ್ವೈತಮತೆ ಹಾಗೂ ರಾಮಾನುಜಮತದಲ್ಲಿ ಸಾಂಖ್ಯರ ಅಭಿನ್ನನಿಮಿತ್ತೋಪಾದನತ್ವವನ್ನು ಈ ಸೂತ್ರವು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಮುಂದಿನ 'ದೃಶ್ಯತೇ ತು' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಸಿದ್ದಾಂತ ಮಾಡುತ್ತಾರೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಬ್ರಹ್ಮನು ಜಗದ್ವಿಲಕ್ಷಣನಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು 'ನ ವಿಲಕ್ಷಣತ್ವಾತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರದ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನುತ್ತಾರೆ. ಈ ಎಲ್ಲಾ ಪಕ್ಷಗಳಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಅಸ್ವಾರಸ್ಯ ಗಳಿವೆ. ಅನುಭವಕ್ಕೆ ಅತ್ಯಂತ

ದೂರದಲ್ಲಿವೆ. ಇತರರ ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಗೊಂದಲಗಳು ಕಾಣಿಸುತ್ತಿವೆ ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಅಧಿಕರಣಗಳನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ.

ಅರ್ದೈತಮತದ ಪ್ರಕಾರ ಪ್ರಥಮಪಾದವು ಸಾಂಖ್ಯಸ್ಕೃತಿಗಳ ವಿರೋಧವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಹಾಗೂ ಸಾಂಖ್ಯಸ್ಕೃತ್ಯುನ್ನೀತವಾದ ತರ್ಕವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಹಾಗೂ ಎರಡನೆಯ ಪಾದವು ಸಾಂಖ್ಯಾರಿಮತಗಳಲ್ಲಿರುವ ದೋಷಗಳನ್ನು ಎತ್ತಿ ತೋರಿಸುತ್ತಿದೆ. ಮೂರನೆಯ ಪಾದವು ಎರಡು ಭಾಗಗಳಂದ ಕೂಡಿದೆ. ಎರಡನೆಯ ಪಾದವು ಪಂಚಮಹಾಶ್ರತಿಗಳಿಗೆ ಎರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುತ್ತಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಉತ್ತರಭಾಗವು ಜೀವಪ್ರತಿಪಾದಕ- ಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುತ್ತಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ನಾಕನೆಯ ಪಾದವು ಲಿಂಗಶರೀರಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ಪರಸ್ವರವರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುತ್ತಿದೆ ಹೀಗೆ ಎರಡನೆಯ ಪಾದದ ನಾಕು ಪಾದಾರ್ಥಗಳನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಇರಿತರು ಪಾದದಲ್ಲಿ ಹಾಗೂ ಎರಡನೆಯ ಪಾದರಲ್ಲಿ ಸ್ಟೀಕರಿಸಿದ ಅವರ ಉಪಾಧಿಯೇ ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಪ್ರಥಮಪಾದರಲ್ಲೂ ಕೂಡ 'ಎತೇನ ಯೋಗಃ ಪ್ರತ್ಯುಕ್ತಿಗೆ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರಗಳಂದ ಇತರ ಮತಗಳಲ್ಲಿ ಇರುವ ದೋಷಗಳನ್ನು ಎತ್ತಿತೋರಿಸಲಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಪಾದಭೇದಕ್ರಮವೇ ಆಯುಕ್ತವಾಗಿತ್ತದೆ.

ರಾಮಾನುಜಮತದಲ್ಲಿ ಪಾರಭೇದವ್ಯವಸ್ಥೆ ಹೀಗಿದೆ - ಪ್ರಥಮವಾದವು ಸ್ವಮತದಲ್ಲಿ ಕಾರಣವಿಷಯದಲ್ಲಿ ದೋಷಮ್ಯ ಪರಹರಸುತ್ತಿದೆ. ಎರಡನೆಯ ಪಾರವು ಕಾರಣವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಸ್ವಪಕ್ಕದಲ್ಲಿರುವ ದೋಷಮನ್ನು ಪತ್ರಿತೋರಿಸುತ್ತಿದೆ. ಮೂರು ಹಾಗೂ ನಾಕನೆಯ ಪಾರದಲ್ಲಿ ಸ್ವಪಕ್ಕದ ಪ್ರಕಾರ ಕಾರ್ಯನಿಷೇಧದೋಷವನ್ನು ಪರಿಷರಿಸಿದರೆ ಪ್ರಥಮವಾದದಲ್ಲಿ ಸ್ವಪಕ್ಕದೋಪಾಚ್ಚ ಇತ್ತಾದಿ ಸೂತ್ರಗಳು ಪರಪಕ್ಷದಲ್ಲಿರುವ ದೋಷಮನ್ನೂ ಕೂಡ ಹೇಳುತ್ತಿವೆ. ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೇ, ಎರಡನೆಯ ಪಾರದಲ್ಲಿ 'ಅಪತ್ರಸಂಭವಾತ್' ಇತ್ತಾದಿ ಸೂತ್ರಗಳು ಸ್ಪಪಕ್ಕದಲ್ಲಿರುವ ದೋಷಮನ್ನೂ ಕೂಡ ಹೇಳುತ್ತಿವೆ. ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೇ, ಎರಡನೆಯ ಪಾರದಲ್ಲಿ 'ಅಪತ್ರಸಂಭವಾತ್' ಇತ್ತಾದಿ ಸೂತ್ರಗಳು ಸ್ಪಪಕ್ಕದಲ್ಲಿರುವ ದೋಷನ್ನೂ ಕೂಡ ಪರಿಹರಿಸುತ್ತಿವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಮಾರಕರಯ ಪಾರದಲ್ಲಿ ನಿಮ್ಮ ಪ್ರಕರಣಾತ್' ಇತ್ತಾದಿ ಸೂತ್ರಗಳನ್ನು ಕಾರ್ಯನಲ್ಲದ ಮೂರನೆಯ ಪಾರದಲ್ಲಿ 'ನಿತ್ತಾ ಪ್ರಕರಣಾತ್' ಇತ್ತಾದಿ ಸೂತ್ರಗಳನ್ನು ಕಾರ್ಯನಲ್ಲದ ಜನವನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿರುವ ದೋಷವನ್ನೂ ಕೂಡ ಪರಿಹರಿಸಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜನವನನ್ನು ಕೂಡ ಪರಿಹರಿಸಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜನವನ್ನೂ ಕೂಡ ಪರಿಹರಿಸಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ

#### XXVIII

ಕಾರ್ಯವಿಷಯದಲ್ಲಿರುವ ದೋಷೋದ್ಭಾರವು ಮೂರನೆಯ ಪಾದದ ಪ್ರಮೇಯವೆಂದು ಹೇಳಲು ಅವರಿಗೆ ಸಾಧ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗೂ ಮೂರು ಮತ್ತು ನಾಕನೆಯ ಪಾದಭೇದಕ್ಕೆ ಕಾರಣವನೇ ಅವರಿಂದ ಸಮರ್ಥಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗಿಲ್ಲ.

ನಮ್ಮ ಸಿದ್ಧಾಂತದ ಪ್ರಕಾರ ಈ ಪಾದದಲ್ಲಿರುವ ಅಧಿಕರಣಗಳ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ತಿಳಿಯೋಣ. ಮಸ್ತವಿಕವಾಗಿ ಈ ಸಂಪುಟದಲ್ಲಿ ಅಸದಧಿಕರಣದಿಂದ ವಾದ ಮುಗಿಯುವ ತನಕ ಅಧಿಕರಣಗಳು ಇರುತ್ತವೆ. ಪ್ರಾರಂಭದ ಸ್ಕೃತ್ಯಧಿಕರಣ, ನ ವಿಲಕ್ಷಣತ್ಪಾಧಿಕರಣ ಹಾಗೂ ಅಭಿಮಾನ್ಯಧಿಕರಣಗಳು ಹಿಂದಿನ ಸಂಪುಟದಲ್ಲಿಯೇ ಸೇರಿವೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಸಮಸ್ತ ಯುಕ್ತಿಪಾದದಲ್ಲಿ ಏನು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆಂಬುದನ್ನು ಒಂದೆಡೆಯೇ ತಿಳಿಯಲು ಈ ಪಾದದಲ್ಲಿರುವ ಎಲ್ಲಾ ಅಧಿಕರಣಗಳ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಸಂಗ್ರಹಿಸಲಾಗಿದೆ -

ಸ್ಕೃತ್ಯಧಿಕರಣ – ಒಂದೆಡೆ ಸಮಸ್ತ ಶ್ರುತಿಗಳು ವಿಷ್ಣುವೇ ಸರ್ವೋತ್ರಮ, ಅವನೇ ಜಗನ್ನಿರ್ಮಾತೃ ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಹೊಗಳುತ್ತಿವೆ. ಮತ್ತೊಂದೆಡೆ ಪಾಶುಪತಾದ್ದಾಗಮಗಳು ಶಿವನಸ್ಸ ಹೊಗಳುತ್ತಿವೆ. ಮತ್ತೊಂದೆಡೆ ಕಾಶುಪತಾದ್ದಾಗಮಗಳು ಶಿವನಸ್ಸ ಹೊಗಳುತ್ತಿವೆ. ಮತ್ತೊಂದೆಡೆ ಕಾಶುಪತಾದ್ದಾಗಮಗಳು ಶಿವನಸ್ಸ್ ಹೊಗಳುತ್ತಿವೆ. ಮತ್ತೊಂದೆಡೆ ಕಾಪಿಲಾದಿಸ್ಕೃತಿಗಳು ಪ್ರಕೃತಿಯನ್ನೇ ಜಗತ್ಕಕ್ಕ್ ವೆಂದು ಪ್ರತಿಪಾದಿಸುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗೆ ವಾಪ್ತಯಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲಿ ಪೌರುಷೇಯು ಹಾಗೂ ಆಪೌರುಷೇಯುಗ್ರಂಥಗಳನ್ನು ನೋಡಿದಾಗ ನಿಜವಾದ ಜಿಜ್ಜಾಸುವಿಗೆ ದೊಡ್ಡ ಗೊಂದಲವೇ ಹುಟ್ಟುತ್ತದೆ. ಆಪೌರುಷೇಯವಾದ ವೇದ ಹೇಳುವಂತೆ ವಿಷ್ಣುವೇ ಜಗತ್ ಕರ್ತೃ ಎನ್ನೋಣವೋ? ಪಾಶುಪತಾದಿ ಆಗಮಗಳು ಹೇಳುವಂತೆ ಶಿವನಸ್ನು ಜಗತ್ ಕರ್ತ್ಯವಿ ಎನ್ನೋಣವೋ? ಅಥವಾ ಕಾಪಿಲಾದಿಸ್ಕೃತಿಗಳು ಹೇಳುವಂತೆ ತಿವನಸ್ನು ಜಗತ್ ಕಾರಣವೆಂದು ಹೇಳಬೇಕೋ? ಇತ್ಯಾದಿ ಗೊಂದಲಗಳನ್ನು ಸ್ಪೃತ್ಯಧಿಕರಣವು ಪರಿಹರಿಸುತ್ತಿದೆ.

ಮೇಲಿನ ಗೊಂದಲಗಳು ಬಂದಾಗ ಮೊದಲು ಬರುವ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಹೀಗಿದೆ -ಶ್ರತಿಯು ವಿಷ್ಣುವನ್ನೇ ಜಗತ್ ಕಾರಣನೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಿರುಹುದು. ಆದರೆ ಅದು ಪುರುಷನಿರ್ಮಿಕವಲ್ಲ. ಯಾರೂ ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡದ ವೇದ ಹೇಳುವುದನ್ನು ನಾವು ಹೇಗ ಒಪ್ಪರೇಕು ? ಅದು ನಿರ್ಮೂಲವಾದ್ದರಿಂದ ಅಪ್ರಮಾಣವೆಂದೇ ಅನಿಸುತ್ತದೆ. ವಾಶುಪತಾದ್ಮಾಗಮಗಳು ಅತ್ಯಂತ ಆಪ್ರವಾದ ಶಿವನಿಂದ ರಚಿತವಾಗಿದೆ. ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಆಪ್ರರು ಹೇಳಿದ್ದನ್ನು ನಾವು ನಂಬುತ್ತೇವೆ. ಎಲ್ಲ ಆಪ್ತರಿಗೂ ತ್ರೇಷ್ಠ ಆಪ್ತನನಿಸಿದ ಸಾಕ್ಷಾಶ್ ರುದ್ರದೇವನೇ ಪಾಶುಪತಶಾಸ್ತ್ರದ ಮೂಲಕ ತತ್ವವನ್ನು ನಮಗೆ ಉಪದೇಶಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಆ ಪಾಶುಪತಾಗಮದಲ್ಲಿ ರುದ್ರನು ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕಾರಣ ಹೊರತು, ವಿಷ್ಣುವಲ್ಲ ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ನಿರೂಪಣೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶಿವನನ್ನೇ ಜಗತ್ಕರ್ತ್ಯ ಎಂಬ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವು ಎದುರಾಗುತ್ತದೆ.

ಈ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲು ಸ್ಮೃತ್ಯಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಮೂರು ಸೂತ್ರಗಳು ಹೊರಟಿವೆ ೧. 'ಸ್ಟೃತ್ಯವನಕಾಶದೋಷಪ್ರಸಂಗಾ ಇತಿ ಚೀನ್ವಾನ್ಯಸ್ಕೃತ್ಯನವದೋಷ-ಪ್ರಸಂಗಾತ್', ೨. 'ಇತರೇಷಾಂ ಜಾನುಪಲಬ್ದೇ', ೩. 'ಏತೇನ ಯೋಗ: ಪ್ರತ್ಯುಕ್ತ'. ಈ \_\_\_\_\_ ಮೂರು ಸೂತ್ರಗಳ ನಿಜ ಹೃದಯ ಹೀಗಿದೆ - ಪಾಶುಪತಸ್ಮೃತಿಯು ಆಪ್ತನೆನಿಸಿದ ರುದ್ರನಿಂದ ಉಪದೇಶಿಸಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅದು ಹೇಳಿದ್ದನ್ನು ಒಪ್ಪಬೇಕೆಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದಿರಿ. ಹಾಗಾದರೆ ಪಾಶುಪತಶಾಸ್ತಕ್ಕೆ ಸಮಾನವಾದ ಮತ್ತೊಂದು ಶಾಸ್ತವಿದೆ. ಅದನ್ನು ಪಂಚರಾತ್ರಸ್ಮೃತಿ ಎಂದು ಕರೆಯುತ್ತಾರೆ. ಈ ಪಂಚರಾತ್ರಸ್ಮೃತಿಯಲ್ಲಿ ವಿಷ್ಣುವೇ ಜಗತ್ ಕಾರಣ, ರುದ್ರನಲ್ಲ ಎಂದು ನಿರ್ಣಯ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಆಪೌರುಷೇಯವಾದ ವೇದದಂತೆ ಈ ಪಂಚರಾತ್ರಸ್ತೃತಿಯು ನಿರ್ಮೂಲವಲ್ಲ. ಪರಮಾಪ್ತನಾದ ವಿಷ್ಣುವಿನಿಂದಲೇ ಪ್ರಣೀತವಾಗಿದೆ. ಇಲ್ಲಿ ಮತ್ತೊಂದು ಗೊಂದಲವುಂಟಾಗಬಹುದು. ಹಾಗಾದರೆ ಪಾಶುಪತಸ್ಕೃತಿಯು ರುದ್ರನನ್ನು ಜಗತ್ಕಾರಣನೆನ್ನುತ್ತಿದೆ. ಪಂಚರಾತ್ರಸ್ಕೃತಿಯು ವಿಷ್ಣುವನ್ನು ಜಗತ್ಕಾರಣ ಎನ್ನುತ್ತಿದೆ. ಎರಡನ್ನೂ ಕೂಡ ಒಪ್ಪೋಣ ಏನು ತಪ್ಪ ಎಂದು. ಪಾಶುಪತಸ್ಥೃತಿಗೆ ವೇದಗಳ ಬೆಂಬಲವಿಲ್ಲ. ಪಂಚರಾತ್ರಸ್ತೃತಿಗೆ ವೇದದ ಬೆಂಬಲವಿದೆ. ವೇದಕ್ಕೆ ಪಂಚರಾತ್ರಸ್ತೃತಿಯ ಬೆಂಬಲವಿದೆ. ಹಾಗಾಗಿ ರುದ್ರಾದಿಗಳಿಗಿಂತಲೂ ಹೆಚ್ಚಿನ ಆಪ್ತತ್ವವನ್ನು ಹೊಂದಿರುವ ಸರ್ವಜ್ಞತ್ತಮನಾದ ವಿಷ್ಣುವಿನಿಂದ ಪ್ರಣೀತವಾದ ಪಂಚರಾತ್ರಸ್ಕೃತಿಯ ಬೆಂಬಲವುಳ್ಳ ಶ್ರತಿಗಳು ಯಾವುದೇ ಬೆಂಬಲವಿಲ್ಲದ ಪಾಶುಪತಶಾಸ್ತ್ರವನ್ನು ನಿರಾಕರಿಸುತ್ತದೆ. ಪಾಶುಪತಸ್ಮೃತಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದು ಕೇವಲ ಆಪಾತತಃ ಅರ್ಥವಾಗಿದೆ. ಅದರ ಆಂತರ್ಯವೂ ಕೂಡ ವಿಷ್ಣುವಿನ ಜಗತ್ಕರ್ತೃತ್ವದಲ್ಲೇ ಇದೆ ಹೊರತು, ರುದ್ರನ ಜಗತ್ಕರ್ತೃತ್ವದಲ್ಲಿ ಅಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರತಿಯು ಪಾಶುಪತಸ್ಕೃತಿಯನ್ನೇ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತದೆ.

ಪಾಶುಪತಾದ್ಕಾಗಮಗಳಿಂದ ಆಪಾತತ: ತಿಳಿಯುವ ಅರ್ಥವನ್ನೇ ಸ್ವೀಕರಿಸಿದರೆ ಅನೇಕ ಸಮಸ್ಯೆಗಳು ಎದುರಾಗುತ್ತವೆ. ಯಾವುದನ್ನು ಅನುಷ್ಠಾನ ಮಾಡಿದರೆ ಫಲ ಸಿಗುತ್ತದೆಂದು ಪಾಶುಪತಾಗಮದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದೆಯೋ, ಆ ಅನುಷ್ಠಾನವನ್ನು ಮಾಡಿದರೂ ಕೂಡ ಫಲ ದೊರೆಯುತ್ತಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಪಾತತಃ ತೋರುವ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಪಾಶುಪತಸ್ಥೃತಿಗಳು ಅಪ್ರಮಾಣವೇ ಆಗುತ್ತವೆ. ಪಾಶುಪತಶಾಸ್ತ್ರವಷ್ಟೇ ಅಪ್ರಮಾಣವಲ್ಲ. ವಿಷ್ಣುವಿನ ಜಗತ್ ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುವ ಯೋಗಶಾಸ್ತ್ರವೂ ಕೂಡ ಅಪ್ರಮಾಣವೇ ಆಗಿದೆ. ಯಾಗಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಯಾವ ಅನುಷ್ಠಾನವನ್ನು ಮಾಡಿದರೆ ಫಲ ಲಭಿಸುತ್ತದೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದೆಯೋ, ಅಂಥ ಫಲಗಳು ದೊರೆಯುತ್ತಿಲ್ಲ. ಪಾಶುಪತಶಾಸ್ತ್ರದಂತೆ ಯೋಗಶಾಸ್ತ್ರವೂ ಕೂಡ ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗುತ್ತದೆ.

ಹೀಗೆ ಪಂಚರಾತ್ರಸ್ಕೃತಿಯನ್ನು ಪ್ರಮಾಣವೆಂದು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿ, ಅದರ ಬೆಂಬಲವಿರುವುದರಿಂದ ಶ್ರುತಿಗಳು ಪರಮಪ್ರಮಾಣವಾಗಿವೆ. ಇಂಥ ಶ್ರುತಿಗಳ ವಿರೋಧ-ವಿರುವುದರಿಂದ ಉಳಿದೆಲ್ಲಾ ಆಗಮಗಳು ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗುತ್ತವೆಂಬ ಸಮರ್ಥನೆಯನ್ನು ಸೃತ್ಯಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ.

ನ ವಿಲಕ್ಷಣತ್ಕಾಧಿಕರಣ - ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಒಟ್ಟು ಎರಡು ಸೂತ್ರಗಳಿವೆ. ಶ್ರುತಿ ಹಾಗೂ ಶ್ರುತಿಗೆ ಅನುಸಾರಿಯಾದ ಸ್ವೃತಿಯು ಪಾಶುವತಶಾಸ್ತ್ರದಂತೆ ಅಪ್ರಮಾಣ- ಮಗುಹುದಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಗೊಂದಲ ಮೂಡುತ್ತದೆ. ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದ ಸಿದ್ಭಾತದ ಮೇಲೆ ಈ ಆಕ್ಷೇಪವು ಅಧಿಕವಾಗಿ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗಿದೆ. ಇದರ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ನ ವಿಲಕ್ಷಣತ್ಕಾದಕರಣವು ಹೊರಟದೆ. ಶ್ರುತಿಯು ಆಪೌರುಷೇಯವಾಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ವಾಶುವಶಸ್ತ್ರತಿಯಂತೆ ಏಕೆ ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗಬಾರದು? ಅದಕ್ಕನುಸಾರಿಯಾದ ಸ್ವೃತಿಯೂ ಕೂಡ ಏಕೆ ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗಬಾರದು? ಎಂಬ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾದರೆ, 'ವಾಡಾ ವಿರೂಪನಿತ್ಯರುಗ" ಇತ್ತಾದಿ ಶ್ರುತಿವಾಕ್ಕಗಳಿಂದ, ಹಾಗೂ ಯುಕ್ತಿಗಳಿಂದ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ದೋಪಶಂತೆಗೆ ಅವಕಾಶವಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಶ್ರುತಿ ಹಾಗೂ ಶುತ್ರನುಸಾರಿಯಾದ ಸ್ವೃತಿಗಳು ಹೇಗೆ ಸ್ವತಃಪ್ರಮಾಣವಾಗಿವರೋ, ಅದರಂತೆ.ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲಿ ಕಾರೀರ್ಯಾದಿಯಾಗಗಳನ್ನು ಅನುಷ್ಟಾನ ಮಾಡಿದರೂ ಹೇಳದೆ. ಆದರೆ ಕೆಲವೊಮ್ಮ ಕಾರೀರ್ಯಾದಿ ಯಾಗಗಳನ್ನು ಅನುಷ್ಟಾನ ಮಾಡಿದರೂ ಕೂಡ ಮಳೆ ಬರುತ್ತಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಪ್ರಮಾಣವೆಂದು ಹೇಳಬೇಕಲ್ಲವೇ? ಹೀಗೆ ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಬಾರದು. ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲಿ ಹೇಂದ ಅನುಷ್ಟಾನವನ್ನು ಮಾಡಿದರೆ ಫಲವು ಖಂಡಿತವಾಗಿಯೂ ದೊರಕುತ್ತದೆ. ಇದರಲ್ಲಿ ಅನುಷ್ಟಾನವನ್ನು ಮಾಡಿದರೆ ಫಲವು ಖಂಡಿತವಾಗಿಯೂ ದೊರಕುತ್ತದೆ. ಇದರಲ್ಲಿ ಅನುಷ್ಟಾನವನ್ನು ಮಾಡಿದರೆ ಫಲವು ಖಂಡಿತವಾಗಿಯೂ ದೊರಕುತ್ತದೆ. ಇದರಲ್ಲಿ ಇದರಲ್ಲಿ

ಸಂದೇಹವಿಲ್ಲ. ಕೆಲವೊಮ್ಮೆ ಫಲವು ದೊರಕುತ್ತಿಲ್ಲವೆಂದರೆ ಅದಕ್ಕೆ ಕರ್ತೃವಿನಲ್ಲಿರುವ ವೈಗುಣ್ಯವೇ ನಿಮಿತ್ರ ಹೊರತು, ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರುವ ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವು ನಿಮಿತ್ತವಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಪೌರುಷೇಯವಾಗಿವೆ. ಮತ್ತು ಸ್ವತಪ್ರಮಾಣವಾಗಿವೆ. ಅದಕ್ಕನುಸಾರಿಯಾದ ಸ್ಮೃತಿಗಳೂ ಕೂಡ ಪ್ರಮಾಣವೇ ಆಗಿವೆ.

ಅಭಿಮಾನ್ಯಧಿಕರಣ - ಅಪೌರುಷೇಯವಾದ ವೇದವನ್ನು ಸ್ವತಃಪ್ರಮಾಣ ಎಂಬುದಾಗಿ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲಾಯಿತು. ಆದರೆ ವೇದದಲ್ಲಿ ನಂಬಲಾಗದ ಯುಕ್ತಿಗೆ ವಿರುದ್ಧವಾದ ಅನೇಕ ಮಾತುಗಳು ಕಾಣಿಸುತ್ತಿವೆ. 'ಮೃದಬ್ರವೀತ್' 'ಆಫೋ ಅಬ್ರುವನ್' 'ಮಣ್ಣು ಮಾತನಾಡಿತು' 'ನೀರು ಹೇಳಿತು' ಈ ಎಲ್ಲ ವಾಕ್ಯಗಳನ್ನು ನೋಡಿದಾಗ ಯುಕ್ತಿವಿರುದ್ದವಾದ ವೇದವು ಅಪ್ರಮಾಣವೆಂದೇ ಹೇಳಬೇಕು ಎಂಬ ಸಂಶಯ ಬರುತ್ತದೆ. ಇದರ ಪರಿಹಾರವನ್ನು ಮಾಡಲು ಅಭಿಮಾನ್ಯಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ 'ಅಭಿಮಾನಿ ವ್ಯಪದೇಶಸ್ತು ವಿಶೇಷಾನುಗತಿಭ್ಯಾಂ' ಮತ್ತು 'ದೃಶ್ಯತೇ ಚ' ಎಂಬೆರಡು ಸೂತ್ರಗಳು ಹೊರಟಿವೆ. ಇಂದ್ರಿಯರಹಿತವಾದ ಜಡವಾದ ಮಣ್ಣು ಮೊದಲಾದವುಗಳಿಗೆ ವಕ್ಷತ್ವಾದಿಗಳನ್ನು ಹೇಳುವುದು ಶ್ರತಿಯ ಉದ್ದೇಶವಲ್ಲ. ಜಡಪದಾರ್ಥದ ಒಳಗೆ ಅಭಿಮಾನಿದೇವತೆಗಳಿದ್ದಾರೆ. ಅವರು ಮಾತನಾಡಿದರು, ನೋಡಿದರು ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಶ್ರುತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗೆ ಶ್ರುತಿಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ಅರ್ಥ ಮಾಡಿಕೊಂಡಾಗ ಪರಮಪ್ರಮಾಣವೆಂಬುದು ಮನದಟ್ಟಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ಜಡಪದಾರ್ಥಗಳಲ್ಲಿ ಅಂತರ್ಯಾಮಿಗಳಾದ ದೇವತೆ-ಗಳಿದ್ದಾರೆಂಬುದನ್ನು ಹಾಗೂ ಅವರಲ್ಲಿ ಅದ್ಭುತವಾದ ಅಚಿಂತ್ಯವಾದ ಶಕ್ತಿಗಳಿವೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಅಪರೋಕ್ಷಜ್ಞಾನಿಗಳಾದ ಯೋಗಿಗಳು ಸ್ವತಃ ಕಣ್ಣಾರೆ ಕಂಡಿದ್ದಾರೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರತಿ ಹೇಳುವುದನ್ನು ಅಲ್ಲಗಳೆಯಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ ಹೀಗಿರುವಾಗ ವೇದಕ್ಕೆ ಸರ್ವಥಾ ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವನ್ನು ಹೇಳಬಾರದು.

ಅಸದಧಿಕರಣ - ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಒಟ್ಟು ಆರು ಸೂತ್ರಗಳಿವೆ. ಬ್ರಹ್ಮನು ಈ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕಾರಣಹಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಆಪೌರುಷೇಯವಾದ ವೇದವು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಇಂಥ ಅಪೌರುಷೇಯವಾದ ವೇದವಾಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಯಾವ ವಾಕ್ಕಗಳೂ ಕೂಡ ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗಿಲ್ಲ ಎಂಬುದನ್ನು ಈ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದ ತನಕ ಉಪಪಾದನ ಮಾಡಿದ್ದಾಯತು. ಪ್ರಕ್ಷೆತ ಬ್ರಹ್ಮನ ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ತ್ವವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯಾವ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೋ.

#### XXXII

ಅದರ ಪರಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಆಸದಧೀಕರಣವು ಹೊರಟದೆ. ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸಮಸ್ತ ಪ್ರಪಂಚದ ಪ್ರಾಗಭಾವವಿರುತ್ತದೆ. ಈ ಪ್ರಾಗಭಾವವೇ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗಿದೆ. ಹಾಗೂ ಕರ್ತೃವಾಗಿದೆ. 'ಅಸದೇದಂದಮ್ಮ' ಆಸೀತ್' ಅಸತಃ ಸದಜಾಯತ' ಇತ್ಯಾದಿ ಪಂದವಾಕ್ಕವು ಅಭಾವವೇ ಜಗತ್ತಾರಣವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಶ್ರುತಿ ಸಹಾಯವಿರುವ ಯುಕ್ತಿಗೆ ವಿರುಧ್ಭವದ ಕಾರಣ ಬ್ರಹ್ಮಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುವ ವೇದವಾಕ್ಕಗಳಿಗೆ ಅಪ್ಪುಮಾಣ್ಯವನ್ನೇ ಒಪ್ಪದೇಕು ಎಂಬ ಆಕ್ಷೇಪವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

ಪ್ರಾಗಭಾವವನ್ನು ಉಪಾದಾನವೆಂದಾಗಲೀ, ಕರ್ತೃವೆಂದಾಗಲೀ ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಕರ್ತೃ ಆಗಬೇಕಾದರೆ, ಜ್ಞಾನ, ಇಚ್ಛಾ, ಪ್ರಯತ್ನಗಳು ಇರಲೇ ಬೇಕು. ಬ್ರಹ್ಮನು ಈ ಜ್ಞಾನ ಇಚ್ಛಾ ಪ್ರಯತ್ನಗಳುಕ್ರವನಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಜಗತ್ಕರ್ತೈವಾಗುತ್ತಾನೆ. ಆಚೇತನವಾದ ಮತ್ತು ನಿಷೇಧರೂಪವಾದ ಆಭಾವದಲ್ಲಿ ಜ್ಞಾನ, ಇಚ್ಛಾ, ಪ್ರಯತ್ನಗಳು ಇರಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಭಾವವು ಜಗತ್ಕಾರಣವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಬ್ರಹ್ಮನೇ ಜಗತ್ಕಾರಣವಾಗುತ್ತಾನೆ.

ಅಭಾವದಿಂದ ಜಗತ್ತು ಹುಟ್ಟುತ್ತದೆ ಎಂದು ಹೇಳುವುದಾದರೆ, ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಭಾವಪದಾರ್ಥಗಳು ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಒಪ್ಪಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಭಾವಪದಾರ್ಥಗಳಿವೆ. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅನುಮಾನಪ್ರಮಾಣವಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ತಕ್ಕಗಳಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳಬಾರದು. ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಏನೂ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎನ್ನಲು ಯಾವುದೇ ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಭಾವದಿಂದ ಜಗತ್ತು ಹುಟ್ಟುತ್ತದೆ ಎಂದು ಹೇಳುವುದು ತಪ್ಪು.

ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಭಾವಪದಾರ್ಥಗಳಿದ್ದವು ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಆಧಾರವನ್ನಾಗಿ ಹೇಗೆ ಹೇಳುತ್ತೀರಿ ? ಅನುಮಾನವು ಅಪ್ರಮಾಣವಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಯ ಬಂದರೆ ಯಾವ ವಿಷಯವು ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆಯೋ, ಅದನ್ನು ಅನುಮಾನದಿಂದ ನಿರ್ಣಯನುವುದು ತಪ್ಪಲ್ಲ. ಅದಕ್ಕೆ ವಿರುದ್ಧವಾದ ವಿಷಯವನ್ನು ಅನುಮಾನದಿಂದ ಸಾಧಿಸಿದರೆ ಮಾತ್ರ ತಪ್ಪಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಭಾವಪದಾರ್ಥಗಳವೆ ಎಂಬುದು ಪ್ರಮಾಣಸಿದ್ಧವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಮಾಡುವ ಅನುಮಾನ-ಪ್ರಯೋಗವು ಅಸಾಧುವಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಪ್ರಾಗಭಾವಕ್ಕೆ ಜಗತ್ ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ

ಮಾಡುವ ಮೂಲಕ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಜಗತ್ ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಅಸದಧಿಕರಣವು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತದೆ.

ಭೋಕ್ಕ ಧಿಕರಣ - ಪ್ರಾಗಭಾವವು ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕಾರಣವಲ್ಲ. ಬ್ರಹ್ಮನೇ ಜಗತ್ ಕಾರಣಕಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದ ಸಿದ್ಧಾಂತದ ಮೇಲೆ ಪುನಃ ಯುಕ್ತಿರಿರೋಧವನ್ನು ಅಕ್ಕೇವ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತದೆ. ಮೋಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಜೀವಬ್ರಹ್ಮರಿಗೆ ಅಭೇದವಿದೆ. ಅಧ್ದರಿಂದ ಸಂಕಾರದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಅಭೇದವೇ ಇರಬೇಕು. ಜೀವಬ್ರಹ್ಮರಿಗೆ ಅಭೇದವಿರುವುದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನು ಜಗತ್ಕಾರಣವಾದರೆ, ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ಅಭಿನ್ನವಾದ ಜೀವನೂ ಕೂಡ ಜಗತ್ ಕಾರಣವಾಗುತ್ತಾನೆ. ಆದರೆ ಜೀವನು ಜಗತ್ಕಾರಣವಾಗುವುದು ಅನುಭವ್ಯ ವಿರುದ್ಧ. ಜೀವನು ಜಗತ್ಕಾರಣನಲ್ಲದ್ದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನೂ ಕೂಡ ಜಗತ್ಕಾರಣವಾಗುವುದು ಅನುಭವ್ಯ ಒಪ್ಪದೇಕು. ಹಾಗಾಗಿ ಜಾದ್ಯಗ್ಗ ಯಹ್: ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಯಾವ ಜಗತ್ ಕಾರಣತ್ವಲಕ್ಷಣವನ್ನು ಹೇಳಲಾಯತೋ, ಅದು ಅಸಾಧುವಾಯತು. ಹೀಗೆ ಅಭ್ಯಧಿಕಾ-ಶಂಕೆಯು ಪ್ರಾಪ್ತವಾದರೆ ಅದರ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ 'ಭೋಣ್ಮಪತ್ರೇರವಿಭಾಗಶ್ವೇಡ್' ಸ್ಮಾರ್ಬೈಕಡನ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ.

ಮೋಕ್ಷದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಜೀವಬ್ರಹ್ಮರಿಗೆ ಅಭೇರವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. 'ಕರ್ಮಾಣ ವಿಜ್ಞಾನಮಯಶ್ವ ಅತ್ಯಾ ಪರೇಕ್ರವ್ಯಯೇ ಸರ್ವ ವಿಕೀಧವಂತಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಮೋಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಜೀವಬ್ರಹ್ಮರಿಗೆ ಅಭೇರವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆಯಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಮೋಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಜೀವಬ್ರಹ್ಮರಿಗೆ ಅಭೇರವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದರುತ್ತು ಅಥವಾ ಮತ್ತ್ಯಕ್ಕವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತಾನೆ ನಿಂಬರಪೆತ್ತೇ ಶ್ರುತಿಯು ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಸ್ವರೂಪ್ಯಕ್ಕವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತಾನೆಂಬುದು ಶ್ರುತಿಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯವಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ 'ಪರೇತ್ರವ್ಯಯೇ ಸರ್ವ ಏಕೀಧವಂತಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಗೆ 'ಪರಮಂ ಸಾಮ್ಮಂ ಉಪ್ಪತಿ' ಎನ್ನುವ ಭೇರಪ್ರತಿಪಾದಕವಾದ ಪೂರ್ವವಾಕ್ಕದಿಂದ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ. 'ಪರುತ್ತಂ ಪುರುಪಮುತ್ತತಿ ದಿವ್ವಂ' ಎಂಬ ಉತ್ತರವಾಕ್ಕದಿಂದ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ. 'ಪರುಪ್ತಯ ಪ್ರಕ್ಷಕ್ಕೆ ಶುರ್ಮಮಾತ್ತಂ' ಎಂಬ ಪಾಷ್ಕಂತರದಿಂದಲೂ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ. ಹಾಗಾಗಿ ಮತ್ತ್ರಕ್ಕೆ ಪರವಾಗಿಯೇ ಜೀವೃಕ್ತವನ್ನು ಕೂಡಿಸಬೇಕು. ಹಬಗಳಲ್ಲವೂ ಸಾಯಂಕಾರದಲ್ಲಿ ಒಟ್ಟಾದವು ಎಂದು ಹೇಳದರೆ ಒಂದೇ ಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿ ಸೇರಿದವು ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಗೆ ಅರ್ಥವಾಗುತ್ತದೋ, ಅದರಂತೆ ಮೋಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲರೂ ಒಂದುದರು ಎಂಬ ಶಬ್ದಕ್ಕೆ

#### XXXIV

ಒಂದೇ ಸ್ಥಾನವನ್ನು ಹೊಂದಿದರು ಎಂದರ್ಥ. ಹೀಗೆ ಮೋಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಭೇದವನ್ನು ಸ್ಥಾಪನೆ ಮಾಡುವ ಮೂಲಕ ಭೋಕ್ಷ್ಮಧಿಕರಣವು ಸಮಾಪ್ತಿಗೊಳ್ಳುತ್ತದೆ.

ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣ – ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪರಮಾತ್ಮನು ಜಗತ್ ಕರ್ಕೃವೇ ಅಲ್ಲ ಎಂಬ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದರು. ಪ್ರಕೃತ ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪರಮಾತ್ಮನು ಜಗತ್ ಕರ್ಕೃವಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬುದನ್ನು ಅಂಗೀಕರಿಸಿ, ಯಾವ ಸಾಧನ ಪರಿಕರಗಳನ್ನು ಪರಚಿಕ್ಕಾಮಿಗುವುದು, ಈ ಸಾಧನಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿವೆ ಎಂಬ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಲೋಕದಲ್ಲಿ ನಾವು ಯಾವುದೇ ವಸ್ತುವನ್ನು ತಯಾರು ಮಾಡಬೇಕಿಂದರೆ ಸಲಕರಣೆಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತೇವೆ. ಆ ಸಲಕರಣೆಗಳು ನಮ್ಮ ಅಧೀನವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿರುತ್ತದೆ, ಅದರಂತೆ ಪರಮಾತ್ಮನು ಸೃಷ್ಟಿಯ ಪ್ರಾರಂಭದಲ್ಲಿ ಜಗತ್ರನ್ನು ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡಬೇಕಾದರೆ ಯಾವ ಪರಿಕರಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೋ, ಅವುಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಅಂಥ ಸ್ವತಂತ್ರವರ ಸುಕರಣೆಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೋ, ಅವುಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರವರಿ ಯಾಕ್ರವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಸ್ವತಂತ್ರನಲ್ಲದ ಮಹಾವಿಷ್ಣುವು ಸುಕಲಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣನೂ ಕೂಡ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಸ್ವತಂತ್ರನಲ್ಲದ ಮಹಾವಿಷ್ಣುವು ಸಕಲಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣನೂ ಕೂಡ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ.

ಈ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲು ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣವು ಹೊರಟಿದೆ. ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ 
ಒಟ್ಟು ಏರು ಸೂತ್ರಗಳಿವೆ. 'ಕಿಂಸ್ಟಿದಾಸೀದರಿಷ್ಟಾನಮಾರಂಭಣಂ ಕಥಮಸ್ಕಿ ತ್ಯಥಾಸೀತ್' 
ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯು ಪರಮಾತ್ರಗಿ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಲು ಬೇಣುಗುವ ಆಶ್ರಯ ಸಾಮಗ್ರೆಗಳು ಏನು 
ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಈ ಶ್ರತಿಯುಲ್ಲಿರುವ 'ಕಿಂ' ಶಬ್ದವು ಆಕ್ಷೇಪಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ 
ಹೊರತು, ಪ್ರಕಾರ್ಥದಲ್ಲಿಲ್ಲ. ಸರ್ವತಂತ್ರಸ್ವತಂತ್ರನಾದನನಿಗೆ ಮತ್ತೊಂದರ ಅಪಕ್ಷೆಯೇ 
ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆಸ್ವತಂತ್ರನಾದವನಪ್ಪೇ ಮತ್ತೊಂದು ಪದಾರ್ಥವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೆ. ಮತ್ತು 
ಪ್ರಕರ್ಯಾಲದಲ್ಲಿ ಪರಮಾತ್ಮನ ಅತಿರಿಕ್ತವಾಗಿ ಮತ್ತೊಂದು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವಿತ್ತು ಎನ್ನಲು 
ಯಾವುದೇ ಪ್ರಮಾಣಗಳಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಸೃಷ್ಟಿಯ ಅದಿಯಲ್ಲಿ ಈಶ್ವರನು ಯಾವ ಸಾಧನವನ್ನು 
ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೋ, ಅವುಗಳು ಈಶ್ವರನ ಅಧೀನವೇ ಆಗಿವೆ. ಇದನ್ನು 'ಕಾಲ ಆಸೀಕ್' 
ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. 'ನಾಸದಾಸೀಕ್' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯು 'ತಮ 
ಆಸೀಕ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಜಡಪ್ರಕೃತಿಯು ಇತ್ತು ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಅದ್ದಂದ ಬ್ರಹ್ಮಾಗಿಂತ 
ಇತರವಾದ ಆಕಾಶ, ಕಾಲ, ಪ್ರಕೃತಿ ಮೊದಲಾದ ಸೃಷ್ಟಿಕಾರಣ ಪದಾರ್ಥಗಳು ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ 
ಇದ್ದವು ಎಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಈಶಾಧೀನವಾಗಿ ಇದ್ದುವುಂದ

'ನಾಸದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯು ಅವುಗಳನ್ನು ಇಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಹೊರತು, ಯಾವುದೇ ಪದಾರ್ಥಗಳು ಇಲ್ಲವೆಂದು ಶ್ರುತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಸೃಷ್ಟಿಸಾಧನೆಗಳಲ್ಲಿ ಯಾವ ಸಾಧನತ್ವವಿದೆಯೋ, ಅದೂ ಕೂಡ ಭಗವಂತನ ಅಧೀನವೇ ಆಗಿದೆ. ಅನೇಕ ಕಡೆ ಪೃಥಿಷ್ಕಾದಿ ಪಂಚಭೂತಾದಿ ಸಹಾಯಗಳಿಂದ ಪರಮಾತ್ರಮ ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೆಳಲಾಗಿದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ತನ್ನ ಅಧೀನವೇ ಅದ ಪ್ರಕೃತ್ಕಾದಿ ಸಾಧನೆಗಳಿಂದ ಪರಮಾತ್ರಮ ಜಗತ್ರನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಬೇಕು.

ಲೋಕದಲ್ಲಿ 'ತಂತು' ಮೊದಲಾದ ಸಾಧನಗಳಿಂದ ಪಟ ಮೊದಲಾದ ಕಾರ್ಯಗಳು ಹುಟ್ಟುವುದು ಕಾಣಿಸುತ್ತಿದೆ. ಈ ಉದಾಹರಣೆಯಂತೆ ಪರಮಾತ್ಯನು ಬೇರೆ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಆ ಸಾಧನೆಗಳ ಒಳಗಡೆ ತಾನು ಅಂತರ್ಯಾಮಿಯಾಗಿದ್ದು ಅವುಗಳ ಅಪೇಕ್ಷೆಯಿಂದ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಅರ್ಥಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಹೀಗೆ ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣವು ಪರಮಾತ್ಯನು ಮತ್ತೊಂದು ಸೃತಂತ್ರಸಾಧನೆಯನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿ ಸೃತಃ ತಾನೇ ಸರ್ವತಂತ್ರಸ್ವನಂತ್ರನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ತನ್ನ ಕಕ್ಕೆಯಿಂದಲೇ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಎಂಬ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಸಾಧಿಸಿದೆ.

ಇತರವೃ ಪದೇಶಾಧಿಕರಣ - ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಜೀವನೇ ಕರ್ಕೃವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬುದು ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪರಮಾತ್ರನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ಕೃವಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬುದು ಯುಕ್ತಿಯಿರುದ್ದವಾಯತು. ಜೀವಃ ಕರ್ತಾ ಚೀನನತ್ವಾತ್ ಈಕರ್ತತ್ ಎಂಬ ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಮುಷ್ಟವೊಬ್ಬನೇ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ಕೃವಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬುದು ವಿರುದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. 'ಜೀನಾದ್ಯವಂಟ ಭೂತಾನಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಗಳು ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅಧಾರವಾಗಿವೆ. 'ಅಕಂ ಇದೇ ಕರೋಮಿ' ಎಂಬುದರ ಸಂವಾದವೂ ಕೂಡ ಇದಕ್ಕಿದೆ. ಈ ಆಕ್ಷೀಪವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲು ಇತರವೃ ಪದೇಶಾಧಿಕರಣವು ಹೊರಟಿದೆ. ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಒಟ್ಟು ಆರು ಸೂತ್ರಗಳಿವೆ.

ಮೊದಲನೆಯ ಸೂತ್ರವು ಜೀವನೇ ಕರ್ತ್ಯವೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ, ತನಗೆ ಹಿತವಾದದ್ದನ್ನು ಮಾಡದಿರುವುದು, ಅಹಿತವಾದದ್ದನ್ನು ಮಾಡುವುದು ಎಂಬುದು ಅನುಭವಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ. ಇದು ಕೂಡದೇ ಇರಬೇಕಾದೀತು ಎಂಬುದಾಗಿ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಪ್ರಪಂಚವನ್ನು

### XXXVI

ಭಗವಂತನು ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡುವಾಗ ಆಯಾಸವಾಗುತ್ತದೆ. ತನ್ನ ಸಂಕಲ್ಪದಂತೆ ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗದೇ ಇದ್ದಾಗ ದುಖವೂ ಕೂಡ ಆಗುತ್ತದೆ. ಇಂಥ ದೋಷಗಳು ವಿಷ್ಣುನಿನಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಬರುತ್ತದಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಆಕ್ಷೇಷವನ್ನು ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರವು ಪರಿಹರಿಸುತ್ತಿದೆ. ಭಗವಂತನು ನಮ್ಮಂತ ಸಾಮಾನ್ಯನಲ್ಲ. ಆವನಲ್ಲಿ ಅನಂತವಾದ ಶಕ್ತಿಯದೆ ಜೊತೆಯಲ್ಲಿ ಸರ್ವಜ್ಞ, ಸರ್ವಶಕ್ತಿಗಳೂ ಕೂಡ ಇವೆ. ಕರ್ತೃತ್ವನಿಮಿತ್ತವಾದ ಯಾವುದೇ ದೋಷಗಳು ಅವನಿಗೆ ಬರಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ.

ಭಗವಂತನಂತೆ ಜೀವನೂ ಕೂಡ ಚೇತನನೇ ಆಗಿದ್ದಾನೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಭಗವಂತನಂತೆ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಕಲ್ಲು ಮೊದಲಾದ ಜಡಪದಾರ್ಥಗಳು ಹೇಗೆ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನು ಹೊಂದಿಲ್ಲವೇ, ಅದರಂತೆ ಈ ಜೀವರೂ ಕೂಡ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನು ಹೊಂದಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ಬಗ್ಗೆ ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಸುಂದರ ಕ್ಷೋಕವಿದೆ - 'ಯಥಾ ದಾರುಮಯೀಂ ಯೋಪಾಂ ನರಃ ಸ್ಥರಗಮಾಹಿತಃ । ಇಂಗಯತ್ಥ ಂಗಮಂಗಾನಿ ತಥಾ ರಾಜಾನ್ನಿಮಾ: ಪ್ರಜಾ:' ಒ ಜನಮೇಜಯ ರಾಜನೇ ! ಮರದ ಒಂದು ಹೆಣ್ಣು ಟೊಂಟೆಯನ್ನು ಮಾನವನು ಹೇಗೆ ಕುಣಿಸುತ್ತಾನೋ, ಕ್ಷಣಲು ಮೊದಲಾದ ಆ ಬೊಂಬೆಯ ಅಂಗಗಳನ್ನು ತನ್ನ ಇಚ್ಛೆ ಬಂದಂತೆ ಅರ್ಲಾಡಿಸುತ್ತಾನೋ, ಅದರಂತೆ ಪರಮಾತ್ಮನೂ ಕೂಡ ಎಲ್ಲ ಜೀವರನ್ನು ನಿಯಂತ್ರಿಸುತ್ತಾನೆ ಎಂದು.

ಜೀವನು ಯಾವ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಮಾಡಬೇಕೆಂದು ಸಂಕಲ್ಪಿಸುತ್ತಾನೋ, ಆ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಮಾಡಿ ಮಗಿಸುವುದು ಅನುಭವಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರಕತ್ಯೇ ಎಂದು ಹುಂದಿನ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಉಪಸಂಹಾರದರ್ಶನಾತ್ ಇತಿಚಿತ್ ಕ್ಷೀರವಧ್ದ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಉತ್ತರಸುತ್ತಿದೆ. ಹಸುವಿನ ಕೆಚ್ಚಲಲ್ಲಿ ಬೇಕಾರಷ್ಟು ಹಾಲಿದೆ. ಆದರೆ ಅರನ್ನು ತಾನೇ ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡಿಕೊಂಡಿರುವುದಿಲ್ಲ. ದೇಹದಲ್ಲಿ ಅಂತರ್ಯಾಮಿಯಾದ ಪ್ರಾಣವಾಯುವು ತಿಂದ ಅಹಾರವನ್ನು ಹಾಲಿನ ರೂಪದಲ್ಲಿ ಪರಣಾಮ ಮಾಡಿರುತ್ತಾನೆ. ಅದರಂತೆ ಜೀವನೂ ಕೂಡ ತಾನು ಆರಂಭಿಸಿದ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಮಾಡಿನುಗಿಸಿದಂತೆ ಆಪಾತತಃ ಕಾಣುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಅಂತರ್ಯಾಮಿಯಾದ ಪರಮಾತ್ಯವದ್ದೇ ಈ ಮೃಷಾಧ, ಜೀವನದಲ್ಲಿ, ಜೀವನು ಅಸ್ವತಂತ್ರನಾದ್ದರಿಂದ ಸಂಕಲ್ಪ ಮಾಡಲೂ ಕೊಡ ಅಸಮರ್ಥನು ಕೆಲಸವನ್ನು ಮಾಡುವುದರಲ್ಲೂ ಆಸಮರ್ಥನು, ಅದರ ಸಮಾಪ್ತಿ-

ಗೊಳಿಸುವುದರಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಅಸಮರ್ಥನೇ ಆಗಿದ್ದಾನೆ. ಛಾಂದೋಗ್ಯೋಪನಿಷತ್ತು 'ನಾಹಂ ಕರ್ತಾ ನಕರ್ತಾ ತ್ವಂ ಕರ್ತಾ ಯಸ್ತು ಸದಾ ಪ್ರಭುಃ' ಇದನ್ನೇ ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸುತ್ತಿದೆ.

ಈಶನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ಕೃವಾದರ ಕಾಣಿಸಬೇಕಲ್ಲವೇ? ಕಾಣಿಸದೇ ಇರುವುದರಿಂದ ಜೀವನಿಗಿಂತ ಭಿನ್ನವಾದ ಅಂಥ ಈಶ್ವರನನ್ನು ಏಕೆ ಒಪ್ಪಬೇಕು? ಮತ್ತು ಅವನಲ್ಲಿ ಕರ್ತೃತವನ್ನು ಏಕೆ ಒಪ್ಪಬೇಕು? ಕಣ್ಣಗೆ ಕಾಣಿಸುವ ಜೀವನಲ್ಲೇ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ವನನ್ನು ಒಪ್ಪವುದು ಉಚಿತವಲ್ಲವೇ? ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗೂ ಕೂಡ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ. ರೇದತೆಗಳು ಕಣ್ಣಗೆ ಕಾಣಿಸುತ್ತಿಲ್ಲ. ಆರೂ ಕಂಡ ಅಂತರ್ಧಾನಶಕ್ತಿಯಿಂದ ಅಸ್ತಿತ್ವವನ್ನು ಪಡೆದಿದ್ದಾರೆ. ನಮ್ಮ ವ್ಯಾವಹಾರಿಕ ಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲಿ ಪಿಶಾಚ ಮೊರಲಾದ ರುಷ್ಟಶಕ್ತಿಗಳಿವೆ. ಅವುಗಳು ಕಣ್ಣಗೆ ಕಾಣಿಸುತ್ತಿಲ್ಲ. ಈ ಎಲ್ಲದಕ್ಕಿಂತ ಮಿಗಿಲಾದ ಭಗವಂತನು ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಹೊಂದಿರುವುದರಿಂದರೇ ಕಣ್ಣಗೆ ಕಾಣಿಸುತ್ತಿಲ್ಲ. ಹಾಗಾಗಿ ಕಣ್ಣಗೆ ಕಾಣಿಸುತ್ತಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಕಾರಣದಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಅಲ್ಪಗಳಿಯುವುದರು.

ಜೀವನೇ ಕರ್ತೈ ಎಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಒಂದು ಬೆರಳಿನಿಂದ ಹುಲ್ಲುಕಡ್ಡಿಯನ್ನು ಎತ್ತುವಾಗ ತನ್ನಲ್ಲಿರುವ ಪೂರ್ಣಕರ್ತೃತಕ್ಕೆಯನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುವೇಕು. ಆದರೆ ಯಾರೂ ಕೂಡ ಉಪಯೋಗಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ತನ್ನ ಸಾಮರ್ಥ್ಯದ ವಿಕದೇಶನನ್ನಷ್ಟ ಉಪಯೋಗಿಸಿ ಹುಲ್ಲುಕಡ್ಡಿಯನ್ನು ಮೇಲೆತ್ರತ್ತಾನೆ. ಆದರೆ ಜೀವನು ನಿರವಯವನಾದ್ದರಿಂದ ಏಕದೇಶನಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿ, ಹುಲ್ಲುಕಡ್ಡಿಯನ್ನು ಎತ್ತುತ್ತಾನೆಂಬುದೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪಾಗುತ್ತದೆ. ಸಂಪೂರ್ಣ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿ, ಹುಲ್ಲುಕಡ್ಡಿಯನ್ನು ಎತ್ತುತ್ತಾನೆಂಬುದೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪಾಗುತ್ತದೆ. ಸಂಪೂರ್ಣ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿಯೂ ಕೂಡ ತ್ಯಣವನ್ನು ಎತ್ತಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಬಕದೇಶನಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿಯೂ ಕೂಡ ತ್ಯಣವನ್ನು ಎತ್ತಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಒಟ್ಟಾರೆ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಕರ್ತೃತವೇ ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲ. ಇಂಥ ಸಂರರ್ಭದಲ್ಲಿ ಪರಮಾತ್ರನನ್ನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ಯ ಎಂದು ಒಪ್ಪುವುದು ತೀರಾ ಅನಾರ್ಹುಸ್ಕ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ಯ ಎಂದು ಒಪ್ಪುವುದು ತೀರಾ ಅನಾರ್ಹುಯಾ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ಯ ಎರಡು ಮತ್ತುವುದು ತೀರಾ ಅನಾರ್ಹುಸ್ ಇಂಥ ತೈಕೋಪ್ರಾರಣಾದಿಕಾರ್ಯವನ್ನು ಮಡಿಸುತ್ತಾನೆ. ಜೀವನು ಮಾಸ್ತರಕವಾಗಿ ನಿರಂತನೇ ಆಗಿರುತ್ತಾನೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ ತನ್ನಲ್ಲಿರುವ ಆಚಂತ್ರಾದ್ಯಶಕಿಕೆಯಿಂದ ಸಾಮರ್ಥೈಕರಣವನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಂಡು ತೈಕೋದ್ಯರಣಾದಿಗಳ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ತೊಡಗುವಂತೆ ಅನುಗ್ರಹಿಸುತ್ತಾನೆ. ಈ ಎಲ್ಲಾ

#### XXXVIII

ಕಾರಣಗಳಂದ ಪರಮಾತ್ಮನೊಬ್ಬನೇ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃ ಎಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಜೀವನಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ವವಿಲ್ಲವೆಂಬುದು ನಿರ್ಣಯವಾಗುತ್ತದೆ.

ಶಬ್ದಮೂಲತ್ವಾಧಿಕರಣ - ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನೂ ಕೂಡ ಒಪ್ಪಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ತೃಣೋದ್ಧರಣಾದಿಕಾರ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ವಿಷ್ಣುವು ಕೃತ್ಸ್ಪಪ್ರಸಕ್ತಿಯಿಂದ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುವುದಾದರೆ, ಅವನಿಗೆ ಪ್ರೇಕ್ಷಾವತ್ವವೇ ಭಂಗವಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕದೇಶದಿಂದ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುವುದಾದರೆ, 'ನೇಹಾ ನಾನಾಸ್ತಿ ಕಿಂಚನ' ಇತ್ಯಾದಿ ನಿರಂಶತ್ವಪ್ರತಿಪಾದಕವಾದ ಶ್ರುತಿವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಒಟ್ಟಾರೆ ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಕರ್ತೃತ್ವವೇ ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ಆಕ್ಷೇಪಕ್ಕೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡಲು ಶಬ್ದಮೂಲತ್ವಾಧಿಕರಣವು ಹೊರಟಿದೆ. ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಒಟ್ಟು ಐದು ಸೂತ್ರಗಳಿವೆ. ಮೊದಲನೆಯ 'ಶ್ರುತೇಸ್ತು ಶಬ್ದಮೂಲತ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದೆ - ಪರಮಾತ್ಮನು ವೇದದಿಂದಷ್ಟೇ ತಿಳಿಯಲು ಸಾಧ್ಯ . ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲದ ಅದ್ಭುತಶಕ್ತಿಯು ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಇರುವುದರಿಂದ ನಿರಂಶನಾದರೂ ಕೂಡ ಅಂಶತಃ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಅವನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ನಮ್ಮ ಬುದ್ದಿಕಲ್ಲಿತವಾದ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಮಾತ್ಮನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಮಾಡಬಾರದು. ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಮಾತ್ರ ಅಂಥ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಯಿದೆ. ಬೇರೆ ಯಾರಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಆ ಶಕ್ತಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಶಕ್ತಿಯ ಏಕದೇಶವನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಾನೆ ಎಂದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಭಿನ್ನಾಂಶಗಳನ್ನು ಹೊಂದಿದ್ದಾನೆಂದು ಸರ್ವಥಾ ತಿಳಿಯಬಾರದು. ತನ್ನ ಅಚಿಂತ್ಯಾದ್ಭುತಶಕ್ತಿಯಿಂದ ಸೃಷ್ಟಿಗೋಸ್ಕರ ಶಕ್ತಿಯ ಒಂದಂಶವನ್ನಷ್ಟೇ ಅವನು ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಾನೆ. ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧದೋಷವು ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವ-ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಈಶಕರ್ತೃತ್ವಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಯುಕ್ತಿಯವಿರೋಧವು ಬರುವುದೇ ಇಲ್ಲ. ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಭಿನ್ನಾಂಶಗಳಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ತನ್ನ ಶಕ್ತಿಯ ಒಂದಂಶವನ್ನಷ್ಟೇ ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಂಡು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುವಂಥ ಸಾಮರ್ಥ್ಯ ಅವನಲ್ಲಿದೆ ಎಂದು ಒಪ್ಪೋಣ. ಆದರೆ ಯಾವಾಗ ಈ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವೇ ನಾಶವಾಗುತ್ತದೋ, ಆಗ ಜಗತ್ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಅವನಲ್ಲಿ ಹೇಳಲೂ ಕೂಡ ಸಾಧ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಅಲ್ಲವೆ ? ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಯೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪು. 'ಯಾ ಶಾಶ್ವತಾತ್ಮೇತಿ ಚ ಯಾಂ ವದಂತಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿರುವ ಅಚಿಂತ್ಯಾದುಕ್ಷಶಕ್ತಿಯು ಶಾಶ್ವತವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಸಾರುತ್ತಿದೆ. ಭಗವಂತನಿಗೆ ಜಡವಾದ ಅವಯವಗಳು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಜ್ಞಾನಾನಂದಾತ್ಮಕವಾದ ಅವಯವಗಳು ಮಾತ್ರ ಇವೆ.

ಆದ್ದರಿಂದಲೇ ಆವನು ಇಷ್ಟು ದೊಡ್ಡ ಜಗತ್ತನ್ನು ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡಲು ಸಮರ್ಥನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಈ ವಿಶೇಷ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಅವಶ್ಯವಾಗಿ ತಿಳಿಯಬೇಕು. 'ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿ: ಪುರುಷಃ ಪುರಾಣೋ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಗಳಿಂದ ಅಘಟಿತಾಘಟನಾಶಕ್ತಿಯು ಇರುವುದು ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ವವು ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಅಬಾಧಿತವಾಗಿ ಇರುತ್ತದೆ. ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಈ ಅಧಿಕರಣದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಯಿತು.

ನ ಪ್ರಯೋಜನಾಧಿಕರಣ - ಪರಮಾತ್ರಮ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುವುದರಿಂದ ಸ್ವಾರ್ಥವಿಲ್ಲ. ಯಾವುದೇ ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲದೇ ಪ್ರೇಕ್ತಾವಂತರು ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡಲಾರರು. ಪ್ರಯೋಜನವೆ ಉದ್ದೇಶವಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳದರೆ ಅಪೂರ್ಣತ್ವವು ಪ್ರಾಪ್ತಮಗುತ್ತದೆ. ಅಪೂರ್ಣತ್ವವು ಸ್ವಾರ್ವಮಗುತ್ತದೆ. ಆದರು ಸರ್ವಹತ್ವವನ್ನವು ಇಲ್ಲ ಒಂದು ಒಪ್ಪಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ. ಆಗಲೂ ಕೂಡ ಸೃಷ್ಟಾದಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯು ಕುಡುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಭಗವಂತನ ಸರ್ವಕರ್ತ್ಯತ್ವಕ್ಷ ಪುನಃ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಪ್ರವೃತ್ತಿಯು ಕುಡುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಭಗವಂತನ ಸರ್ವಕರ್ತ್ಯತ್ವಕ್ಷ ಪುನಃ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾದರೆ ಎರಡು ಸೂತ್ರಗಳಿಂದ ಕೂಡಿದ ನ ಪ್ರಯೋಜನಾಧಿಕರಣವು ಹೊರಟಿದೆ.

ಅನಾಯಾಸರಾಧ್ಯವಾದ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಮಾಡಲು ಯಾವುದೇ ಪ್ರಯೋಜನದ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಇರುವುದಿಲ್ಲ, ಪರಮಾತ್ರವಿಗೆ ಈ ಸೃಷ್ಟಿಯ ವ್ಯಾಪಾರವು ಅನಾಯಾಸರಾಧ್ಯವಾಗಿದೆ. ಮತ್ತು 'ದೇವಸ್ಟ್ರೆಷ ಸ್ವಭಾವೋನಯಮ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಜಗತ್ಸ್ಸ್ಸ್ಫ್ಯಾದಿಗಳನ್ನು ಮಾಡುವುದು ಈಶ್ವರನ ಸ್ವಭಾವವೆಂದು ಬೇಕ್ಷಿಸುತ್ತದೆ. ಜ್ಞಾನ್ಷಿಗಳು ಪ್ರವಚನೆಗಳನ್ನು ಮಾಡುವ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಹಸ್ತಾದಿಚಾಲನೆಗಳನ್ನು ಫಲವಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಇದು ಸ್ವಭಾವವಾದ್ದರಿಂದ ಹೇಗೆ ಪ್ರಯೋಜನವನ್ನು ಹೊಂದಿರುವುದಿಲ್ಲವೋ, ಅರರಂತೆ ಈಶ್ವರನ ಸೃಷ್ಟಿ ವ್ಯಾಪಾರವೂ ಕೂಡ ಅವನ ಸ್ವಭಾವವಾದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಯೋಜನವನ್ನು ಹೊಂದಿರುವುದಿಲ್ಲವೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ವಿಷ್ಣುವಿನ ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ವಕ್ಕೆ ಯಾವುದೇ ಬಾಧಕವಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ನ ಪ್ರಯೋಜನಾಧಿಕರಣದ ಸಾರ.

ವೈಷಮ್ಯನೈಫ್ಯ್ ಣ್ಯಾಧಿಕರಣ - ಪರಪ್ರಯೋಜನಕ್ಕೋಸ್ಕರ ಪರಮಾತ್ರಮ ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಅವರವರ ಕರ್ಮಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದರೆ ನಿರ್ನಿಮಿತ್ತವಾಗಿ ಕೆಲವರಿಗೆ ಸುಖವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೆ. ಕೆಲವರಿಗೆ ದುಃಖವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪಕ್ಷವಾತ ಮಾಡುವ ದೋಷ ನಿಷ್ಕಾರುಣ್ಯ ಹಾಗೂ ದೋಷಗಳು ಪರಮಾತೃನಿಗೆ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತವೆ. ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ, ಫಲವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇರದರೂ ಕೂಡ. ಆ ಕರ್ಮಗಳೂ ಕೂಡ ಈಶ್ವರನ ಅಧೀನವೇ ಆಗಿವೆ. ಕಾರಣವಿಲ್ಲದೇ ಸುಕ್ಕತ-ದುಷ್ಯತ ಕಾರಣಗಳಾದ ಕರ್ಮಗಳನ್ನು ಮಾಡಿಸುವವನಿಗೆ ಪುನ: ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಘೃಣ್ಯ-ದೋಷಗಳು ಬಂದೇ ಬರುತ್ತವೆ. ಈ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲು ಮೂರು ಸೂತ್ರಗಳಿಂದ ಕೂಡಿದ ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಘ್ಯಣ್ಯಾಧಿಕರಣವು ಪ್ರವೃತ್ತವಾಗಿದೆ.

ಮೇಲಿನ ಆಕ್ಟೇಪವು ತಪ್ಪು. ಈಶ್ವರನು ಸ್ವತಂತ್ರನಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಅವನು ಹೇಗೆ ಮಾಡಿದರೂ ದೋಷವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಪೂರ್ವಕರ್ಮಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿಯೇ ಸತ್ಯಾರ್ಯವನ್ನು ಅಥವಾ ದುಷ್ಟಕಾರ್ಯವನ್ನು ಜೀವರ ಮೂಲಕ ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ. ಆ ಪೂರ್ವಕರ್ಮಗಳಿಗೂ ಈಶ್ವರನೇ ನಿಯಾಮಕನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಅವನು ದೋಷಭಾಗಿಯಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಗುಣಗಳಿದ್ದರೆ ಸುಖವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ದೋಷಗಳಿದ್ದರೆ ದುಃಖವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಈ ಎಲ್ಲ ಗುಣದೋಷಗಳಿಂದ ಅವನು ಅತೀತನಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಯಾವ ದೋಷವನ್ನೂ ಕೂಡ ಹೊಂದಲಾರ.

ಜೀವರು ತಮ್ಮ ಸ್ವಭಾವಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ ಭಗವಂತನ ಪ್ರೇರಣೆಯಿಂದ ಕೆಲಸಗಳಲ್ಲಿ ತೊಡಗುತ್ತಾರೆ. ಅವರ ನಡತೆಗೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ ಪರಮಾತ್ಮನು ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಆಯಾ ಜೀವರ ಸ್ವಭಾವವನ್ನು ಬದಲಾಯಿಸಲು ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವಿದೆ. ಆದರೆ ಎಂದೂ ಕೂಡ ಸ್ವಭಾವವನ್ನು ಅವನು ಬದಲಾಯಿಸುವುದಿಲ್ಲ. 'ಕರ್ತುಂ ಅಕರ್ತುಂ ಅನ್ಯಭಾಕರ್ತುಂ ಸಮರ್ಥನಾಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ತನ್ನದೇ ಆದ ನಿಯಮವನ್ನು ಹಾಕೊಂಡಿದ್ದಾನೆ. ಆ ನಿಯಮವನ್ನು ನಿರಂತರ ಪರಿಪಾಲಿಸುತ್ತಾನೆ. ಎಂದೂ ಕೂಡ ಆ ನಿಯಮವನ್ನು ದಿರುತರೆ ಪರಿಪಾಲಿಸುತ್ತಾನೆ. ಎಂದೂ ಕೂಡ ಆ ನಿಯಮವನ್ನು ದಿರುತರೆ ಪರಿಪಾಲಿಸುತ್ತಾನೆ. ಹಾಗೂ ನೈಸ್ಟ್ರೇಣ್ಯದೋಷಗಳು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅವನಲ್ಲಿ ವೈಷಮ್ಯ ಹಾಗೂ ನೈಸ್ಟ್ರೇಣ್ಯದೋಷಗಳು ಬರುವುದಿಲ್ಲ.

ಕಾಡಿನಲ್ಲಿರುವ ತಪಸ್ವಿಯು ಹಂಸವನ್ನು ಕಾಗೆಯನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಲು ಸಮರ್ಥನಾಗಿರುತ್ತಾನೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಹಾಗೇ ಅವನು ಮಾಡುವುದಿಲ್ಲ. ಅಂದಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಅವನನ್ನು ನಿಷ್ಠರುಣಿಯೆಂದು ಯಾರೂ ಹೇಳುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗೆಯೇ ಭಗವಂತನು ಸ್ವಭಾವವನ್ನು ಪರಿವರ್ತಿಸಲು ಸಮರ್ಥನು. ಅಂದಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಅವನನ್ನು ನಿಷ್ಕರುಣಿ ಎಂದು ಹೇಳುವುದು ತಪ್ಪು.

ಜೀವರುಗಳು ಮಾಡುವ ಪುಣ್ಯಪಾಪಗಳಿಗೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿಯೇ ಸುಖ-ದುಖಾದಿ ಘರಗಳನ್ನು ಭಗವಂತನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಆರ್ಡ್ವೆಂದ ಪಕ್ಷಪಾತ ಅಥವಾ ನಿಷ್ಕಾರುಣ್ಯ ದುಂಚುಗಳಿಗೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ. ಯಾರನ್ನು ಉತ್ತಮ ಲೋಕ್ಕೆ ಬಯ್ಯಲು ಬಯುಸುತ್ತಾನೋ, ಅಂಥವರಿಂದ ಸತ್ತರ್ಮಗಳನ್ನು ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ. ಯಾರನ್ನು ನೀಚಲೋಕಗಳಿಗೆ ತಳ್ಳಲು ಬಯುಸುತ್ತಾನೋ ಆಂಥವರಿಂದ ಕೆಟ್ಕಕೆಲಸಗಳನ್ನೇ ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ. ಹೀಗೆ 'ಎಷ ಹೃಕ್ಕಡ ಸಾಧುಕರ್ಮ ಕಾರಯತಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರತಿಯು ಪ್ರತಿಪಾರನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಭಗವಂತನು ಕೆಟ್ಟ ಕೆಲಸ ಮಾಡಿಸಲು ಆಯಾ ಜೀವರ ಹಿಂದಿನ ಜನ್ನದ ಕರ್ಮವು ಕಾರಣವಾಗಿದೆ. ಆ ಜನ್ನದ ಕೆಟ್ಕಕೆಲಸಕ್ಕೆ ಅದರೆ ಹಿಂದಿನ ಜನ್ನದ ಕರ್ಮವು ಕಾರಣವಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆ ಕರ್ಮವು ಅನಾದಿಯಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಭಗವಂತನಿಗೆ ವೃಷಮ್ಯಾದಿದೋಪಗಳು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ವಿಷ್ಣುವಿನ ಸರ್ವಕರ್ತಕೃತ್ವ ಯಾವುದೇ ಬಾಧಕವೂ ಕೂಡ ಬರುವುದಿಲ್ಲ.

ಸರ್ವಧರ್ಮೋಪಪತ್ಕರ್ಧಿಕರಣ - ಇದು ಯುಕ್ರವಾದದ ಕೊನೆಯ ಅಧಿಕರಣ. ಹಿಂದಿನ ಎಲ್ಲಾ ಅಧಿಕರಣಗಳಲ್ಲಿ ಜಗತ್ ಕರ್ತೃತ್ವವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುವ ಯುಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲಾಯತು. ತನ್ನೂಲಕವಾಗಿ ಕೆಲವು ಗುಣಗಳನ್ನಷ್ಟೆ ಪರಮಾತ್ಯವಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲಾಯಿತು. ಆ ಗುಣಗಳು ಪರಮಾತ್ಯವಲ್ಲಿ ಇದ್ದರೂ ಕೂಡ ನಮ್ಮಂತೆ ಅವನೂ ಕೂಡ ಒಬ್ಬ ಚೀತನನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಎಪ್ಪೇ ಗುಣಗಳಿದ್ದರೂ ಚೀತನನಾಗಿದ್ದರೆ ಮೀಷೆಯೂ ಕೂಡ ಆಗಿದ್ದಾನೆಂಬರು ಮುಂದಿನ ಆಕ್ಟೇಪ. ಇದಕ್ಕೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡಲು 'ಸರ್ವಧರ್ಮೋಪಪತ್ಯಕಕ್ಕ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟರೆ.

ಪರಮಾತ್ಮನು ಸರ್ವತಂತ್ರಸ್ವತಂತ್ರನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಪ್ರೇಣ್ಕವಂತನಾದ ಈ ಸರ್ವತಂತ್ರ-ಸ್ವತಂತ್ರನು ತನ್ನಲ್ಲಿ ದೋಷಗಳ ಲೇಶವೂ ಕೂಡ ಇಲ್ಲದಂತೆ ಬಯಸುತ್ತಾನೆ. ಅಸ್ವತಂತ್ರನಾದವನಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ದೋಷಗಳು ಬರಲು ಸಾಧ್ಯ, ಸ್ವತಂತ್ರನಾದವನಿಗೆ ತಾನು ಬಯಸಿದ್ದನ್ನು ಪಡೆಯುವ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವಿರುವಾಗ ದೋಷಗಳನ್ನು ತಂದುಕೊಳ್ಳಲಾರ ಈ XLII ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ದೋಷರಾಹಿತ್ಯ ಹಾಗೂ ಗುಣಪೂರ್ಣತ್ವವು ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಸಿದ್ದವಾಗುತ್ತದೆ.

ಶ್ರತಿಯೂ ಕೂಡ 'ಗುಣಾ: ಶ್ರತಃ ಸುವಿರುದ್ದಾಶ್ಚ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಗುಣಪೂರ್ಣತ್ವವನ್ನು ದೋಷವಿದೂರತ್ವವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಚೇತನತ್ವಯುಕ್ತಿಯು ಅಪ್ರಯೋಜಕವಾಗಿದೆ. ಶ್ರೀಹರಿಗೆ ನಿರ್ದೋಷಗುಣಪೂರ್ಣತ್ವವು ಸರ್ವದೋಷ-

ವಿವರ್ಜತತ್ವವು ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತವೆ. ತನ್ಮೂಲಕವಾಗಿ ವಿಷ್ಣುವೊಬ್ಬನೇ ಜಗತ್ ಕಾರಣನಾಗುತ್ತಾನೆ

ಎಂಬ ಪ್ರಮೇಯವು ಸಿದ್ದವಾಯಿತು.

ಹೀಗೆ ಎರಡನೆಯ ಅಧ್ಯಾಯದ ಮೊದಲನೆಯ ಪಾದವು ಕೊನೆಗೊಳ್ಳುತ್ತದೆ.

ಇಂಥ ಯುಕ್ತಿಪಾದದ ಅನುವಾದ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ತೊಡಗಿಸಿದ ಪರಮವೂಜ್ಯ॥

ತ್ರೀಸುಬುಧೇಂದ್ರತೀರ್ಥತ್ರೀಪಾದಂಗಳವರ ಚರಣಾರವಿಂದಗಳಲ್ಲಿ ಮತ್ತೊಮ್ಮೆ ನಮಸ್ಕಾರಗಳನ್ನು

ಮಾಡುತ್ತಾ, ಈ ಗ್ರಂಥದ ರಚನೆಗೆ ಸಹಕರಿಸಿದ ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬರಿಗೂ ಕೂಡ ಅನಂತ ಕೃತಜ್ಞತೆಗಳು.

ಲೇಖಕ - ಬೆಮ್ನತ್ತಿ ವೇಂಕಟೇಶಾಚಾರ್ಯ

| ಅನುಕ್ರಮಣಿಕಾ               |            |
|---------------------------|------------|
| ಅನುಗ್ರಹ ಸಂದೇಶ             | VIII-XII   |
| ಪ್ರಾಸ್ತಾವಿಕ - (ಆಂಗ್ಲಭಾಷೆ) | XIII-XXIII |
| ಮುನ್ನುಡಿ                  | XXIV-XLII  |
| ಅಧಿಕರಣ ಸಾರಾಂಶ             | XLIV-LXXII |
| ಅಸದಧಿಕರಣ                  | ೧-೯೮       |
| ಭೋಕ್ತ್ರಧಿಕರಣ              | ೯೯-೧೩೬     |
| ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣ               | ೧೩೭-೨೯೬    |

ಇತರವ್ಯಪದೇಶಾಧಿಕರಣ

ನ ಪ್ರಯೋಜನತ್ವಾಧಿಕರಣ

ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಘೃಣ್ಯಾಧಿಕರಣ

ಸರ್ವಧರ್ಮೋಪಪತ್ತ್ರಧಿಕರಣ ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ

ಶ್ರುತೇಸ್ತುಶಬ್ದಮೂಲತ್ವಾಧಿಕರಣ

XI III

೨೯೭-೪೦೮

೯೧೯-೪೮೬

೯೧೫-೨೮೪ ೧೨೫-೩೧೫

೫೬೧-೫೮೪

೫೮೫-೬೧೬

## ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ - ಭಾವದೀಪ ಪಾರಾಂಶ

## ಅಸದಧಿಕರಣ

'ನ ವಿಲಕ್ಷಣತ್ವಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸಾಮಾನ್ಯವಾದ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಸಣಯುತು. ಅಭಿಮಾನ್ಯಕರಣದಲ್ಲಿ ಬಲೆಷ್ಟವಾದ ಯುಕ್ತಿದ್ದಿರೋಧವನ್ನು ಪರಹರಿಸಿದ್ದಾಯತು. ಈಗ ಈ ಅಸದರ್ಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪರಿಷ್ಠವಾದ ಮುಕ್ತಿದ್ದಿರೋಧವನ್ನು ಪರಹರಿಸಿದ್ದಾಯತು. ಈಗ ಈ ಅಸದರ್ಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಕ್ರಿತಿಯ ಸಂವಾದವನ್ನು ಹೊಂದಿರುವ ಆತ್ಮತ ಬಲಿಷ್ಟವಾದ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಹರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಕಲವರು ತೂನ್ನಮತನ ನಿರಾಕರಣೆಗಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಹೊರಟದೆ ಎನ್ನುತ್ತಾರೆ. ಆದರೆ ಎರಡನೆಯ ಪಾದದಲ್ಲಿ ಕೂನ್ನಮತನರಿಂದ ಪ್ರಾಪ್ತವಾದರೆ ಆದರೆ ನಿರಾಕರಣೆಗಾಗಿ ಎರಡನೆಯ ಪಾದವಿದೆ. ತ್ರುತಿಯಿಂದ ಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಮತ್ತುಮತನು ಸಮಯದಿಂದ ಪ್ರಾಪ್ತವಾದರೆ ಆಧಿಕರಣವು ಸಾರ್ಥಕವಲ್ಲವೇ? ಎಂದು ಪ್ರತ್ಯೀಸಾದರು. ಅದಕ್ಕಾಗಿ ಮೂರನೆಯ ಪಾದವೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಇದರಂತೆ ಯುಕ್ತಿಯ ಬೆಂಬಲ ಪಡೆದ ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ತೂನ್ನಮತನೆಂದಕರಣೆಗಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಯುಕ್ತಿಯ ಬೆಂಬಲ ಪಡೆದ ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ತೂನ್ನಮತನೆ ನಿರಾಕರಣೆಯನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಉದ್ದೇಶವೆಂದು ಹೇಳಬಾರದು. ಇದೂ ಕೂಡ ನಾಲ್ಕನೆಯ ಪಾದದಲ್ಲಷ್ಟೇ ಸಂಗತವಾಗುತ್ತದೆ. ಯುಕ್ತಿಯಿಗಳಿಂದ ಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ನಾಗ್ಗೆಯನ್ನು ಕಂಟ ಪಾಕ್ಷವಿದಿದ ಪ್ರತೀತವಾಗುತ್ತಿದೆ. ಇದರ ನಿರಾಕರಣೆಯು ಅಧಿಕರಣದ ಉದ್ದೇಶ.

ಶ್ರತಿ, ಸೂತ್ರ ಮತ್ತು ಭಾಷ್ಟೆಗಳಲ್ಲಿರುವ ಅಸತ್ ಶಬ್ದಕ್ಕೆ ಭಾವಪ್ರಧಾನನಿರ್ದೇಶ ಮಾಡಿದಾಗ, ಅಭಾವ ಎಂಬರ್ಥವು ದೊರೆಯುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಾಗಭಾವಕರ್ತೃತ್ವಪಕ್ಷದ ನಿರಾಕರಣೆಯೇ ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಮುಖ್ಯಉದ್ದೇಶವೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಕೆಲವರು ಶೂನ್ಯಮತದ ನಿರಾಕರಣೆಗಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣವನ್ನುತ್ತಾರೆ. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಬಲವಾದ ಆಧಾರಗಳಿರುವುದಿಲ್ಲ. 'ಅಸರೇವ ಇದಮಗ್ರೆ ಆಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯ ಸಂವಾರದಿಂದ ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇರುವ ಪ್ರಾಗಭಾವರ್ಷ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗುತ್ತದೆಂಬ ಯುಕ್ತಿಯು ಆತ್ಮಂತ ಬರಿಪ್ಪವಾಗಿದೆ. ಇಂತಹ ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಜನ್ಮಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥಿಸಬ್ಬಟ್ಟ ವಿಘ್ಯುವನ ಜಗತ್ ಕಕ್ಷ್ಯಸ್ವವು ಎರುವುವಾಗುತ್ತದೆಂದು ಪೂರ್ವಕ್ಷಣೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. 'ಆಸದ್ವಾ ಇದಮಗ್ರೆ ಆಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಪ್ರಾಗಭಾವವು ಸಂಕಲ್ಪರ್ಭಾವಕವಾಗಿ ಜಗತ್ರನ್ನು ಸೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಪ್ರಾಗಭಾವಕ್ಕೆ ಕಕ್ಷ್ಯಕ್ಷ್ಯಸ್ವಮನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುವ ಯುಕ್ತಿಯು ಪ್ರತಿಯ ಪ್ರವಿಯಾಗುತ್ತವೆದೆ. ಮಾಡುವ ಯುಕ್ತಿಯು ಪ್ರತಿಯಾಗುವವರ್ಷ ಮಾಡುವ ಯುಕ್ತಿಯು ಪ್ರತಿಸಂಪಾದಿಯಾಗಿದೆ ಎಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತವೆದೆ. ಅದ್ದರಿಂದಲೇ ವಿಶ್ವವಾಗುತ್ತವೆದೆ. ವಿಶ್ವಕ್ಷಿಕ ಕಕ್ಷ್ಯಕ್ಷವಾಗಿದೆ, ವಿಷ್ಣುವಿನ ಜಗತ್ ಕಕ್ಷ್ಯಕಷ್ಟನ ಯುಕ್ತಿಯುದ್ದವಾಗುತ್ತದೆಂಬುದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಸಾರ.

'ಅಸದ್ವಾ ಇದಮಗ್ರ ಆಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಪ್ರಗಭಾವಕ್ಕೆ ಸಂಕಲ್ಪಾದಿಗಳಿರುತ್ತವೆಂದು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಾಗಭಾವಕ್ಕೆ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸಲು ಯುಕ್ತಿಯು ಪ್ರತಿಸಂವಾದಿಯಾಗುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ತಿಳಿಯುದಕ್ಕು. ಆದ್ದರಿಂದಲೇ ವಿಶ್ವಪ್ರಾಗಭಾವವು ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕರ್ತ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ವಿಷ್ಣುವಿನ ಜಗತ್ ಕರ್ತತ್ರಕ್ಷಕ್ಕೆ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಕೂಡ ಬರುವುದಿಲ್ಲವೆಂಬುದು ಸಿದ್ಧಾಂತರ ಸಾರ್ದೆ.

ಯಾವುದೇ ಪದಾರ್ಥವು ಹುಟ್ಟರೇಕಾದು ಅದರ ಮೊದಲು ಅದರ ಪ್ರಾಗಭಾವವು ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಪದಾರ್ಥಗಳ ಹುಟ್ಟುತಿಯ ಹಿನ್ನೆರೆಯಲ್ಲಿ ಆಯಾದರಾರ್ಥಗಳ ಪ್ರಾಗಭಾವವು ಒದ್ದೆಲೇದೇನಿ. ಹೀಗೆ ಸಿದ್ಧವಾದ ಪ್ರಾಗಭಾವವೆ ಕಾರಣಕ್ಕವನ್ನೂ ಕೂಡ ಒಪ್ಪವುದು ಅನಿವಾರ್ಯ. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಒಮ್ಮೆ ಹುಟ್ಟಿದ ಘಟವು ಪುನಃ ಹುಟ್ಟರಗಾಗುತ್ತದೆ. ಪ್ರಾಗಭಾವವು ಕಾರಣವೆಂದಾಗ, ಘಟ ಹುಟ್ಟರ ಮೇಲೆ ಪ್ರಾಗಭಾವವು ಸಹ್ತವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಇನ್ನೊಮ್ಮೆ ಘಟ ಹುಟ್ಟಲು ನಾಧ್ಯವಿಲ್ಲವೆಂದು ಉತ್ತರಿಸಲ ಬರುತ್ತದೆ. ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೇ ಪ್ರಾಗಭಾವವು ಕಾರಣವಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳದರೆ ಕಾರ್ಯಗಳಲ್ಲಿರುವ ವೈಚಿತ್ರ್ಯವೇ ಯುಕ್ತಮಗುವುದಿಲ್ಲ. ಕಾರಣದ ವೈಚಿತ್ರ್ಯವಿಂದನ್ನೇ ಕಾರ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ವೈಚಿತ್ರ್ಯವಿದ್ಯ ಪರ್ವತಿ ಪ್ರಕ್ಷಿತ್ರವಾದ ಪ್ರಕ್ಷಿತ್ರವಾದ ಪ್ರಾಗಭಾವಗಳು ಕಾರಣವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ರೂಪರಸಗಳ ಉತ್ಪತ್ತಿಗೆ ಕೇವಲ ಪಾತವು ಕಾರಣವಲಿಲ್ಲ. ಆದಾಗ ರೂಪರಗಾದಿಗಳಲ್ಲಿಯೂ ವೈಚಿತ್ರ್ಯವನ್ನು ಸಮ್ ಪರ್ವತಿಯೂರು ಕಾರಣವಲ್ಲಿ ವಿರುದ ಪ್ರತಿಗೆ ಉತ್ಪರವು ಕೂಡ ಸಗುವುದಿಲ್ಲ. ವಾರದರ ಕಾರ್ಯವುತ್ತದ್ದ ತುರಣವುಚಿತ್ರದ ಅಧೀನವೇ ಆಗಿರುತ್ತದೆ. ಆಸದ್ಯಾವರವುಗ ಆಸೀತ್ ವಿಂಬ ಶ್ರತಿ ಸಸ್ಥವಾಗಿ ಪ್ರಾಗಭಾವಕ್ಕೆ ಹಾರತ್ತವನ್ನು ಸಮಾರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗೆ ಪ್ರಾಗಭಾವಕ್ಕೆ ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ಕಾರಣತ್ವತ್ತು ಸಿದ್ಧವಾದ ಮಗಲ್ ವಿಯಾ ಭಾವಾ ಪ್ರಲಯೀನನತ್ತ: ಭಾವತ್ತಕ್ಕಾತ ಕಾರ್ಯವತ್ ಎಂಬ ಪ್ರತಿ ಸಸ್ಥವಾಗಿ ಪ್ರಥಾದ ಮಗಲ್ ವಿಯಾ ಭಾವಾ ಪ್ರಲಯೀನನತ್ತ ಭಾವತ್ತಕ್ಕೆ ಸಂಪ್ರವನ್ನು ಸಮಾರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗೆ ಪ್ರಾಗಭಾವಕ್ಕೆ ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ಕಾರಣತ್ವತ್ತು ಸಿದ್ಧವಾದ ಮಗಲ್ ವಿಯಾ ಭಾವಾ ಪ್ರಲಯೀನನತ್ತ ಭಾವತ್ತಕ್ಕೆ ಸಿದ್ಧವಾದ ಮಗಲ್ ವಿಯಾ ಭಾವತಿ ಪ್ರವಾಗ ಮಾರ್ಡ ವಿಪ್ತವಾಗಿ ಪ್ರಾಗಭಾವಕ್ಕೆ ಕುಟ್ಟಿಯಾಗುವಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾಗುವನ್ನ ಎಂಬ ಪರಿತಿ ಪ್ರಾಗಭಾವಕ್ಕೆ ಪ್ರವಾಗಿ ಪ್ರಾಗಭಾವಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾಗುವತ್ತ ಕುಟಿಯಿಂದ ಕಾರಣತ್ವತ್ತು ಸಿದ್ಧವಾದ ಮಗಲ್ ವಿಯಾ ಭಾವಾ ಪ್ರಲಯೀನನತ್ತ ಭಾವತ್ತಕ್ಕೆ ಸಿದ್ಧವಾದ ಮಗಲ್ ಪಿರಾ ಪ್ರಕ್ರವಾಗಭಾವಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾಗುವಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾಗುವಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾಗುವಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾಗುವಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾಗುವಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾಗುವಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾಗುವಕ್ಕೆ ಪ್ರವಾಗಿ ಪರಿತ ಪ್ರವಾಗವಿ ಪ್ರಕ್ಷಣೆಯ ಪ್ರವಾಗಿ ಪ್ರಕ್ಷಣೆಯ ಪ್ರವಾಗವಿ ಪರಿತ ಪ್ರವಾಗಿ ಪ್ರವಾಗಿ ಪ್ರವಾಗವಾಗುವ ಪ್ರಕ್ಷಣೆಯ ಪ್ರಕ್ಷಣೆಯ ಪ್ರವಾಗವಿ ಪ್ರಕ್ಷಣೆಯ ಪ್ರವಾಗವಾಗುವ ಪ್ರಕ್ಷಣೆಯ ಪ್ರವಾಗವಿ ಸಿದ್ದವಾಗುವ ಪ್ರಕ್ಷಣೆಯ ಪ್ರಕ್ಷಣೆಯ ಪ್ರಕ್ಷಣೆಯ ಪ್ರವಾಗವಾಗುವ ಪ್ರಕ್ಷಣೆಯ ಪ್ರಕ್ಷಣೆಯ ಪ್ರವಾಗವಾಗುವ ಪ್ರಕ್ಷಣೆಯ ಪ್ರಕ್ಷಣ

ಕರ್ಶ್ಯಕೃತ್ಯ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ವಿಶ್ವಪ್ರಾಗಭಾವವೇ ಕಾರಣವನ್ನಬೇಕು ಹೊರತು, ವಿಷ್ಣುವನ್ನು ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕರ್ಶ್ಯ ವರದು ಹೇಳಬಾರರು. ಪ್ರಮಾಣಸಿದ್ದವಾದ ಪ್ರಾಗಭಾವಕ್ಕೆ ಕರ್ಶ್ಯಕೃತ್ತಕಿಂಬ ಒಂದು ಧರ್ಮವನ್ನು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡರ ನಾಕು, ಅಶ್ವರವಲ್ಲಿ ಕರ್ತೃತ್ತವನ್ನು ಒಪ್ಪುವುದಾದರೆ ಧರ್ಮಯನ್ನು ಹಾಗೂ ಧರ್ಮ ಎರಡನ್ನೂ ಕುಂಡ ಕಂಡ ಮಾಡರೋಗುತ್ತದೆ. ಪ್ರಾಗಭಾವಕ್ಕು ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕರ್ತ್ಯ ವಾಗುವುದಾದರೆ ಜ್ಯಾನೇಜ್ನಾಂಗೀಸನ್ನು ಕೂಡ ಒಪ್ಪಲೇ ಬೇಕು. ಅಭಾವದಲ್ಲಿ ಜ್ಞಾನೇಜ್ನಾಂಗೀಸನ್ನು ಒಪ್ಪುವುದು ಬಹಳ ಕಪ್ಪವಾಗುತ್ತದೆಂಬ ಗೊಂದಲಕ್ಕೆ ಅವಕಾಕವಿಲ್ಲ. ಆಲೌಕಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ವೇದವು ಹೇಳಿದಂತೆ ಕೇಳಬೇಕು. ವೇದವು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಜ್ಯಾನೇಜ್ನಾಂಗೀಸನ್ನು ಎರಡುವ ಸ್ಥಷ್ಟವಾಗಿ ಜ್ಯಾನೇಜ್ನಾಂಗೀಸನ್ನು ತರಣರೇವ ಸಹ ಮನೋಕುರುತ ಇಷ್ಟಾಂದಿಯಾಗಿ ಹೇಳುತ್ತಿರುವಾಗ ಪುನಃ ಗೊಂದಲ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಪ್ರಾಗಭಾವವ ಕರ್ಕ್ನ ತಲ್ಲವೆಂದು ಸಾಧನೆ ಮಾಡಬಾರೆದು. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಾಗಭಾವವೇ ವಿಶ್ವಕ್ಕೆ ಕರ್ಕ್ನ ಎಂದು ಪೂರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಕರ್ತ್ನ ಎಂದು ಪೂರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಕರ್ನ ಎಂದು ಪೂರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಕರ್ತನ ಎಂದು ಪೂರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಕರ್ತನ ಎಂದು ಪೂರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಕರ್ತನ ಎಂದು ಪೂರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಕರ್ನ ಎಂದು ಪೂರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಕರ್ನ ಎಂದು ಪೂರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಕರ್ನ ಎಂದು ಪೂರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಕರ್ತನ ಎಂದು ಪೂರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಕರ್ತನ ಎಂದು ಪೂರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಕರ್ನ ಎಂದು ಪೂರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಕರ್ತನೆ ಎಂದು ಪೂರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಕರ್ನ ಎಂದು ಪೂರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಪರ್ವವ ಎಂದು ಪೂರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಕರ್ನ ಎಂದು ಪೂರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಪರ್ವವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಕರ್ನ ಎಂದು ಪೂರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಪರ್ವ ಎಂದು ಪೂರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಪರ್ವವ ಎಂದು ಪೂರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಪರವ ಎಂದು ಪೂರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಪರ್ವವ ಎಂದು ಪೂರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಕರ್ಥವಿದು ಸಾಧನೆ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಸರ್ವವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಕರ್ಪ ಎಂದು ಪೂರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಸಂದ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಸರಿಸ್ತಕ್ಕೆ ಕರ್ಥವ ಎಂದು ಪರ್ವವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಸರ್ವವ ಎಂದು ಪ್ರಕ್ಷಕ್ಕೆ ಸರ್ವವ ಎಂದು ಪಾರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಸರ್ವವ ಪರ್ವವ ಪರ್ವವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಸರ್ವ ಪರ್ವವ ಪರ್ವವ ಪರ್ವವ ಪಾರವ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಸರ್ವವ ಪರ್ವವ ಪರ್ವವ ಪರಾಧವ ಪರಿಸ್ತಕ್ಕೆ ಸರ್ವ ಎಂದು ಪರ್ವವ ಪ್ರವಿಸ್ತಕ್ಕೆ ಸರಾದ ಪರಾಧವ ಪರ್ವವ ಪರ್ವವ ಪ್ರವಿಸ್ತಕ್ಕೆ ಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಸರಕ್ಕ ಪರಾದ ಪರಾಧವ ಪರ್ವ ಪರಾಧವ ಪರ್ವ ಪರ್ವ ಪರ್ವವ ಪರಾಧವ ಪರಾಧವ ಪರ್ವ ಪರ್ವ ಪರಾಧವ ಪರಾಧವ ಪರಾಧವ ಪರಾಧವ ಪ್ರವಿಸ್ತಕ್ಕೆ ಸರ್ವ ಪರಾಧವ ಪ್ರವಿಸ್ತಕ್ಕೆ ಸರ್ವ ಪರಾಧವ ಪರ್ವ ಪ್ರವಿಸ್ತಕ್ಕೆ ಸರಕ್ಕ ಪರ್ವ ಪ್ರವಿಸ್ತಕ್ಕೆ ಸರ್ವ ಪ್ರವಿಸ್ತಕ್ಕೆ ಸರ್ವ ಪ್ರವಿಸ್ತಕ್ಕೆ ಸರ್ವ ಪ್ರವಿಸ್ತಕ್ಕೆ ಸರ್ವ ಪ್ರವಿಸ್ತ ಪ್ರವಿಸ್ತಕ್ಕೆ ಸರ್ವ ಪ್ರವಿಸ್ತಕ್ಕೆ ಸರ್ವ ಪ್ರವಿಸ್ತಕ್ಕಿ ಸರ್ವ ಪರಾಧವ ಪ್ರವಿಸ್ತಕ್ಕ ಸ್ಥಿಸ್ತಕ್ಕೆ ಸರ್ವ ಪ್ರವಿಸ್ತಕ್ಕ ಸ್ಥಕ್ಕಿ ಸ್ಟರ್ ಪ್ರವಿಸ್ತಕ್ಕ ಸ

ತೃತೀಯಾದಿ ವಿಭಕ್ತಿಗಳ ಪ್ರಯೋಗಕ್ಕೆ ಕಾರಣವಾದ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ವಿವಕ್ತಿಸಲಾಗದು. ಅಪರೋಕ್ಷಜ್ಞಾನಚಿಕೀರ್ಪಾದಿಮತ್ತರೂಪವಾದ ಕರ್ತೃತ್ವವೇ ವಿವಕ್ತಿತವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಇದು ಜಡಭೂತವಾದ ಅಭಾವದಲ್ಲಿ ಸರ್ವಥಾ ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ.

ಯಾವುದೇ ಒಂದು ಪದಾರ್ಥವು ನಾತವಾದ ಮೇಲೆ ಅದರ ಅವಶೇಷವು ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಅದರಣ ಸಮಗ್ರವತ್ತವು ನಾತವಾದ ಮೇಲೆ ಇದರ ಅವಶೇಷಭಾಗವು ಪ್ರಕಯಾಕಾಲದಲ್ಲಿರಲೇಬೇಕು ಎಂಬುದಾಗಿ ಯಕ್ತಿಯಿಂದ ಪ್ರಕಯಾಕಾಲದಲ್ಲಿ ಭಾವಪದಾರ್ಥವಿರುತ್ತದೆಂದು ಸಾಧಿಸುತ್ತೇವೆ. ಮತ್ತು ಎಲ್ಲಾ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಭಾವಪದಾರ್ಥವಿರುವುದರಿಂದ ಪ್ರಕಯಾಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಭಾವಪದಾರ್ಥವಿರಬೇಕು ಎಂದು ಸಾಧಿಸುತ್ತೇವೆ. 'ಅಸದೇವ ಇದಮಗ್ರ ಆಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಪ್ರಾಗಭಾವದ ಜಗತ್ ಕರ್ತ್ಷಕ್ರಿಪಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ಶ್ರುತಿಗೆ ವಿರುದ್ಧವಾದ 'ಸದೇವ ಸೋಮ್ಯ ಇದಮಗ್ರ ಆಸೀತ್' 'ವಿಕೋ ನಾರಾಯಣ ಆಸೀತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಗಳು ಸುತ್ಯಪದಾರ್ಥವೇ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕರ್ಕ್ಷವಾಗಿದೆ. ನಾರಾಯಣನೇ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕರ್ಕ್ನವಾಗಿದ್ದನೆ ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಪ್ರತಿಹಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿವೆ.

ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಯುಕ್ತಿಯು ಬಲಿಪ್ಪವಾದ ಯುಕ್ತಿಗಳಿಂದ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ಕ್ರಿತಿಯು ಬಲಿಪ್ಪವಾದ ಅನೇಕಾಗಮಗಳಿಂದ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಯುಕ್ತಿಯಾಗರೀ, ಈಗಮವಾಗರೀ, ನಿರ್ಣಯ ಮಾಡಲು ಸಮರ್ಥವಲ್ಪವೆಂದು ಹೇಳಲು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯ ? ಅಸತ್ ಪದಾರ್ಥವು ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕರ್ನ್ನವಾಗುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೀಗೆ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ.

ಪ್ರಥಮಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಭಾವಬೋಧಕಾರರ ಪ್ರಕಾರ 'ಅಸತ್' ಎಂಬ ಶಬ್ದವು ಸ್ವರಸವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಪ್ರಾಗಭಾವಕ್ಕೆ ಕತ್ಯೇತ್ರವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುವ ಉದ್ದೇಶವನ್ನು ಹೊಂದುವುದಾದರೆ ಅಸ್ವರಸವಾಗುತ್ತದೆಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಯು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಇದನ್ನು ಚಂದ್ರಿಕೆಯಲ್ಲಿ ವಿಮರ್ಶಿಸಲಾಗಿದೆ. ಆಭಾವಶಬ್ದವನ್ನು ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳದೇ, ಆಸತ್ ಶಬ್ದವನ್ನು ಏಕೆ ಪ್ರಯೋಗಿಸಿದ್ದಾರೆಂದರೆ 'ಅಸದೇವ ಇದಮಗ್ರ ಆಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯ ಅನುಕರಣೆಗಾಗಿ, ಅಥವಾ ಸಕಲ ಭಾವಪದಾರ್ಥಗಳು ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಭಾವಪದಾರ್ಥವಾದ್ದರಿಂದ ಅಸತ್ತಾಗಿವೆ ಎಂಬ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಸೂಚನೆ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿಯೂ 'ಅಸತ್' ಶಬ್ದವನ್ನೇ ಪ್ರಯೋಗಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ಅಪೀತೌ' ಎಂಬ ಪದದಿಂದ ಪ್ರಾಗಭಾವಪಕ್ಷಕರ್ತೃತ್ವದಲ್ಲಿ ಪ್ರಳಯಕಾಲವು ಇಲ್ಲದಿರಬೇಕಾದೀತು ಎಂಬ ಆಕ್ಷೇಪವು ಸೂಚಿತವಾಗಿದೆ. ಅದ್ವೈತಿಗಳು 'ಏತೇನ ಶಿಷ್ಟಾ ಅಪರಿಗ್ರಹಾ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಪ್ರತ್ಯೇಕ ಅಧಿಕರಣವೆನ್ನುತ್ತಾರೆ. ಆದರೆ ಸಿದ್ದಾಂತದ ಮುಖ್ಯಯುಕ್ತಿಯ ಮೇಲೆ ಯಾವಾಗ ಅಭ್ಯಧಿಕಾಶಂಕೆಯು ಬರುವುದಿಲ್ಲವೋ, ಆವಾಗ ಅಧಿಕರಣಾಂತರವೆಂದು ಪರಿಗಣಿಸಬಾರದು. ಪ್ರಕೃತ ದೃಷ್ಟಾಂತಾಭಾವ ಎಂಬ ಸಿದ್ಧಾಂತಯುಕ್ತಿಯ ಮೇಲೆ ಯಾವುದೇ ಅಧಿಕಾಶಂಕೆಯನ್ನು ಮಾಡಿಕೊಂಡು, 'ಏತೇನ ಶಿಷ್ಟಾ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರವು ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿಲ್ಲ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಇದನ್ನು ಅಧಿಕರಣಾಂತರವೆಂದು ಪರಿಗಣಿಸಬಾರದು. ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೇ ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಕೇವಲ ಪ್ರಾಗಭಾವಕ್ಕೆ ಮಾತ್ರ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುವ ಉದ್ದೇಶವಿಲ್ಲ. ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು ಅಚೆ ತನಕರ್ತೃತ್ವಪಕ್ಷವನ್ನೂ ಕೂಡ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುವ ಉದ್ದೇಶವಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ಶ್ರುತ್ಯುಪಸರ್ಜನಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಿತ್ವ' ಎಂಬ ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಉಪಾಧಿಯನ್ನೇ 'ಏತೇನ ಶಿಷ್ಟಾ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರವೂ ಕೂಡ ಹೊಂದಿರುವುದರಿಂದ ಪ್ರತ್ಯೇಕ ಆದಿಕರಣವೆಂದು ಪರಿಗಣಿಸಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ.

ಆರ್ವೈತಿಗಳ ಅಧಿಕರಣಶರೀರವು ಮತ್ತು ಸೂತ್ರದ್ದಾ ಬ್ಯಾನವು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ನಮ್ಮ ಸಿದ್ಧಾಂಡದಲ್ಲಿ ಸೃಷ್ಟ ಧಿಕರಣದ ಅನಂತರ 'ನ ವಿಲಕ್ಷಣಾತ್ರತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಪ್ರಾರಂಭಿಸಿ, 'ಎತೇನ ಶಿಷ್ಟ್ ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ತನಕ ಮೂರು ಅಧಿಕರಣಗಳನ್ನಾಗಿ ವಿಂಗಡಣೆ ಮಾಡಿದ್ದೇವೆ. ಆದರ ಅಧ್ವತಮಹರಲ್ಲಿ ಮತ್ತು ವಿಶಿಷ್ಟಾದ್ವೆ ತಮತದಲ್ಲಿ ಕೀಮಂ ಎರಡು ಅಧಿಕರಣವೆಂಬ ವಿಂಗಡಣೆ ಇದೆ. ನಮ್ಮ ಪ್ರತರ ನ ವಿಲಕ್ಷಪ್ಪಾಡಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಎರಡು ಸೂತ್ರಗಳು, ಅಸದಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಆರು ಸೂತ್ರಗಳು, ಅಸದಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಆರು ಸೂತ್ರಗಳು, ಆರದ ಅಧ್ವತಮಹರಲ್ಲಿ 'ನ ವಿಲಕ್ಷಣಾತ್ರತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಪ್ರಾರಂಭಿಸಿ, 'ತರ್ಕ ಅಪ್ರತಿಷ್ಠಾಡಾತ್' ಇತ್ತಾದಿ ಸೂತ್ರದ ಅಧಿಕರಣವೆಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ, ಅದಕ್ಕೆ 'ವಿಲಕ್ಷಣಾತ್ರದಿಕರಣ' ಎಂಬ ಹಸರಫಿಟ್ಟಾದ್ದ ಮತ್ತು 'ವರ್ಣ ಶಿಷ್ಟಾ ಅಪರಗ್ರಹ್ಸ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಇಷ್ಟು ಅಸರಣವೆಂದು ಪ್ರಕರಣವನ್ನೆ ಪಡ್ಡ ವಿಶ್ವಾತ್ರವನ್ನು ಸಾಷ್ಟ್ರ ಅಸರಣವೆಂದು ಪ್ರಕರಣವನ್ನು ಅಧ್ಯವಿಸು ಪ್ರಾತ್ರ ಅಸದಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸೇರಿಸಿದ್ದರೆ, ಅದ್ವೃತ್ತಿಗಳು ಶಿಷ್ಟವನ್ನು ಸಾಷ್ಟ್ರ ಅಸರಣವೆಂದು ಪ್ರಕರ್ಣನಿ ಅಧಿಕರಣವೆಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ರಾಮನಿಸುಜರೂ ಕೊಡೆ ಹೀಗೆಯೇ.

#### XLVIII

ಅರ್ವೈತಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ 'ನ ವಿಲಕ್ಷಣತ್ತಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ಅನಂತರ 'ದೃಶ್ಯತೇ ತು' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ಪಾಠ ಇರುವೊಲ್ಲ. ಮತ್ತು 'ಅಭಿಮಾವ್ಯಪದೇಶಾಚ್ಟ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ಅನಂತರವಿರುವ 'ದೃಶ್ಯತೇ ಚ' ಎಂಬ ಪಾಠದ ಬದಲು 'ದೃಶ್ಯತೇ ತು' ಎಂಬ ಪಾಠವನ್ನು ಸ್ವೀಕರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ವಿಶಿಷ್ಟಾದ್ವೈತಮತದಲ್ಲಿಯೂ ಹೀಗೆಯೇ.

ಮತ್ತು 'ನ ವಿಲಕ್ಷಣತ್ವತ್' 'ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರವನ್ನು 'ದೃಶ್ಯತೀ ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಅದ್ವೈತಿಗಳು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಸೂತ್ರವೆಂದು ಪರಿಗಣಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಬ್ರಹ್ಮನು ಚೇತನನಾಗಿದ್ದಾನೆ, ಜಗತ್ತು ಜಡವಾಗಿದೆ ಇವರಡಕ್ಕೆ ಉಪಾದಾನ ಉಪಾದೇಯಭಾವವು ಹೇಗೆ ತಾನೇ ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ ? ಎಂಬ ಆಕ್ಕೇಪವನ್ನು ಇವರಡು ಸುತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಮುಂದಿನ ಮೂರನೆಯ ಹಾಗೂ ನಾಲ್ಕನೆಯ ಸೂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧಾಂತ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಪುನಃ 'ಅಪೀತೌ ತದ್ವತ್' 'ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಐದನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನೇ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

ಇವರ ಈ ಪರಿಕಲ್ಪನೆ ಆಸಾಧುವಾಗಿದೆ. ಈ ಹಿಂದೆ ಸ್ವೃತ್ಯಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪರೀಯರ ಸೃ್ವಿತಿಗೇಗೆ ಅಕ್ಕಡ ಮಾಡುವು ಆಶಂತಿಸಿದಾಗ ಪ್ರತಿಯಾಗಿ ನಾವು ಒಪ್ಪಿರುವ ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗಳು ಅಕ್ಷಡ ಮಾಡುವು. ಆದಕ್ಕೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡದೇ ಅಭಿಸ್ತರವಾಗಿ ಜಗತ್ರಿಗೂ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೂ ಉಪಾದಾನ ಉಪಾದೀಯಭಾವ ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ವಿಚಾರ ಮಾಡುವುದು ತಪ್ಪಾಗುತ್ತದೆ. ನವಿಲಕ್ಷಣತ್ಕಾಧಿಕರಣವನ್ನು ಪರಹರಸಲು ಉಪಯುತ್ತವರು ಉಪಾಧಿಯ ಇರುತ್ತದೆ. ಮುಂದಿನ ಮತ್ತು 'ಅಭಿಮಾನಿಪ್ರಪದೇಶಕ' ಎಂಬ ಇತ್ತಾದಿ ಎರಡು ಸೂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ದೃಢವಾದ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಹರಿಸಲು ಉಪಯುತ್ತವಾದ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಹರಿಸಲು ಉಪಯುತ್ತವಾದ ಯುಕ್ತವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಹರಿಸಲು ಉಪಯುತ್ತವಾದ ಉಪಾಧಿಯು ಇರುತ್ತದೆ. ಇವು ಮತ್ತು ಅಭಿಮಾನವಿದುದ ಯುಕ್ತವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಹರಿಸಲು ಉಪಯುತ್ತವಾದ ಉಪಾಧಿಯು ಇರುತ್ತದೆ. ಇವುಗುತ್ತಿನ್ನು ಸಿದ್ದುಂತಸೂತ್ರವನ್ನು ಮರ್ಪನೆ ಮರುತ್ತದೆ, ಇದನ್ನು ಬಟ್ಟು ಮೊದಲೆರಡು ಸೂತ್ರಗಳು ಬಹ್ತವ ಪರವನೆಯ ಸೂತ್ರಗಳು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವ ಹೇಳಲು ಬರುತ್ತದೆ. ಇದನ್ನು ಬಟ್ಟು ಮೊದಲೆರಡು ಸೂತ್ರಗಳು ಬಹ್ತನ ಉಪಾದಾನಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಸಮರ್ಥನ ಮಾಡುತ್ತಿವೆ ಎಂಬ ಪರಕಲ್ಪನ ಮಾಡಿ, ಉಳದ ಸೂತ್ರಗಳು ಬಹ್ತನ ಉಪಾದಾನಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಸಮರ್ಥನ ಮಾಡುತ್ತಿವೆ ಎಂಬ ಕಲ್ಪನೆಯು ಅತ್ಯಂತ ಅಯುತ್ತವಾದುದು. ವಿಚಾರ ಮಾಡಿದರ ಅದ್ವೈತಿಗಳಾಗಲೀ, ವಿಶಿಷ್ಪಾದ್ವೈತಿಗಳಾದ ಸಂಪ್ರದಿ ಬಹ್ತನನ್ನು ಆರೋಪಾಧಿಪ್ರಾನ್ನನ್ನುತ್ತೀರಿ. ವಿಶಿಷ್ಪಾದ್ವೈತಿಗಳು ಜಗತ್ತೆಂಬ ಶಾರೀಕ್ಕೆ ಬಹ್ತನ ಶಂೀಯಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಒತ್ತಿಯತ್ತಾರೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಸಾರ್ಥಕ್ಷವನಂದೇ ನಿಮ್ಮಿಂದ ಸಾಧೀಸಂಗದು.

'ದೃಶ್ಯತೇ ತು' ಎಂಬ ಮೂರನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ತು' ಶಬ್ದವಿರುವುದರಿಂದ ಹಿಂದಿನ ಎರಡು ಸೂತ್ರಗಳು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಸೂತ್ರವಾಗುತ್ತವೆಂದು ಅದ್ವೈತಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ 'ತುಶಬ್ದ: ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಂ ವ್ಯಾವರ್ತ್ಮೇತಿ' ಎಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆ ಹೇಳುವುದಾದರೆ, 'ಅಭಿಮಾನವ್ಯಪರಣಿಸ್ತು' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿಯೂ 'ತು'ಶಟ್ಟರದೆ. ಅದರಿಂದ ಈ ಸೂತ್ರದ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರವದ' 'ನ ವಿಲಕ್ಷಣಾತ್ರತ'' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವಚ್ಛೆ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಸೂತ್ರವೆಂದಾಗಬೇಕಾದೀತು. 'ನ ವಿಲಕ್ಷಣಾತ್ರತ'' ಇತ್ತುದಿ ಸೂತ್ರವು 'ಅಭಿಮಾನವ್ಯಪರಣಿಸು,' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಸೂತ್ರವೆಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗದಿರಬೇಕಾದೀತು.

ಲ್ಲ ಪ್ರಹಿಸಿದರುಂತಾಕಾಸ್ತ್ರದ ಯಾವುದೇ ಒಂದು ಸೂತ್ರ ಸಮಗ್ರವಾಗಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಕವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಲೇ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಸೂತ್ರಗಳು ಕೂಡ ಸಿದ್ಧಾಂತಾಪ್ರಚವಾಗಿಯೇ ಆಗಿರುತ್ತದೆ. ಕಂಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಎತ್ತ ಕಣೆಮಗೆ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷನವಾಗಿಯೇ ಆಗಿರುತ್ತದೆ. ಕಂಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಎತ್ತ ಕಣೆಮಗೆ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷನವಾಗಿಯೇ ಆಗಿರುವುದಿಲ್ಲ ಅದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ ಬ್ರಹ್ಮಮೀಮಂತಾಕಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಯಾವುದೇ ಒಂದು ಸೂತ್ರವ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷನೂತೆ,ಗಾಗಿಲ್ಲ ಬಹ್ತು ಮಾರ್ವಪಕ್ಷನೂತೆ,ಗಾಗಿಲ್ಲ ಪರ್ವಪಕ್ಷದ ಸೂತ್ರಗಳನ್ನು ಆದರೆ ಪೂರ್ವಮಧಾಧ್ರಯದ ಪ್ರಥಮವಾದರಲಲ್ಲಿಯೇ ಪ್ರಮಿಯುಖ್ಯಗಳು ಕೇಂದ್ರ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷನೂತೆಗಳನ್ನು ಬರೆದಿದ್ದಾರೆ. ಅದರೆ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷನಾದರಲೇ ಮುಂದಿನ ಹಾದಗಳಲ್ಲಿ ಮತ್ತು ಅಥ್ಯಾಯಗಳಲ್ಲಿ ಅಂಹಹ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷನೂತ್ರಗಳನ್ನು ಬರೆದಿದ್ದಾರೆ. ಅವರ ಶೈಲಿಯಂದಲೇ ನಮಗೆ ತೀರ್ಮಾನಮಾಗುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಬ್ರಹ್ಮಮೀಮಂತಾಕಾಸ್ತರ ಪ್ರಥಮವಾದರರಲ್ಲಿಗಳು, ಅಥವಾ ಪ್ರಥಮಾಧ್ಯಯದಲ್ಲಿಗಳು, ಯಾವುದೇ ಒಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಸೂತ್ರಗಳು ಮುಂದಿತ ಮುಂದಿನ ಪರ್ವಗಳನ್ನು ಮುಂದಿನ ಪರ್ವಪಕ್ಷನಾತ್ರಗಳು, ಮುಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷನೂತ್ರಗಳು ಸಂಪರ್ವಪಕ್ಷ ಸೂತ್ರಗಳಲ್ಲಿಪಂದು ಅಭಿಪ್ರಾಯವು ಸೂತ್ರಕಾರರಿಗುರುತ್ತದೆ ಎಂದು ಅವರ ಶೈಲಿಯಂದಲೇ ನಿರ್ಣಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಇಷ್ಟಾದ್ದರು ಕೂಡ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷನೂತ್ರಗಳು ಎಂಬ ಅವರ ಶೈಲಿಯಂದಲೇ ನಿರ್ಣಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಇಷ್ಟಾದ್ದರು ಕೂಡ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷನೂತ್ರಗಳು ಎಂಬ ಅವರ ಶೈಲಿಯಂದರೇ ನಿರ್ಣಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಇಷ್ಟಾದರೂ ಕೂಡ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷನೂತ್ರಗಳು ಎಂಬ ಅಥವನ್ನು ಮಾಡುವುದಾದರೆ ಬ್ರಹ್ಮಮಿಂದುಕಾಗುತ್ತದೆ. ಇಷ್ಟಾದಕ್ಕನಿ ನಿಮ್ಮ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷನೂತ್ರಗಳು ಎಂಬ ಆಥವಹನ್ನು ಮಾಡುವುದಾದರೆ ಬ್ರಹ್ಮಮಿಂದುಕಾಗುತ್ತದೆ. ಇಷ್ಟುವುಕರ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷನೂತ್ರಗಳನ್ನು ಎಂಬ ಆಥವನ್ನು ಮಾಡುವುದಾದರೆ ಬ್ರಹ್ಮಮಿಂದುಕಾಗುತ್ತದೆ. ಪಿಮ್ಮ ಪೂರಕ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷನೂತ್ರಗಳನ್ನಿ ಎಂಬ ಆಥವನನ್ನು ಮಾಡುವುದಾದರೆ ಬ್ರಹ್ಮಮಿಂದುಕಾಗುತ್ತದೆ. ಪಿಮ್ಮ ಪೂರವ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷನೂತ್ರಗಳನ್ನಿ ಎಂಬ ಆಥವನನ್ನು ಮಾಡುವುದಾದರೆ ಬ್ರಹ್ಮಮಿಂದುಕಾಗುತ್ತದೆ. ಪಿಮ್ನ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷನೂತ್ರಗಳನ್ನು ಎಂಬ ಆಥವನನ್ನು ಮಾಡುವುದಾದರೆ ಬ್ರಹ್ಮಮಿಂದುಕಾಗುತ್ತದೆ. ಪಿಮ್ನ ಪೂರಕ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷನೂತ್ರಗಳನ್ನು ಎಂಬ ಆಥವನನ್ನು ಮಾಡುವುದಾದರೆ

ಆರ್ವೈತಿಗಳ ಪ್ರಕಾರ ಕೆಲವು ಸೂತ್ರಗಳು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವ್ರಾವಸವಾಗಿವೆ. ಇನ್ನು ನೂರಾರು ಸೂತ್ರಗಳು ಆತಕ್ರಾವೇದಕವಾಗಿವೆ. ಉಳದ ನೂರಾರು ಸೂತ್ರಗಳು ಉಪಾಸನಾಪರವಾಗಿವೆ. ಹೀಗೆ ಸಮಗ್ರ ಬ್ರಹ್ನಸೂತ್ರಗಳೇ ಸಸ್ಥವಾದ ವಿಧಾವನ್ನು ಹೇಳಲು ಸೋಮೆಬದ್ದು ವೃರ್ಥವನಿಸುತ್ತವೆ. ಸಮಗ್ರ ಬ್ರಹ್ಮಮೀಮಾಂಪಾತ್ರವೇ ಆರ್ದ್ವತಿಗಳ ಪ್ರಕಾರ ಪಾತವಾಯತು.

ಪ್ರಾರಂಭದ ಎರಡು ಸೂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಮಾಡಲ್ಪಟ್ಟ ಪೂರ್ವಚಿಕ್ಷವಾ ಕೂಡ ಹುರುಳಿಲ್ಲದ್ದು. ಏಳಿಂದರೆ ಜಗತ್ರಿಗಿಂತ ಬ್ರಹ್ಮನು ವಿಲಕ್ಷಣಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬ ಕುರಣದಿಂದ ಉಪಾದಾನನಲ್ಲ ಎಂಬ ತಂಕೆಯನ್ನು ಈಗಾಗರೇ ಅಧ್ಯಕ್ಷತ್ರಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ನೀವು ಮಾಡಿ ಪರಿಹರಿಸಿದ್ದೀರ, ಅದೇ ವಿಷಯವನ್ನು ವಿಲಕ್ಷಣಾತ್ತಾಧಿ- ಕರಣದಲ್ಲಿಯೂ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುವುದಾರದ ಪ್ರವರಿತ್ತು ಬರುವುದಿಲ್ಲವೇ? ಇತ್ತು ಪ್ರಥಮನೂತದಲ್ಲ ಬ್ರಹ್ಮಾಗಿನಂತ ಜಗತ್ತು ವಿಲಕ್ಷಣಾತಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಪ್ರಕ್ರಮ ಉಪಾದಾನಕಾರಣನಲ್ಲವೆಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು ಮಾಡಿದಾಗ ಎಕೆ ವಿಲಕ್ಷಣಾಗಿದ್ದಾನೆ? ಎಂಬ ಪ್ರಕ್ರೆಯು ಬರುತ್ತದೆ ಇದಕ್ಕೆ ಸೂತ್ರಕಾರರು ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಾ

ಎರಡನೆಯ 'ಅಭಿಮಾನಿವ್ಯಪದೇಶಸ್ತು' ಎಂಬುದೂ ಕೂಡ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಸೂತ್ರವೆಂದು ಅದ್ರೈತಿಗಳು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಚೀತನನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನು ಜಡವಾದ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗುವುದಿಲ್ಲವೆಂಬ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನೇ ಖಚಿತ ಪಡಿಸಲು ಈ ಸೂತ್ರ ಹೊರಟಿದೆ ಎಂದು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಆದರೆ ಈ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಪ್ರಸಕ್ತಿಯೇ ಇಲ್ಲ. 'ಮೃದಬ್ರವೀತ್' ಎಂಬ ಅಭಿಮಾನಿದೇವತೆಯನ್ನು ಹೇಳದಿದ್ದರೂ, ಬ್ರಹ್ಮನು ಶುದ್ದನಾಗಿದ್ದಾನೆ, ಜಗತ್ತು ಅಶುದ್ದವಾಗಿದೆ ಆದ್ದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೂ, ಜಗತ್ತಿಗೂ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯವಿದೆಯೆಂಬುದು ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷದಿಂದಲೇ ಸಿದ್ದವಾಗಿರುವಾಗ ಇದರ ಸಮರ್ಥನೆಗಾಗಿ ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರವು ಅನಗತ್ಯ . ಚೇತನತ್ನ, ಜಡತ್ವ ಎಂಬ ವಿರುದ್ಧ ಧರ್ಮಗಳು ಮಾತ್ರ ಉಪಾದಾನ ಉಪಾದೇಯಭಾವಕ್ಕೆ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿವೆ. ಬ್ರಹ್ಮನು ಶುದ್ಧನಾಗಿಯೂ, ಜಗತ್ತು ಅಶುದ್ಧವಾಗಿಯೂ ಇರುವ ಮಾತ್ರದಿಂದ ಉಪಾದಾನ ಉಪಾದೇಯಭಾವವು ಕೂಡಬಾರದೆಂದೇನೂ ಇಲ್ಲ ಎಂದಾದರೆ ಮೂರನೆಯ ಸೂತ್ರವು ಅಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಗೋಮಯದಿಂದ ಚೀಳು ಹುಟ್ಟುತ್ತದೆ. ಆ ಚೇಳಿನ ಶರೀರಕ್ಕೆ ಗೋಮಯವು ಉಪಾದಾನಕಾರಣ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಚೇಳಿನ ಶರೀರವು ಚೇತನಕ್ಕೆ ಅಧಿಷ್ಠಾನವಾಗಿದೆ. ಗೋಮಯವು ಚೇತನದಿಂದ ಅಧಿಷ್ಠಿತವಾಗಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಎರಡಕ್ಕೂ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯವಿದ್ದರೂ ಉಪಾದಾನ ಉಪಾದೇಯಭಾವವು ಇರುತ್ತದೆ. ಅದರಂತೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ಚೇತನನಾಗಿದ್ದು, ಜಗತ್ತು ಅಚೇತನವಾಗಿದ್ದರೂ ಉಪಾದಾನ ಉಪಾದೇಯಭಾವವು ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆಂದು ಸಿದ್ಧಾಂತ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಇದೂ ಕೂಡ ಅಸಂಗತ. ಏಕೆಂದರೆ ಚೇತನ ಅಚೇತನಗಳಿಗೆ ಉಪಾದಾನ ಉಪಾದೇಯಭಾವವೇ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಯು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡುತ್ತಿರುವಾಗ ಅಂತಹ ಎರಡು ವಸ್ತುಗಳಿಗೂ ಉಪಾದಾನ ಉಪಾದೇಯಭಾವವನ್ನೇ ತೋರಿಸಬೇಕು. ಹಾಗೇ ತೋರಿಸಿದರೆ ಬೇರೆ ರೀತಿಯ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯವಿರುವ ಎರಡು ವಸ್ತುಗಳಿಗೆ ಉಪಾದಾನ ಉಪಾದೇಯಭಾವವನ್ನು ಹೇಳಿ ಅದರ ಆಧಾರದಿಂದ ಚೇತನನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೂ, ಅಚೇತನನಾದ ಜಗತ್ತಿಗೂ ಉಪಾದಾನ ಉಪಾದೇಯಭಾವವನ್ನು ಸಾಧಿಸುವುದು ಅಸಂಗತವಾಗುತ್ತದೆ.

'ಅಸದಿತಿಚೇನ್ನ ಪ್ರತಿಷೇಧಮಾತ್ರತ್ಯಾತ್' ಎಂಬ ನಾಲ್ಕನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಸತ್ಕಾರ್ಯವಾದವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಾ ಅಸತ್ಯಾರ್ಯವಾದದ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ನಿರಾಕರಿಸಿದ್ದೀರಿ. ಈ ಸೂತ್ರವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುವಾಗ''ಅಸ್ 'ತಟ್ಟಿತ್ರ' ಆಸದಿತಿಚೇನ್ನ ಎಂಬಲ್ಲಿ ಪ್ರಸಕ್ಷೀತ ಎಂಬಪದವನ್ನು 'ಪ್ರತಿಷೇಧಮಾತ್ರತ್ಯಾತ್' ಎಂಬದನ್ನು ನೀವು ಸತ್ಯಾರ್ಯವಾದ ಪ್ರತಿಷೇಧಸ್ಕ, ಸತ್ಯಾರ್ಯಪ್ರತಿಷೇಧಮತ್ತಿತ್ತಾತ್, ಎಂಬದನ್ನು ನೀವು ಅಧ್ಯಹಾರ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು, ನಮ್ಮ ಸಿದ್ಧಾಂತದ ಪೂರ ಬ್ರಹ್ನನ ಬ್ರಾಕಾರಣತ್ವವನ್ನೇ ನೇರವಾಗಿ ಸೂತ್ರವು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ನಿಮ್ಮ ಮತದಲ್ಲಿ ಅಸತ್ ತಾರ್ಯವಾದವನ್ನು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ.

ನೇರವಾಗಿ ಬ್ರಹ್ಮಕಾರಣತ್ವವನ್ನೇ ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಲು ಬರುವಾಗ, ಆಪ್ರಸ್ತುತವಾದ ಅಸತ್ ಕಾರ್ಯವಾದವನ್ನು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡುವುದು ಅಸಮಂಜನ.

'ಅಪೀಡೌ ತರ್ದೃತ್ಪಸಂಗಾರಸಮಂಜನಮ್' ಎಂಬ ಎರನೆಯ ಸೂತ್ರವು ಕೇವಲ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಪ್ರಾಪಕವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತೇದೆ. ಜಗತ್ತು ಬ್ರಹ್ಮಾಂದ ಹುಟ್ಟುನದಾರರ ಜಗತ್ತನ್ನು ಹೇಳುವ ಗುಣದೊಂಡಗೇರಿತ್ತವೇ ಬ್ರಹ್ಮಾಂದ ಬೆರಣಾಧೀತು ಅವಾಗ್ರ ಪ್ರಹ್ನಿಯ ನಿರ್ವಹಿಸು, ಸರ್ವಜ್ಞನು, ಕುದ್ದನು ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರತ್ರಿಗಳ ವಿರೋಧವೂ ಬರುತ್ತರೆ ಎಂಬುದು ನಿಮ್ಮ ಪ್ರಾಪ್ತಾನ, ಇದೂ ಕೂಡ ಸಂಯಲ್ಲ. ಕಾರ್ಯಭೂತಾದ ಜಗತ್ರಿಸರೆಯದ ಧರ್ಮಗಳಲ್ಲವು ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಬರುಕ್ಷಗೂನುತ್ತದೆ ಎನ್ನಲು ಕಾರ್ಯದ ನಾಶವೇ ಕಾರಣವೋ, ಅಥವಾ ಕಾರ್ಯಕಾರಣಗಳಿಗೆಯದ ಅಭೀದವು ಕಾರಣವೋ? ಮೊದಲನೆಯ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಕಾರ್ಯವ ಹತ್ತಾದ ಮೇಲೆ ಅವುಗಳ ಭರ್ಮಪೂ ಕೂಡ ತಾಶವಾಗುತ್ತವೆಂದು ಅವುದ ಎರಡನೆಯ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಕಾರ್ಯವಾರಣಗಳಿಗೆಗೆ ಅಭೇದವಿರುವುದರಿಂದ ಸ್ಥಿತಿಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿಯವ ಭರ್ಮವು ಕಾರಣವಳಿಗೆ ಬರುತ್ತರೆಯ ಆಕ್ಷೇಪವು ಇದ್ದೇ ಇದೆ. ಅವುಂದ ವರನೆಯ ಸೂತ್ರವು ಯಾಗುವುದೇ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಉಪ್ತಾದ ಮಾಡುವುದಿಲ್ಲ.

'ನತು ದೃಷ್ಯಾತಭಾವಾತ'' ಎಂಬ ಆರನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಕಾರ್ಯಕಾರಣಗಳಿಗೆ ಆಭೇವವಿದ್ದರೂ ಕಾರ್ಯದ ಧರ್ಮಗಳು ಕಾರಣದಲ್ಲಿ ಬರುವುದಿಲ್ಲವನ್ನೆಯ ಅನೇ ದೃಷ್ಯಾತಗಳವೆ ಎಂದು ಪ್ರಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದೀರಿ. ಇದೂ ಕೂಡ ಅಯುಕ್ತ. ಈಗಾಗಲೇ 'ದೃಶ್ಯತೇ ತು' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದರೇ ಗೋದುಯದ ಕಾರ್ಯವಾದ 'ಬೇಳಾಲ್ನಿರುವ ಧರ್ಮಗಳು ಕಾರಣವಾದ 'ಗೋಮುದರಲ್ಲಿ ಬರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ದೃಷ್ಟಾಂತದಿಂದ ಹೇಳಿದ ಮೇಲೆ ಆದೇ ವಿಷಯವನ್ನು ಈ ಸೂತ್ರವು ಹೇಳಿದರೆ ಪುನರುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

''ತ್ತ ಪ್ರಶೇಕ್ಷದೋಣಾಚ್ಚೆ' ಎಂಬ ಎರಳನಿಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಜಲಾಹರಣಾವಿಗಳಿಗೆ ಸಮರ್ಥವಾದ ಘಟನೆನ್ನು ಕೆಸರಿ ಜಲಾಹರಣಾವಿಗಳಿಗೆ ಸಮರ್ಥವಾಗದ ಮಣ್ಣು ಹೇಗೆ ಉಪಾದಾನವಾಗಿದೆಯೇ, ಆದರಂತೆ ರೂಪರವಾದಿಗುಣಗಳನ್ನು ಹೊಂದಿರುವ ಜಗತ್ತಿಗೆ ರೂಪರವಾದಿಗುಣಗಳನ್ನು ಹೊಂದಿರದ ಪ್ರಕ್ರಿಯು ಕಾರಣವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು ಸಾಂಖ್ಯಮ ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಿದಾಗ ಪ್ರಧಾನವು ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗುತ್ತದೆ, ಆದರೆ ಅಚೇತನವಾದ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಜೇತನವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಮ ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಸಾಂಖ್ಯರ ಆಕ್ಷೇಪ್ ನಿಮ್ಮಿಂದ ಉತ್ತರಿಸಲಾಗದು. ಎಕೆಂದರ ಅಚೇತನವರಾಥ್ ಕೈ ಚೀನವು ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗುವುದು ಎಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡಿಲ್ಲ, ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೇ ಬ್ರಹ್ಮನನ್ನು ನೀವು ವಿವೀಕಾರನೆಂದೂ ಕೂಡ ಹೇಳಿರುತ್ತೀರಿ.

'ತರ್ಕಾಪ್ರತಿಷ್ಠಾನಾರಪ್ಪನ್ನ ಥಾನನುಮೇಯಮಿತಿ ಚೇದೇವಮಪ್ಪನಿರ್ಮೋಕ್ತಮಾಗಿ'. ಎಂಬ ಎಂಟನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ತರ್ಕಾಪ್ರತಿಷ್ಠಾನಾತ್ 'ಎಂಬುದನ್ನು ಸಿದ್ಧಾಂತಕೇಷವನ್ನಾಗಿ 'ಅನ್ನ ಥಾನುಮೇಯಮ್' ಎಂಬುದನ್ನು ಪೂರ್ವಪಕ್ಕ ಶೇಷವನ್ನಾಗಿ, 'ಅನಿರ್ಮೇಕ್ಷಮಾಗ' ಎಂಬುದನ್ನು ಪೂರ್: ಸಿದ್ಧಾಂತಕೇಷವನ್ನಾಗಿ ಹೇಳುತ್ತೀರಿ. ಹೀಗೆ ಪ್ರಾಪ್ತಾನ ಮಾಡಿದಾಗ ಪಾಕ್ಕಭೇದ ದೋಷವು ಬರುತ್ತದೆ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 
"ಅಪಿ" ಶಬ್ದ . 'ಪ್ರಸಂಗ' ಶಬ್ದಗಳಿಗೆ ವೈಯರ್ಥ್ಯ' ಬರುತ್ತದೆ. 'ಅನ್ಯಥಾನುಮೇಯಮ್' ಎಂಬ ಸಾಧ್ಯಕ್ಕೆ ಹೇಡುಸುಮರ್ಪಕವಾಗಿ 'ತರ್ಕಾಪ್ರತಿಪ್ರಾಪಾತ" ಎಂಬುದುವೇ ಹೇಳಲು ಬರುವಾಗುತ್ತಿತಿನಿದ್ದವಾದ ವಿಚಾರದಲ್ಲಿ 
ತರ್ಕಕ್ಕೆ ಅವಶಾಶವಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಅಧ್ಯಾಹ್ಯತವಾದ ಸಾಧ್ಯದಲ್ಲಿ ಅನ್ನಯ ಮಾಡುವುದು ಅಯುಕ್ರಮಗುತ್ತದೆ. 
ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೇ ತರ್ಕವು ಅಪ್ರತಿಷ್ಠಿತವೆಂದು ನಿಮ್ಮಿಂದ ಸಾಧನೆ ಮೊಡಲೂ ಕೂಡ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ, ಸೇಂವಿಧ 
ತರ್ಕಗಳು ದುಷ್ಟವಾಗಿವೆ ಎನ್ನುವುದಾದರೆ ಮೀಮಾಂತಾಶ್ಯಾಪ್ತೇ ಅವಾರಂಭಣೀಯವಾಗಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. 
ಮತ್ತು 'ಯ: ತರ್ಕದ ಅಮುಸಂಧತ್ರ್ಯ' ಇಷ್ಟಾದಿ ಶ್ರುತಿವಾಕ್ಕಗಳು 'ಶ್ರೋಕಷ್ಟ್ ಮಂಡವನ್ನು' ಇಷ್ಟಾದ 
ಮತ್ತು 'ಯ: ತರ್ಕದ ಅಮುಸಂಧತ್ರ್ಯ' ಇಷ್ಟಾದಿ ಶ್ರುತಿವಾಕ್ಕಗಳು 'ಶ್ರೋಕಷ್ಟ್ ಮರ್ಪಾದಿಸುತ್ತವೆ, ಅಭಿವಾಧ್ಯಗಳು ಸರ್ಕ್ಷಗಳಿಂದ ಪ್ರಶ್ನಾದಿಗಳ 
ಅನುಗ್ರಹವಿಲ್ಲದ ತರ್ಕವನ್ನು ದುಷ್ಪವೆಂದು ನೀವು ಹೇಳಬೇಕು. ಆದರೆ ಬ್ರಹ್ಮಮ ಉಪಾದಾನನನ್ನು ಎನ್ನಲು 
ಯಾವ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಣ ಭೂವವಾದ ತರ್ಕವನ್ನು ನೀವು ಹೇಳಬೇಕು. ಆದರೆ ಬ್ರಹ್ಮಮ ಉಪಾದಾನನನ್ನು ಎನ್ನಲು 
ಯಾವ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಣ ಭೂವವಾದ ತರ್ಕವನ್ನು ನೀವು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದೀರೋ ಆದು 'ನಿರ್ಮಾಕಾರ್ ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಗಳ 
ಅನುಗ್ರಹವನ್ನು ಹೊಂದಿರುವುದಿಲ್ಲ, ಆದ್ದರಿಂದ ನಿಮ್ಮ ತರ್ಕವಾತ್ಯ ಕೂಡ ಬಹ್ತವಾಗಿದೆ ಎಂದಂತಾಯಿತು. 
ಹೀಗೆ ವಿಲಕ್ಷಣ್ವಾದ್ದಿಕೆಂಗೂರಲ್ಲಿರುವ ಎಂಟು ಸೂತ್ರಗಳ ಪ್ರಾಪ್ತಾನವೂ ಕೂಡ ಅತ್ಯಂತ ಅಯಾಕ್ರವಾಗಿದೆ. 
ವಿಶಿಷ್ಠಾದ್ದೆ ಹೆಚುತರಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಇದರಂತೆ ತೀಯಬೆಕು.

"ಂತೇನ ಶಿಪ್ಪು ಆಸರಿಗ್ರಹಾ ಅಪಿ ವ್ಯಾಪ್ಯಾತಾ:" ಎಂಬುದನ್ನು ಶಿಷ್ಟಪರಿಗ್ರಹಾಧಿಕರಣವೆಂದು ಪರಿಗಣಿಸಿದ್ದಾರ. ಬ್ರಹ್ಮಪರಿಗ್ರಹಾರು ವೈದಿಕವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಅದಕ್ಕೆ ಹತ್ರಿರವಾಗಿರುವ ಪರಿಗಣಿಸಿದ್ದಾರ. ಬ್ರಹ್ಮಪರಿಗೆ ತನ್ನು ವೈದಿಕವಾಗಿರುವ ಸ್ವಲ್ಪವಾರರು ಪರಿಗ್ರಹಿಕವಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ವೈಶೇಷಿಕರ ಪರಮಾಣುಕಾರಣತಾವಾದವು ವೈದಿಕವಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಶಿಷ್ಟವಾದ ಮನು, ವ್ಯಾಸ ಮೊದಲಾದವರಿಂದ ಶಿಸಕ್ಕರಣುಟ್ಟದೆ ಎಂದು ಈ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ನೀವು ವ್ಯಾಪ್ರಾನ ಮಾಡಿದ್ದೀರಿ. ಇದೂ ಕೂಡ ಅಯುಕ್ತ. ಈಗಾಗುರೇ 'ಏತನೇ ಸರ್ವೇ ಪ್ರಾಪ್ತಾತಾ: ಎಂಬ ಪ್ರಥಮಾಧ್ಯಾಯದ ಕೊನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ವೈಶೇಷಿಕರ ಪರಮಾಣುಕಾರಣತಾವಾದವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದ ಮೇಲೆ ಅದೇ ವಿಷಯವನ್ನು ಈ ಸೂತ್ರವು ಕೂಡ ಹೇಳಿದರೆ ಪುನರುತ್ತಿ ಬರುತ್ತದೆ. ವಿಚಾರ ಮಾಡಿದರೆ ಸೇತ್ರರಂದ ವೇಶೇಷಿಕರಿಗಿಂತಲೂ ನಿರೀಕ್ಷರವಾದ ಸಂಪ್ರಾವರಿ, ಪ್ರಶೇಷಿಕರ ಈಶ್ವರನನ್ನು ಒಪ್ಪೆರವಾಧಿಯ ಕಾರಣದಿಂದ ಸ್ವಲ್ಪವಾದರೂ ಅವರಲ್ಲಿ ವೈದಿಕಪ್ಪವು ನಣಿಸುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಈಶ್ವರನನ್ನೇ ಒಪ್ಪದ ಸಾಂಪ್ರಾವರಿ, ಪ್ರವರ್ತವ ವಿಷಯವರು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡು ಹಿಂದಿನ ಸಿದ್ಧಾವರ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಪೂರ್ವಪರ್ಕ್ಷವನ್ನೇ ಒಪ್ಪದ ಸಾಂಪ್ರವರಿ, ವಿನ್ನಾವನೆ ಯುಕ್ತಿಯೂ ಕೂಡ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಪತ್ರೇಣೆ ಅಧಿಕರಣವೆಂದು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡುದ ಪಿಹಿದಿನ ಸಿದ್ಧಾವನೆ ಯುಕ್ತಿಯೂ ಕೂಡ ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಕಾಣಿಸುತ್ತಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶಿಷ್ಟವರಗೃಹಾಧಿಕರಣವೆಂಬ ಕಲ್ಪನೆಯೇ ಅಭಾಧುವಾಗಿದೆ.

# ಭೋಕೃಧಿಕರಣ

ಭೋಗ್ರಾಪಕ್ಕಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಶ್ರುತಿಗಳಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾದ ಬಲಿಷ್ಣವಾದ ಯುಕ್ತಿನಿರೋಧವನ್ನು ಪಂಹರಾಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಹಿಂದಿನ ಅಗದಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಶ್ರುತಿಸಂವಾದವಿರುವ ಕಾರಣ ಯುಕ್ತಿಗಳು ಪ್ರಬಲವೆಂದು ಹೇಗ, ಅಂಥ ಯುಕ್ತಿಗಳು ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲಾಗಿತ್ತು. ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಶ್ರುತಿಗಳಿಂದ ಯುಕ್ತಿಗೆ ಪ್ರಾಬಲ್ಕವು ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಅರಥ ಯುಕ್ತಿಗಳು ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಆರ್ಥಂದ ಅಸದಧಿಕರಣದ ಆನಂತರ ಭೋಣ್ಣಾಪಕ್ಕಧಿಕರಣವು ಸಂಗತವಾಗಿದೆ.

ಅಥವಾ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣಗಳಿಂದ ಸಂಗತಿಗಳನ್ನು ಹೀಗೂ ತಿಳಿಯಬಹುದು - ನ ವಿಲಕ್ಷಣತ್ವಾಧಿ-ಕರಣದಲ್ಲಿ ಕಾರೀರ್ಯಾದಿಯಾಗಗಳನ್ನು ವಿಧಾನ ಮಾಡುವ ವೇರವಾಕೃಗಳಿಗೆ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಹೇಳುವ ಮೂಲಕ ಆಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವನ್ನು ಆಶಂಕಿಸಲಾಯಿತು. ಕಾರೀರ್ಯಾದಿಯಾಗಗಳನ್ನು ವಿಧಿಸುವ ಕೆಲವು ವಾಕ್ಯಗಳು ಅಪ್ರಮಾಣವಾದರೆ ಉಳಿದ ವೇದವಾಕ್ಯಗಳೂ ಕೂಡ ವೇದವಾದ್ದರಿಂದ ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗುತ್ತವೆ ಎಂಬ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲಾಯಿತು. ಮುಂದಿನ ಅಭಿಮಾನ್ಯ ಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಕಾರೀರ್ಯಾದಿಯಾಗಗಳನ್ನು ವಾಕ್ಯಗಳು ಕಾರ್ಯಬೋಧಕವಾಗಿವೆ. ಅಂಥ ಕಾರ್ಯಬೋಧಕವಾಕ್ಯಗಳಿಗೆ ಕರ್ತೃವೈಗುಣ್ಯನಿಮಿತ್ತಿಕವಾಗಿ ಫಲವು ಕಾಣಿಸುತ್ತಿಲ್ಲವೆಂದು ಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲು ಬರುತ್ತದೆ. ಆದರೆ 'ಮೃದಬ್ರವೀತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ವೇದವಾಕ್ಯಗಳು ಸಿದ್ಧಾರ್ಥಬೋಧಕವಾಗಿವೆ. ಇಂಥ ಸಿದ್ಧಾರ್ಥಬೋಧಕವಾಕ್ಕಗಳಿಗೆ ಕರ್ತೃವೈಗುಣ್ಯಾರಿನಿಮಿತ್ತರಿಂದ ಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲು ಬರುವುದೇ ಇಲ್ಲ. 'ಮೃದಬ್ರವೀತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ವೇರವಾಕ್ಯಗಳಿಗೆ 'ಮೃತ್ ನ ವಕ್ತೀ ಮೃತ್ವಾತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಪ್ರಬಲವಾದ ಯುಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧವಿರುವುದರಿಂದ ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆಂಬ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲಾಯಿತು. ಮುಂದಿನ ಅಸದಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಬಹ್ಮನೇ ಇಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಅವನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಜಗತ್ತಿನ ಪ್ರಾಗಭಾವವಷ್ಟೇ ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇರುವುದರಿಂದ ಅದಕ್ಕೆ ಜಗತ್ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಹೇಳಬೇಕೆಂಬ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲಾಯಿತು. ಪ್ರಕೃತ ಈ ಭೋಣ್ತ್ರಪತ್ಯ ಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನು ಇರುತ್ತಾನೆಂದು ಒಪ್ಪಿಕೊಂಡರೂ ಕೂಡ ಸಿದ್ಧಾಂತಿಗಳಿಗೆ ಅಭಿಮತನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನೊಬ್ಬನೇ ಕರ್ತೈ ಜೀವನಲ್ಲ ಎಂಬ ಪ್ರಮೇಯಕ್ಕೆ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ನೇರವಾಗಿ ಬರುತ್ತದೆ. ಅಂಥ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಿಂದ ಸಂಗತವಾಗಿ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗಿದೆ.

ವಿಷ್ಣುವನ ಜಗಶ್ ಕರ್ತೃತ್ಯವು ಯುಕ್ತಿವಿರುದ್ದವೋ, ಅಲ್ಲವೋ ? ಎಂಬುದನ್ನು ಪ್ರಧಾನವಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ವಿಭಾರ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. 'ಪರೀಸವ್ಯಯೇ ಸರ್ವ ಏಕೀಭವಂತಿ' ಎಂಬ ಕ್ರುತಿ ಪ್ರಕರಣದ ಮಾಕ್ಕಕೀಷದಲ್ಲಿ ನದಿಂ-ಸಮುದ್ರಗಳ ದೃಷ್ಟಾತದಿಂದ ಸ್ವರೂಪಕ್ಷಕ್ರಿವ್ನೇ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ವಿವಕ್ಷಭವೇಕು. ಅದಕ್ಷನುಸಾಂಯಾಗಿ 'ಪರೀಸವ್ಯಯೇ ಸರ್ವ ಏಕೀಭವಂತಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲೂ ಕೊಡ ಸ್ವರೂಪೈಕ್ತವನ್ನೇ ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ಯಾವಾಗ ಸ್ವರೂಪೈಕ್ತವನ್ನೇ ಶ್ರುತಿಯು ಹೇಳುತ್ತದೋ, ಅವಾಗ ಜೀವರೆಲ್ಲರೂ ಬ್ರಹ್ಮಾಂದ ಅಭಿವಯ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಜೀವರಾದರೂ ಕೂಡ ಅಸರ್ವಕರ್ತ್ಯಗಳಿಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಜೀವರಾದರೂ ಕೂಡ ಅಸರ್ವಕರ್ತ್ಯಗಳಿಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಜೀವರಾದರೂ ಕೂಡ ಅಸರ್ವಕರ್ತ್ಯಗಳಿಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಅದರಿಂದ ಅಭಿವ್ಯವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಗೂ ಕೂಡ ಅಸರ್ವಕರ್ತ್ಯವೇ ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಥಮಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥನನಿಯ ಪೂರ್ವಕರ್ತ್ನ ವಿವಸೀರಾರತು. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಥಮಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥನನೆಯ ಪೂರ್ವಕರ್ತನ್ನ ವಿವಸ್ತರಾರದ ಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ಅಪ್ಪಾಮಗಾಧ್ಯ ಪ್ರಾವಕ್ಷವನ್ನಿ ದಿನಲಿ ಸಮರ್ಥನೆಯ ಪೂರ್ವಕರ್ನನ್ನು ಹೇಳುವ ಮಾಕ್ಕಕ್ಷಕ್ಷವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ವಿವಕ್ಷತವಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ಪರೀಸ್ಕರ್ಯವಿಯ ಕೂಡ ಸ್ವರೂಪೈಕ್ಷವ ಎಡಿತ್ತತವಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ಪರೀಸ್ಕರ್ಯವಿಯ ಕೂಡ ಸ್ವರೂಪೈಕ್ಷವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿಲ್ಲ. ಅದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಕ್ಷನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿಲ್ಲ. ಅದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಕ್ಷನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿಲ್ಲ ಅಪ್ಪರಿಯ ಸುಮರ್ಥನೆಯ ಸಿದ್ಧಾತ್ಯವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮೂಡುವ ಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ಅಪ್ರಾಮಗಾಧ್ಯವೂ ಕೂಡ ಬರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಸಮರ್ಥನನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮೂಡುವ ಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ಅಪ್ರಾಮಗಾಧ್ಯವೂ ಕೂಡ ಬರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಸಮರ್ಥನನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮೂಡುವ ಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ಅಪ್ರಾಮಗಾಧ್ಯತ್ತ ಕೂಡ ಬರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಸಮರ್ಥನೆಯ ಸಿದ್ಧಾತ್ರವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾರ್ವಿನ ಪ್ರತಿವಕ್ಷ ತಾರ್ವಿ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾರ್ವಿನ ಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ಅಪ್ರಾಮಗಾಧ್ಯತ್ತ ಕೂಡ ಬರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಸಮರ್ಥನೆಯ ಸಿದ್ಧಾತಿಗಳ ಉದ್ದರ್ಶ.

ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪ್ರಧಾನವಾಗಿ ಮೂರು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಗಳನ್ನು ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಸಂಸಾರಾವಸ್ಥೆಯಲ್ಲಿ ಅಭಿನ್ನಾನದ ಜೀವನು ಮೊಕ್ಕಮನ್ನೆಯಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿರುತ್ತಾನೆ. ಎಂಬುದು ಮೊದಲನೆಯ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ, ಸಂಸಾರಾವಸ್ಥೆಯಲ್ಲಿ ಜೀವನು ಭಿನ್ನವಾಗಿರುತ್ತಾನೆ. ಮೋಕ್ಕಮನ್ನೆಯಲ್ಲಿ ಭಿನ್ನಾಧಿನ್ನವಾಗಿರುತ್ತಾನೆ. ಮೊದಲನೆಯ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ, ಮೊದಲನೆಯಲ್ಲಿ ಬಿಡ್ಡಮಾರಿ ಭಿನ್ನವಾದಿದೆ, ಎಲ್ಲಿ ಯಾ ಕೂಡ ಕಂಡಿಲ್ಲ, 'ಪರ್ಲೇವ್ಯಯೇ ಸರ್ವ ಏಕೀಭವಂತಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಮೋಕ್ಷಮನ್ನೆಯಲ್ಲಿ ಜೀವನು ಬ್ರಹ್ಮವಿಂದ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಸಸ್ತವಾಗಿ ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಆ ಹರಣದಿಂದಲೇ ಸಂಪಾರಾವಸ್ಥೆಯಲ್ಲಿ ಮತ್ತು ಮೋಕ್ಷಮನ್ನೆಯಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಆ ಹರಣದಿಂದಲೇ ಸಂಪಾರಾವಸ್ಥೆಯಲ್ಲಿ ಮತ್ತು ಮೋಕ್ಷಮನ್ನೆಯಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನು ಜೀವನಿಕ ಆಭಿನ್ನವಾಗಿರುವು ಹಾರಣ ಜೀವನು ಅಸರ್ವಕರ್ತವು ಆಗಿರುವಂತೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ಅಸರ್ವಕರ್ತವೇ ಆಗುತ್ತಾನೆ.

ಎರಡನೆಯ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಆಶಯ ಹೀಗಿದೆ - 'ಪರೀಸ್ತವ್ರಯೇ ಸರ್ವ ಏಕೀಭವಂತಿ' ಎಂಬ ಪ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಚ್ರಿ ಪ್ರತ್ಯೆಯುವಿದೆ. ನೊದಲಿಲ್ಲದೆ ಅನಂತರ ಮಾತ್ರವಿರುವ ಧರ್ಮವನ್ನು ಈ ಪ್ರತ್ಯಯವು ವಿಧಾರುತ್ತದೆ. 'ದಾಸೀಕೃತಃ' ಎಂಬ ಶಸ್ತವನ್ನು ನೋಡಿದಾಗ ಮೊದಲು ದಾಸರಾಗಿರಲ್ಲಿ, ಅನಂತರ ದಾಸರಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡ ಎಂಬರ್ಚನ್ನು ಹೇಗೆ ದೊರೆಯುತ್ತದೋ, ಅದರಂತೆ 'ಏಕೀಭವಂತಿ' ಎಂಬ ಪದವೂ ಕೂಡ ಮೊದಲು ವಕ್ಕವಿರಲಿಲ್ಲ, ಅನಂತರ ವಕ್ಕವು ಉಂಟಾಯಿತೆಂದು ಹೇಗುತ್ತಿದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಸಂವಾದಾಸ್ತೆಯಲ್ಲಿ ಇತ್ಯವು ಸರ್ವಪ್ರಾ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಮೋಹ್ನಾಮ್ಮೆಯಲ್ಲಿ ಇತ್ಯವು ಉಂಟಾಯಿತು. ಭಾಷ್ಟವಲ್ಲಿ 'ನೆ ಹಿ ಅನ್ನಸ್ಥೆ ಅನ್ನತ್ತಂ ಯುಜ್ಜತೀ' ಎಂಬ ಮಾತು ಮೊರಲಾಗಿಯ ಫೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಯುತ್ತಿಯಾಗಿ ಎತ್ತುತ್ತಿ ಹೊಂಟಿದೆ. ಅನುವ್ಯಾ ಖ್ಯಾನದಲ್ಲಿಯ 'ನಾಸ್ಯದನ್ನ ತಮ್ಮಮಾನ್ಯಂ ಕ್ಷಚಿದ್ದ ಸ್ಟಂ ಕಥಂತನ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕವು ಎರಡನೆಯ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲು ಸಿದ್ದಾರಿಯುತ್ತಿಯಾಗುತ್ತವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲು ಸಿದ್ದಾರಿಯುತ್ತಿಯಾಗುತ್ತಿಯಾಗಿ ಎತ್ತಕ್ಕಿ ಹೊಂಡಿಟಿದೆ.

ಸಂಸಾರದಶೆಯಲ್ಲಿ ಜೀವನು ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ಭಿನ್ನಾಭಿನ್ನನಾಗಿರುತ್ತಾನೆ. ಮೋಕ್ಷದಶೆಯಲ್ಲಿ ಅಭಿನ್ವ-ನಾಗಿರುತ್ತಾನೆಂದು ಶ್ರುತಿ ಸಾರುತ್ತಿದೆ. ಇದು ಮೂರನೆಯ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ. ಹೀಗೆ ಭೇದಾಭೇರವನ್ನು ಒಪ್ಪಿದಾಗ 'ಏಕೀಭವಂತೀ' ಎಂಬಲ್ಲಿರುವ ಚ್ವಿ ಪ್ರತ್ಯಯವು ಅಭೂತತದ್ಭಾವಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಉಪಪನ್ನವಾಗುತ್ತದೆ. ಸಂಸಾರದಶೆಯಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲದ ಅತ್ಯಂತ ಅಭೇದವು ಮೋಕ್ಷದಶೆಯಲ್ಲಿ ಉಂಟಾಗುವುದರಿಂದ ಚ್ನಿ ಪ್ರತ್ಯಯವು ಹೊಸದೊಂದು ಧರ್ಮವನ್ನು ವಿಧಿಸುತ್ತವೆ. 'ನ ಹೃನ್ಮಸ್ಥ ಅನ್ಯತ್ವಯುಜ್ಮತೇ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕದ ಮಾತಿನಲ್ಲಿ ಮೊದಲು ಭಿನ್ನರಾದವರು ಅನಂತರ ಅಭಿನ್ನರಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಿದ್ದಕ್ಕೂ ವಿರೋಧವಿಲ್ಲ. ಮೊದಲೂ ಕೂಡ ಜೀವರು ಅಭಿನ್ನರೇ ಆಗಿರುತ್ತಾರೆ. ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ ಭಿನ್ನರಾದವರು ಅನಂತರ ಅಭಿನ್ನರಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲವೆಂಬುದನ್ನು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಯುಕ್ತಿಯನ್ನಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅನುವ್ಯಾಖ್ಯಾನದಲ್ಲಿ ಇದನ್ನೇ ಸಿದ್ಧಾಂತ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಭಾಷ್ಠ ಹಾಗೂ ಅನುವ್ಯಾಖ್ಯಾನಗಳಿಗೆ ಅಪಾತತಃ ವಿರೋಧ ಬಂದಂತೆ ಕಾಣಿಸುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ ಮೊದಲನೆಯ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿ ಭಾಷ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ. ಎರಡನೆಯ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ನಿರಾಸಕವಾಗಿ ಅನುವ್ಯಾಖ್ಯಾನವು ಹೊರಟಿದೆ ಎಂಬುದು ಒಂದು ಸಮಾಧಾನ. ಮೂರನೆಯ ಈ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿದರೆ ಸಂಸಾರದೆಕೆಯಲ್ಲಿ ಭೇದಾಭೇದವಿರುವುದರಿಂದ ಮೋಕ್ಷದೆಸೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಅಭೇರವನ್ನು ಹೇಳಬಹುದು ಎಂಬುದು ಭಾಷ್ಯದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಇದರ ನಿರಾಕರಣೆಗಾಗಿ ಅನುವ್ಯಾಖ್ಯಾನದಲ್ಲಿ 'ನ ಹನ್ಮಸ್ಥ ಅನ್ಯತ್ವಂ ಯುಜ್ಯತೇ' ಎಂಬ ಮಾತು ಹೊರಟಿದೆ. ಯಾವರೀತಿಯಾಗಿ ಮೊದಲು ಭೇದವಿದ್ದರೆ ಅಭೇದವು ಬರುವುದಿಲ್ಲವೂ, ಅದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ ಮೊದಲು ಭೇದಾಭೇದವಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಅನಂತರ ಅಭೇದ ಬರಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಅನುವ್ಯಾಖ್ಯಾನದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ಮೂರು ಬಗೆಯ ಈ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಗಳು ಪುನಃ ಮೂರು ಮೂರು ಪ್ರಕಾರವನ್ನು ಹೊಂದಿವೆ. 'ಕರ್ಮಾಣ ವಿಜ್ಞಾನಮಯಶ್ಚ ಆತ್ಮಾ ಪರೇತ ವೈಯೇ ಸರ್ವ ಏಕೀಭವಂತಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ವಿಜ್ಞಾನಮಯ ಶಬ್ಧವು ವಿಶಿಷ್ಟವಾದ ಜೀವನನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಅವ್ಯಯಪರವು ವಿಶಿಷ್ಟವಾದ ಬ್ರಹ್ಮನನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿನೆ. ಎರಡು ವಿಶಿಷ್ಟಗಳಿಗೆ ಪತ್ರವು ಅನುಪತ್ರನವಾಗುವುದರಿಂದ ಒಂದು ಪರಕ್ಷೆ ಮತ್ತು ರಕ್ಷಣವನ್ನು ಅಲ್ಲಿಯು ಪತ್ರವನ್ನು ಹೇಳಬೇಕು. ವಿಶ್ವಾನಮಯ ಪರಕ್ಷೆ ಮುಖ್ಯಾರ್ಥವನ್ನು ಸ್ವೀಕರಿಸಿ, ಬ್ರಹ್ಮನ್ನು ಜೀವನಂದ ಅಭೇದವನ್ನು ಹೇಳಿದರೆ ಜೀವನೆಂದಿರುವ ಅಸರ್ವತಕ್ಕ ತನ್ನು ಬ್ರಹ್ಮನ್ನಲ್ಲಿ ಬರುವುದರಿಂದ ಅಸಂಭವದೋಷ ಬರುತ್ತದೆ. ಅವು ಯಾರಪಕ್ಷ ಮುಖ್ಯಾರ್ಥವನ್ನು ಸ್ಥೀಕರಿಸಿ ವಿಶ್ವಾನಮಯಶಟ್ಟತ್ತೆ ಗೌಕಾಫರ್ ವಸ್ತು ಸ್ವೀಕರಿಸಿದಾಗ ಜೀವನಿಗೆ ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ಅಭೇದವನ್ನು ಹೇಳಿದಂತಿಯಾತ್ತದೆ. ಅವಾಗ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿಯ ಸರ್ವಕರ್ತ್ಯತ್ತು ಜೀವನಲ್ಲಿ ಬರುವುದರಿಂದ ಅತಿಷ್ಕಾಪ್ತಿದೋಷ ಬರುತ್ತದೆ. ಅವಾಗ ಬರುತ್ತದೆನ್ನು ವಕ್ಷಗಳನ್ನು ಮತ್ತುನೆಯು ಹಾಗೂ ಅವ್ಯಯ ಎರಡೂ ಪದಗಳಿಗೆ ಅಕ್ಷಣವನ್ನು ಆಶ್ರಯಿಸಿ ಟಿಪ್ಪಾನಗಳಿರುಣ್ಣೆ ವಕ್ಷಗಳನ್ನು ಒಪ್ಪವುದು ಮೂರನೆಯ ಪಕ್ಷ. ಮೂರನೆಯ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಅಸಂಭವ ಹಾಗೂ ಅತಿಪ್ಕಾಪ್ತಿಗಳಿಂಬ ಎರಡು ದೋಷಗಳೂ ಕೂಡ ಬರುತ್ತದೆ.

'ಪರೇತ್ರವೃಯೇ ಸರ್ವ ಏಕೀಭವಂತಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಮುತ್ತರಾದ ಜೀವರಿಗೆ ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ಐಶ್ವವನ್ನು ಹೇಳಲು ಹೊರಟಿಯೇ ಇಲ್ಲ. ಹಾಗೇನಾದರೂ ಹೇಳಿದ್ದರೆ ಮೂರು ಬಗೆಯ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಗಳು. ಒಂದೊಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಗಳಲ್ಲಿ ಮೂರು ಮೂರು ಪ್ರಕಾರಗಳು. ಉದ್ಯವವಾಗುತ್ತಿದ್ದವು. ಆದರೆ ಮುತ್ತರಿಗೂ ಬ್ರಹ್ಮಗೂ ಅಭೇದವು ಅಸಿದ್ದವೇ ಆಗಿದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ

ಈ ಹಿಂದೆ ಮಾಡಿದ ಮೂರು ಬಗೆಯ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಗಳಿಗೂ ಬೇರೆ ಶ್ರುತಿವಾಕ್ಕಗಳ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ. ಹಿಂದಿನ ಮುಂದಿನ ವಾಕ್ಕಗಳಿಂದಲೇ ವಿರೋಧವು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಕಾಣಿಸುತ್ತಿದೆ. ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪಿದ್ದಲ್ಲ, ಆದ್ದರಿಂದ ಮೂರು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಗಳೂ ಕೂಡ ಆಯುಕ್ತವಾಗಿವೆ.

'ಸಾಯಂತಾಲ ಎಲ್ಲಾ ಹಸುಗಳು ಒಂದಾಗುತ್ತವೆ' ಎಂದು ಹೇಳದರೆ ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬರೂ ಕೂಡ ಸ್ಟಾನೈಕ್ಕವನ್ನೇ ತಿಳಿಯುತ್ತಾರೆ ಹೂರತು. ಹಸುಗಳಿಗೆ ಐಕ್ಕವನ್ನು ತಿಳಿಯುತ್ತದಿಲ್ಲ. ಆದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ ಮಕ್ಷಜೀವರು ಬ್ರಹ್ಮನ ಜೊತೆಯಲ್ಲಿ ಒಂದಾಗುತ್ತಾರೆ ಎಂದರೆ ಸ್ಟಾನೈಕ್ಕವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತಾರೆಂದೇ ಅರ್ಥ. 'ಎೀಗಭವಂತಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ತನ್ನನ್ನು ತಾನೇ ವ್ಯಾಪ್ಟಾನ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತದೆ.

ಈ ಆಥರ್ವಣಶ್ರತಿಯು ಭಿನ್ನವಾದ ನದೀ ಸಮುದ್ರಗಳ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ಸೃತಃ ತಾನೇ ಹೇಳುವ ಮೂಲಕ ತನಗೆ ಗೌಣಾರ್ಥ ಮಾಡಬೇಕೆಂದು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಿದೆ.

'ರಸ್ತೆಯ ನೀರು ಗಂಗಾನದಿಯಲ್ಲಿ ಒಂದಾಯಿತು'. 'ಎಲ್ಲೆಡೆ ಸಂಚರಿಸುತ್ತಿರುವ ಹಸುಗಳು ನಾಯಂಕಾಲ ಕೊಟ್ಟಿಗೆಯಲ್ಲಿ ಒಂದಾದವು'. 'ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಕಡೆಯಿರುವ ಸೇನೆಯು ವಾಂಡವರ ಜೊತೆ ಒಂದಾಯಿತು'. ಈ ಎಲ್ಲಾ ಪ್ರಯೋಗಗಳಲ್ಲಿ 'ಒಂದಾಯಿತು' ಎಂಬ ಪ್ರಯೋಗಕ್ಕೆ 'ಒಂದೇ ಸ್ಥಾನವನ್ನು ಹೊಂದಿದವು' ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ನಾವು ತಿಳಿಯುತ್ತೇವೆ. ಆದರಂತೆ ಮುಕ್ತಜೀವರಲ್ಲರೂ ಪರಮಾತ್ಮನ ಸ್ಥಾನವನ್ನು ಹೊಂದಿದರು ಎಂಬುದಾಗಿ 'ಎಕೀಭವಂತಿ' ಎಂಬ ವೇದವಚನವು ಹೇಗುತ್ತಿದೆ.

ಮತ್ತು ಹಾಲಿನ ಜೊತೆಗೆ ನೀರನ್ನು ಸೇರಿಸಿದಾಗ ನೀರೇ ಹಾಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹೂರತು ಹಾಲಿನಂತಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬುದು ನಮಗೆ ಕಂಡಿರುವ ಉದಾಹರಣೆ. ನೀರಿಗೆ ನೀರನ್ನು ಸೇರಿಸಿದಾಗ ಪರಮಾಣದಲ್ಲಿ ಭೇದವು ಕಾಣಿಸುತ್ತದೆ. ಬನೀರಿಗೆ ತಣ್ಣಗಿರುವ ನೀರನ್ನು ಸೇರಿಸಿದಾಗ ಸಕ್ಷರ ಇದ್ದರು ವಾಣಿಸುತ್ತದೆ. ಶಿದ್ಧರಿಂದ ನೀರಿಗೆ ನೀರು ಸೇರಿಸಿದಾಗ ವಕ್ಕವುಂಟಾಗುತ್ತದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ನೀರಿಗೆ ನೀರು ಸೇರಿಸಿದಾಗ ವಕ್ಕವುಂಟಾಗುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳಬೇಕು.

ಉದ್ದಿನ ರಾಶಿಯಲ್ಲಿ ಪುನಃ ಉದ್ದು ಸೇರಿದಾಗ ಹೇಗೆ ಅಭೇದವು ಬರುವುದಿಲ್ಲವೋ, ಸಭೆಯಲ್ಲಿ ಭ್ರಾಹ್ಮಣನು ಪ್ರವೇಶ ಮಾಡಿದಾಗ ಸಭೆಯಿಂದ ಬ್ರಾಹ್ಮಣನಿಗೆ ಅಭೇದವು ಹೇಗೆ ಬರುವುದಿಲ್ಲವೋ, ಅದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ ಮೊದಲಿರುವ ನೀರಿನಲ್ಲಿ ಮತ್ತಷ್ಟು ನೀರು ಸೇರಿದಾಗ ಸಂಶ್ನೇಷವನ್ನೇ ಹೇಳಬೇಣೇ ಹೊರತು, ಐಶ್ವವನ್ನು ಹೇಳಬಾರರು.

ಅರ್ಧೈತಿಗಳ ಅಧಿಕರಣಕರೀರ ಹೀಗಿದೆ - ಹಿಂದಿನ ಅಸದಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮಾಗ ಉಂದಾನಕಾರಣತ್ತವನ್ನು ಮೊರ್ಮಿಸಿದ್ದುಯು. ಚೇತಾಚೇತನವರುರ್ಥಗಳಿಗಲ್ಲ ಬ್ರಹ್ಮಾಗಿ ಉಂದಾನಕಾರಣತ್ತು ಮುರ್ಮಿಸಿದ್ದುಯು. ಚೀತಾಚೇತನವರುರ್ಥಗಳಿಂದ ವಕ್ಷವನ್ನು ಹೊಂದರಣಗಳಿಂದ. ಕಾರೀರನಾದ ಚೀವನಿಗೂ ಬ್ರಹ್ಮಾಗ ಉಪಾದಾನಕಾರಣ. ಘಟನೆಟಾದಿ ಪರಾರ್ಥಗಳಿಗೂ ಬ್ರಹ್ಮಾಗೇ ಉಪಾದಾನಕಾರಣ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವನಿಗೂ ಘಟನೆಟಾದಿ ಪರಾರ್ಥಗಳಿಗೂ ಪಕ್ಷವು ಬರಚಕಾಗುತ್ತದಲ್ಲವೇ? ಎಂಬುದು ಘೂರ್ವಶಕ್ಕೆ ಭೀನ ಹಾಗೂ ತರಂಗಗಳಿರಡೂ ಒಂದೇ ಸಮುದ್ರದ ಕಾರ್ಯವಾಗಿದ್ದರೂ ಪರಸರ ಭೀನವಾದಿ ಪರಾರ್ಥಗಳಿಗೂ ಶಾರಂತಕಾದ ಜೀವನು ಒಬ್ಬರೇ ಬಹುತ್ತದ ಕಾರ್ಯವಾಗಿದ್ದರೂ ಪರಸರ ಭೀನವಾದಿ ಪರಕ್ಷವರ್ಗಳು ಶಾರಂತಕಾದ ಜೀವನು ಒಬ್ಬರೇ ಬಹುತ್ತದ ಕಾರ್ಯವಾಗಿದ್ದರೂ ಪರಸರ ಭೀನವು ಬರಬಹುದೆಂದು ಸಿದ್ಧಾಂತ.

ಅರ್ವೈತಿಗಳ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಸೇಲಪದುರ್ಥಗಳ ಅರೋಷಕ್ಕೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ಅಧಿಪ್ಪಾನವಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬುದು ಅರ್ವೃತ್ತಿಗಳ ಸಿದ್ಧಾಂತ. ಘಟನೆಟಾದಿದರಾರ್ಥಗಳೂ ಕೂಡ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಆರೋಪಿತವಾಗಿದ್ದ ನಿಂದಕೆ ಪಡೆದು ಅರೋಪಿತವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಹೇಳಿದಾಗ ಪರಸ್ತರ ತಾರ್ಯಪದರಾರ್ಥಗಳಲ್ಲಿ ಸಾಂಕರ್ಯ ಬರುತ್ತರೆಂಬ ಅಪತ್ರಿಗೆ ಅವಕಾಶವೇ ಇಲ್ಲ. ಒಂದು ವೇಳೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ಆರೋಪಕ್ಕೆ ಅಧಿಪ್ಪಾನನಲ್ಲ. ಪರಿಣಾಮಕಾರಣವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಅರ್ವೃತ್ತಿಗಳು ಹೇಳುವುದಾರರೆ ಚೀತನಾವಣೆನತ್ತರೂಪದಿಂದ ಎಲ್ಲಾರ್ಮವು ಕೂಡದಿರಬೇಕಾದೀತು ಎಂದು ಆಪತ್ರಿ ಮಾಡಬೇಕು. ಆದರೆ ಚೀತನವದಾರ್ಥವು ಅವಾದಿಯಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಕಾರ್ಯವಿಭಾಗದಲ್ಲಿ ಸೇರುವುದೇ ಇಲ್ಲ.

#### LVIII

ಬೇರೆ ಯಾವುದಾದರೂ ರೂಪದಿಂದ ಪರಸ್ತರ ಭೇದವಿಲ್ಲದಿರಬೇಕಾದೀತು ಎಂಬ ಆಪತ್ರಿಯೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪು. ಒಂದೇ ಸುವರ್ಣದ ಕಾರ್ಯಭೂತವಾಗಿ ಕಟಕೆ, ಮುಕುಟ ಮೊದಲಾದ ಅನೇಕೆ ಆಭರಣಗಳು ಉತ್ಪನ್ನವಾಗುತ್ತವೆ. ಈ ಆಭರಣಗಳಲ್ಲಿ ಪರಸ್ತರ ಭೇದವು ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಅದರಂತೆ ಒಬ್ಬರ್, ಬಕ್ಕವ ಕಾರ್ಯವಾಗಿರುವ ಆಕಾಶ, ವಾಯು ಮೊದಲಾದವುಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಭೇದವು ಬರುತ್ತದೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಉದಯಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವೇ ಇಲ್ಲ. ಸಿದ್ಧಾಂತವೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪು. ಫೇನ ಹಾಗೂ

ತರಂಗಗಳು ಒಂದೇ ಸಮುದ್ರದ ಕಾರ್ಯವೆಂದು ದೃಷ್ಟಾತವನ್ನಾಗಿ ಅರ್ವೈತಿಗಳು ನೀಡಿದರು. ಆದರೆ ಫೇನಕ್ಕೆ ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾದ ಸಮುದ್ರದ ಅವಯವಗಳೇ ಬೇರೆ. ತರಂಗಕ್ಕೆ ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾದ ಸಮುದ್ರದ ಅವಯವಗಳೇ ಬೇರೆ. ಎರಡಕ್ಕೂ ಕೂಡ ಒಂದು ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಈ ದೃಷ್ಟಾತದಿಂದ ಒಬ್ಬನೇ ಬ್ರಹ್ಮನ ಕಾರ್ಯವಾಗಿದ್ದರೂ ಭೇದವಿರಬಹುದೆಂದು ಅರ್ವೈತಿಗಳಿಂದ ಸಮರ್ಥಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ.

ಬ್ರಹ್ಮರಿಗೆ ಸಮಸ್ತ ಜಗತ್ತು ಶೇರರವಾಗಿದೆ. ಸಕಲಜೀವರೂ ಕೂಡ ಬ್ರಹ್ಮನ ಶೇರವೇ ಆಗಿದ್ದಾರೆ. ಹಾಗಾದರೆ ಸಕಲ ಜೀವರಿಗೆ ಬರುವ ಸುಖ-ದುಜಾವಿಗಳ ಭೋಗವು ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೂ ಕೂಡ ಬರಬೇಕಾದೀತು ಎಂಬ ಆಕ್ಷೇಡದ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ 'ಭೋಗ್ರಾಪಕ್ರೇ' ಎಂಬ ಸಂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ ಎಂದು ರಾಮಾನುಜರು ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಇದೂ ಕೂಡ ಸರಿಯಲ್ಲ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಅನೇ ಪರಗಳನ್ನು ಅಧ್ಯಾಹಾರ ಮಾಡಿಕೊಂಡು, ಅಪಾರ್ದ್ಯ-ಅಪಾರ್ದಕ್ಕೆ ಅವಾದಕೆಭಾವವನ್ನು ರಾಮಾನುಜರು ತೋರಿಸಬೇಕು. 'ಭೋಕ್ಷ್ಮತ್ವಾಪಕ್ರೇ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಭಾವಪ್ರಧಾನವನ್ನೂ ಕೂಡ ಕೆಲ್ಲನೆ ಮಾಡಬೇಕು. ಮತ್ತು ಸಂಭೋಗಸೂತ್ರದಲ್ಲಿಯೇ ಈ ಅಧೀರವನ್ನು ಪರಹರಿಸಿದ್ದಾಗಿದೆ. ಪುನ: ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಹೂರಡುವುದು ಪುಹ್ಮರ್ಗೆ ಬರುವುದು ಜಗತ್ತು ಶರೀರವಾದರೆ, ಸಕಲಜೀವರ ಸುಖ-ದುಜಾವಿಗಳ ಅನುಸಂಧಾನ ಬ್ರಹ್ಮಾಗಿ ಬರುವುದು ಎಂದು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಿ, ಪುಣ್ಯ-ಪಾಪಗಳಿಂಬ ಕರ್ಮದ ಲೇವವಿಲ್ಲದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಜನವನ ಸುಖ-ದುಜಾವಿಗಳ ಅನುಸಂಧಾನ ಪ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಜನವನ ಸುಖ-ದುಜಾವಿಗಳ ಅನುಸಂಧಾನ ಪ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಬರುವುದಿಲ್ಲವಂದು 'ಸಂಭೋಗ' ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿಯೇ ನೀವು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದ್ದೀರಿ. ಪುನ: ಅದೇ ವಿಷಯವನ್ನು ಹೇಳಲು ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಹೊರಟರೆ ಪುನರುತ್ತಿ ಬರುವುದೆ. ಆದ್ದಂದ ರಾಮಾನುಜರ ಅಧಿಕರಣಶೇರಣಕರೀವು ಆತ್ಮಂತ ಆಯುತ್ತವಾಗಿದೆ.

## ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣ

ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ 'ಬಹುಯುಕ್ತಿನಿರೋಧ' ಎಂಬುದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಯುಕ್ತಿ. ಅನೇಕ ಬಗೆಯ ಯುಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧವನ್ನು ಈ ಅಧೀಕರಣದಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಗಿದೆ. ಬಹುಲ್ಕುವಿರುವ ಪ್ರಯುಕ್ತವೇ ಯುಕ್ತಿಗಳು ಪ್ರಬಲವಾಗುತ್ತವೆ. ಹೊರತು ಪ್ರತಿಗಳ ಬೆಂಬಲವು ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಅನಾವಕೃತ ಯುಕ್ತಿಗಳು ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸುವ ಮೂಲಕ ಬಹುಬಗೆಯಾಗಿವೆ ಎಂದು ತಿಳಿಯುವರಿದು. ಹೊರತು, ಒಂದೇ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸುವ ಮೂಲಕ ಬಹುಬಗೆಯಾಗಿವೆ ಎಂದು ತಿಳಿಯುವರಿದು.

ಹಿಂದಿನ ಭೊತ್ತಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ವಿಶ್ವಕರ್ತೃತ್ವವೇ ಇಲ್ಲವಂದು ಆಕ್ಟೇವ ಮಾಡಿ ಉತ್ತರಸಲಾಯತು. ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಏಶ್ರಕರ್ಷತ್ವವನ್ನೊಲ್ಲ ಜಗ್ರತ್ಯು ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡಲು ಬ್ರಹ್ಮನು ಯಾವ ಗಾಧನೆಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೋ, ಅಂಥ ಗಾಧನೆಗಳಲ್ಲವೂ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿವೆ ಎಂಬ ಆಕ್ಟೇವವನ್ನು ಪರಹಶಸಲಾಗಿದೆ. ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ವಿಚಾರ ಮಾಡಿದ ಮೇಲೆ ವಿಶೇಷವಿಚುರುವು ಪ್ರಸಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಆತ್ಮ ತ್ಯಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಅತ್ವತ್ವವೆಂಬ ಗುಣವನ್ನು ಸಮರ್ಥನ ಮಾಡಿದ ಮೇಲೆ ಫಲಭೋತ್ನ ತ್ವವೆಂಬ ವಿಶೇಷವಿಚುರವನ್ನು ಗುಹಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದಂತೆ.

ಪೂರ್ವ ಹಕ್ಷದ ಫಲ - ಈ ಸಂಶಯಕೋಟಗಳಲ್ಲಿ ಮೊದಲನೆಯ ಪಕ್ಷಗಳನ್ನು ಒಪ್ಪಿದರೆ ಈಶ್ವರನು ಜಗತ್ ಕೆಶ್ಯ ವಾಗಿದ್ದರೂ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಬೇರೆ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಅವೇಕ್ಷಿಸುಕಾಗುತ್ತದೆ. ಆವಾಗ 'ಆಧ್ಯ; ಸಂಭೂತಃ' ಎಂಬ ಶಕ್ತಿತಿಯು ಬೇರೆ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಧನೆಯನ್ನು ಹೇಳುತ್ತದೆಂದು ಒಪ್ಪಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಆದಕ್ಷೆ ಮಾರಿಯಾಗಿ 'ಕಿನ್ನು ದಾಸಿತ್ ಎಂಬ ಶಕ್ತಿತಿಯುಲ್ಲಿರುವ ಕಿನ್ನು ಹೇಳುತ್ತದೆಂದು ಒಪ್ಪಬೇಕಾರುತ್ತದೆ. ಆದಕ್ಷ ಮಾರಿಯಾಗಿ ಕಿನ್ನು ದಾಸಿತ್ ಎಂಬ ಪದಕ್ಕ ಪರ್ಕಾಶನಾಗಿ ಪರ್ವತಿ ಅಧ್ಯಕ್ಷಾ ಪರ್ವತಿ ಮಾರ್ಥಿಸುತ್ತದೆ. ಆದಕ್ಷಿತ ಪರ್ವತಿ ಮಾತ್ರಿಸುದಧ್ವಾಗುತ್ತದೆ. ಇದ್ದು ಪರ್ವತಿ ಪರ್ವತಿ ಪರ್ವತಿ ಮಾತ್ರಿಸುದಧ್ವಾಗುತ್ತದೆ. ಇದ್ದ ಪರ್ವತಿ ಮಾತ್ರಿಸುದಧ್ವಾಗುತ್ತದೆ.

ಸಿದ್ಯಾಂತದ ಫಲ - ಯಾರೇ ಒಬ್ಬ ಕರ್ತೃವು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನೆಯನ್ನು ಏಕೆ ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೆಂದರೆ ತನ್ನಲ್ಲಿ ಶಕ್ತಿ ಇಂಲ್ಲರ್ಗ ಮತ್ತು . ಈಶ್ವರನು ಸರ್ವಶಕ್ತನಾದ್ದರಿಂದ ಮತ್ತೊಂದು ಸ್ವತಂತ್ರ ಸಾಧನೆಯನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಆರಥಿಂದ 'ಅಧ್ಯ್ಯೆ: ಸಂಭೂತ್, ಇತ್ತಾದಿ ಶ್ರುತಿಯು ಈಶ್ವರನ ಅಧೀನವಾದ ನೀರು ಮೊದಲಾದ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನೇ ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದರೇ 'ತಿಂತ್ರಿದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯುಲ್ಲಿರುವ 'ಇಂ' ಶಬ್ದವು ಆಕ್ಷೀಪಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಪ್ರಯತ್ನವಾಗಿದೆಯೆಂದೇ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ ಹೊರತು, ಪ್ರಶ್ನಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಅಲ್ಲ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಜನಾರ್ಡ್ಗರಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ಮತ್ತೊಂದು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನೆಯನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೇ ಪಡದ ನಿರಪೇಕ್ಷಕರ್ತೃತ್ವವು ಯಾವುದೇ ಯುಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧವಿಲ್ಲದೆ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ.

ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಈಶ್ವರನೇ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಪ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಯಿತು. 
ಅದನ್ನು ಒಪ್ಪುಹುದು. ಆದರೆ ತಾನೊಬ್ಬರೇ ಸ್ಥತಂತ್ರನು, ಉರದೆಲ್ಲವು ಕೂಡ ಅಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿದೆ ಎಂಬ 
ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಒಪ್ಪುವ ಅವಕ್ಷಕತೆಯಲ್ಲ. ಕುಂದಾರನು ಘಟನನ್ನು ಸೃಪ್ತಿ ಮಾಡಬೇಕಾದರೆ, ಮಣ್ಣ, 
ನೀರು, ರಂಡ. ಚಕ್ಕೆ ಮೊದಲಾದ ಪರಿಕರಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. ಕುಲಾಲನು ಹೇಗೆ 
ಸೃತಂತ್ರವಾಗಿದ್ದಾನೋ, ಅವನು ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಳ್ಳುವ ಪರಿಕರಗಳೂ ಕೂಡ ಸ್ವತಂತ್ರವೇ ಆಗಿವೆ. ಇದೇ 
ರೀತೆಯಾಗಿ ಬ್ರಹ್ತುವ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಪ್ತಿ ಮಾಡುವಾಗ ಪ್ರಕ್ಷಿತಿ, ಕಾಲ, ಕರ್ಮ, ಮೊದಲಾದ ಪರಿಕರಗಳನ್ನು 
ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. ಇವೆಲ್ಲವು ಕೂಡ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿದ್ದ ಪರ್ಕರಗಳನ್ನು ಕೂಡ 
ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. ಇವೆಲ್ಲವು ಕೂಡ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿದೆ ಎಂದೇ ಒಪ್ಪದೇನು. ಹೀಗೆ ಹೇರದಾಗ 
ಯಾವುದೇ ಶ್ರತಿಗಳ ವಿರೋಧವೂ ಕೂಡ ಇರುವುದಿಲ್ಲ, 'ಕಂತ್ರವಾಗಿಸಿತ್' ಎಂಬ ವಾಕ್ಯದಲ್ಲಿ 'ಕಂ' ತಬ್ಬವು 
ಆಕ್ಷೇದಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಹೊರತು, ಪ್ರಕ್ಷಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಇದೆ. ಎಕೆಂದರೆ 'ಆದ್ಯೈ ಸಂಭೂತು' ಎಂಬ 
ಪ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ನೀರು ಮೊದಲಾದವು ಸ್ವತಂತ್ರಕಾರಣವಾಗಿವೆ ಎಂದು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ 
'ಕಿಂಟ್ರದಾಗಿಕ್' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿರುವ 'ಕಂ' ಶಟ್ಟವು ಪ್ರಕ್ಷಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಇರುತ್ತದೆಂದೇ ಒಪ್ಪದೇನು.

ದ್ರವ್ಯ , ಕರ್ಮ, ಕಾಲ, ಸ್ವಭಾವ, ಚೇತನ ಇವುಗಳೆಲ್ಲವೂ ಈಶ್ವರನ ಪ್ರಸಾದದಿಂದಚ್ಚೇ ಅಸ್ತಿಶ್ವವನ್ನು ಪಡೆದಿದೆ. ಅವನು ಉಪೇಕ್ಷಿಸದರೆ ಎಲ್ಲವೂ ಕಾಶವಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ಶ್ರುತಿಯು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುವಂತೆ ಎಲ್ಲವೂ ಕೂಡ ಈಶ್ವರಾಧೀನವೇ ಆಗಿದೆ. ಅವನು ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಳ್ಳುವ ಆ ಪರಿಕರಗಳೂ ಕೂಡ ಇವನ ಅಧೀನವಾಗಿದೆ ಎಂದೇ ಹೇಳಬೇಕಲ್ಪವೇ? ಎಂದು ಸಿದ್ಧಾತಿಗಳು ಪ್ರತಿಸುಹುದು. ಆದರೆ ಅಶಕ್ತರನು ಯಾವ ಪರಾರ್ಥಗಳನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಿದ್ದಾನೋ, ಆ ಪದಾರ್ಥಗಳಗಷ್ಟೇ ಈಶ್ವರಾಧೀನ್ಯವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಹೊರತು, ಈಶ್ವರನು ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡುದ ಪ್ರಶ್ನಿತಿ, ಕಾಲ, ಕರ್ಮ ಮೊದಲಾದವುಗಳು ಈಶ್ವರಾಧೀನ್ಯವನ್ನು ಒಪ್ಪಿದರೆ ಅನಮ್ನಾದೋಷ ಬರುತ್ತದೆ. ಪ್ರಶ್ನಿತಿ ಮೊದಲಾದವುಗಳನ್ನು ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡಲು ಕಾರಣಭೂತವಾಗಿ ಇನ್ನೂ ಕೆಲವು ಪರಿಕರಗಳನ್ನು ಒಪ್ಪಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಅನಿವಾರ್ಯವಾಗಿ ಈಶ್ವರನು ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಲು ಯಾವ ಪ್ರಶ್ನೆತ್ತಾದಿಗಳನ್ನು ಉಪಾದಾನಕಾರಣವನ್ನಾಗಿ ಬಳಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೋ, ಅವುಗಳನ್ನು ಉಪಾದಾನಕಾರಣವನ್ನಾಗಿ ಬಳಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೋನ್ನು ಉಪಾದಾನಕಾರಣವನ್ನಾಗಿ ಬಳಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೋನ್ನು ಉಪಾದಾನಕಾರಣವನ್ನಾಗಿ ಬಳಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೋ, ಅವುಗಳನ್ನು ಉಪಾದಾನಕಾರಣವನ್ನಾಗಿ ಬಳಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೋ, ಅವುಗಳನ್ನು ಸ್ವತಂತ್ರವಂದೇ ಹೇಳಬೇನು, ಇಷ್ಟು ಪೂರ್ವಪಕ್ತ.

ಅಸಾಮರ್ಥ್ಯವಿದ್ದರೆ ಮಾತ್ರ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಬೇರೆ ಪರಿಕರಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಸ್ವಕ್ತಿಯನ್ನು ಮಾಡುವುದು ಕುಲಾಲ ಮೊದಲಾದವರಲ್ಲಿ ನಾವು ಕಂಡಿದ್ದೇವೆ. ಆದರೆ ಈತ್ವರನು ಸರ್ವಸಮರ್ಥನಾದ್ದರಿಂದ ಈತ್ವರನಲ್ಲಿ ಅಸಾಮರ್ಥ್ಯವಿದೆಯೆಂದು ಎಲ್ಲಿಯೂ ಹೇಳಿಲ್ಲವಾದ್ದರಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಬೇರೆ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಅವನು ಅವಲಂಬಿಸಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ.

'ದ್ರವ್ಯಂ ಕರ್ಮ ಚ ಕಾಲಕ್ಟ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು, ಪ್ರಕೃತಿ, ಕರ್ಮ ಮೊದಲಾದವುಗಳೆಲ್ಲವೂ ಈಶ್ವರನ ಅಧೀನವಾಗಿವೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಘೋಷಣೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಯಾವರೀತಿಯಾಗಿ ಅನೇಹ ಶಿಲ್ಪಗಳನ್ನು ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡುವುದರಲ್ಲಿ ನಿವ್ಯಣವಾದ ಶಿಲ್ಪಿತಾರನು 'ಉಳಿ' ಮೊದಲಾದ ಕೆತ್ತನೆಯು ಸಾಮ್ರಾಗಳನ್ನು ಸ್ವತಃ ತಾನೇ ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೋ, ಮತ್ತು ಅದೇ ಪರಿಕರಗಳಿಂದ ಶಿಲ್ಪಗಳನ್ನು ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಲೋಡದಲ್ಲಿ ಕಂಡಿದೆಯೋ, 'ಇದರಂತೆ ಈಶ್ವರನೂ ಕುಡ ತನ್ನ ಅಧೀನವೇ ಆಗಿರುವ ಪ್ರಕೃತಿ, ಕರ್ಮ ಮೊದಲಾದ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಂಡು, ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃತ್ಯಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ.

ಈ ವಿಷಯವು ಪ್ರಮಾಣಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ. ಸರ್ವಸಮರ್ಥವಾಗಿದ್ದರೂ ತನ್ನ ಅಧೀನವಾದ ಪ್ರಕೃತಿ ವಿವರದಾದವುಗಳನ್ನು ಈಶ್ವರನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುವುದು ಕೇವಲ ಲೀಲೆಯಿಂದ. ಇಂಥ ಸ್ವಾಧೀನ ಪರಿಕರಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಳ್ಳುವುದರಿಂದ ತನ್ನಲ್ಲಿರುವ ಈಶಕೃತ್ವ ಭಂಗವೂ ಕೂಡ ಇಲ್ಲ. ನಡೆಯುವ ವ್ಯಕ್ತಿಯು ಲೀಲೆಗೊಣ್ಡರ ಕೈಯಲ್ಲಿ ಕೋಲನ್ನು ಹಿಡಿದಂತೆ. ಅವನೂ ಕೂಡ ಲೀಲೆಯಿಂದಜ್ಜೆ: ಪ್ರಕೃತಿ ಮೊದಲಾದವುಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಂಡಿದ್ದಾನೆ. ಕೈಯಲ್ಲಿ ಕೋಲನ್ನು ಹಿಡಿದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಕುಂಟನೆಂದು ಯಾರೂ ಹೇಳುವುದಿಲ್ಲವಷ್ಟೇ .

ಪ್ರಕೃತಿ, ಕಾಲ, ಕರ್ಮ ಇವುಗಳು ಅನಾರಿಯಾಗಿದೆ. ಅಂದಮಾತ್ರಕ್ಷೆ ಈತ್ವರನ ಅರ್ಥವಾಧೀನವಾಗಿವೆ ಇಂಥ ಪ್ರಕೃತ್ಯಾಗಿಗಳನ್ನು ಪಂಕರಗಳನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಈಕ್ಕರ್ಯ ಸೃತ್ತಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ರಾನಾದ್ದರಿಂದ ಹಿಂದೆ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಅಕ್ಷೇಪಿಸಿದ ದೋಷಗಳಿಗೆ ಅವಕಾಶಿದ್ದು, 'ತಂ ಸ್ವಿದಾಸೀಕ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರುವ 'ಕಂ' ಶಸ್ತ್ರಪ್ತ ಈತ್ವರನನ್ನು ಬಟ್ಟು ಬೇರೆ ಯಾವ ಸ್ವತಂತ್ರಪದಾರ್ಥಗಳಿವೆ 'ಎಂಬುದಾಗಿ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಿದೆ, ಅರ್ಥ್ಯ: ಸಂಭೂಕ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿ ಈತ್ವರಾಧೀನವಾದ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನೇ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಅರ್ಥು: ಸಂಭೂಕ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿ ಸ್ವತಂತ್ರಪಾಧನದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಆರ್ಕ್ನ್ಯ: ಸಂಭೂತ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಆಧಾರವನ್ನಾಗಿ ವಿವಕ್ಷಿಗಬಾರದು.

ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಸೂತ್ರಗಳೂ ಕೂಡ ಅತ್ಯಂತ ಅರ್ಥಪೂರ್ಣವಾಗಿವೆ. 'ಕಿಂ ಸ್ವಿದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಮೊದಲು ಅಧಿಪ್ಯಾನಶಬ್ಧವು ಕೇಳಿಸುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ

LXII 'ಆರಂಭಣಶಬ್ದಾದಿಭ್ಯಃ' ಎಂದು ಹೇಳುವ ಬದಲು 'ಅಧಿಷ್ಠಾನಶಬ್ದಾದಿಭ್ಯಃ' ಎಂದು ಹೇಳಬೇಕಿತ್ತಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆ ಸಹಜವಾಗಿ ಬರುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಪ್ರಥಮಶ್ರುತವಾದ ಅಧಿಷ್ಠಾನಶಬ್ಧವನ್ನು ಬಿಟ್ಟು, ಆರಂಭಣಶಬ್ದವನ್ನು ಸೂತ್ರಕಾರರು ಉಲ್ಲೇಖಿಸಲು ಬಹಳ ಅರ್ಥವಿದೆ. ಆರಂಭಣಶಬ್ದಕ್ಕೆ 'ಕರಣ' ಎಂದರ್ಥ. ಯಾವುದು ಸಾಧನೆಗಳ ನಡುವೆ ಹೆಚ್ಚು ಅನಿವಾರ್ಯವಾಗಿ ಅವ್ಯವಹಿತ-ಪೂರ್ವವರ್ತಿಯಾಗಿರುತ್ತದೋ, ಅದನ್ನು 'ಕರಣ' ಎನ್ನುತ್ತಾರೆ. ಜಗತ್ತಿನ ಸೃಷ್ಟಿಗೆ ಎಲ್ಲಾ ಸಾಧನೆಗಳ ನಡುವ ಸ್ವತಂತ್ರನಾದವನು ಶ್ರೇಷ್ಠನಾದವನು ಪರಮಾತ್ಮನೇ ಆಗಿರುತ್ತಾನೆ. ಮತ್ತು ಪರಮಾತ್ಮನಿಂದ ಮಾತ್ರ ಜಗತ್ತಿನ ಸೃಷ್ಟಿಯಾಗಲು ಸಾಧ್ಯ. 'ಕಿಂ ಸ್ವಿದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರುವ ಆರಂಭಣಶಬ್ದವು ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಇಂಥ ಅತಿಶಯತ್ವವನ್ನು ಬಣ್ಣಿಸುತ್ತಿದೆ. ಈ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಎತ್ತಿಹಿಡಿಯಲು ಆರಂಭಣಶಬ್ದವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಇದರಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರನಾದ ಈಶ್ವರನನ್ನು ಹೊರತಾಗಿ, ಬೇರೆ ಯಾವುದೇ ಸ್ವತಂತ್ರಪದಾರ್ಥಗಳು ಇರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದೂ ಕೂಡ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. 'ಯುಕ್ತೇ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ಭಾಗದಿಂದ ಈಶ್ವರನು ಸರ್ವಸಮರ್ಥನಾಗಿದ್ದರೂ ಕೇವಲ ಲೀಲೆಯಿಂದಷ್ಟೇ ಪ್ರಕೃತಿ ಮೊದಲಾದ ಇತರ ಪದಾರ್ಥಗಳನ್ನು ಪರಿಕರಗಳನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಬೇರೆ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುವುದರಿಂದ ಈಶ್ವರನ ಐಶ್ವರ್ಯಕ್ಕೆ ವಿರೋಧ ಬರುವುದಿಲ್ಲವೆಂಬುದು ಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ ಎಂದರ್ಥ. ಹೊರತು, 'ಯುಕ್ತೇಃ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗಕ್ಕೆ ಯುಕ್ತಿಯೆಂಬ ಪ್ರಮಾಣವಿರುವುದರಿಂದ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ತಿಳಿಯಬಾರದು. 'ಪಟವಚ್ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಬೇರೆ ಸಾಧನೆಗಳಿರುವುದರಿಂದ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುವಿಕೆಯು ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 'ಯಥಾ ಪ್ರಾಣಾದೀ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಪ್ರಕೃತಿ ಮೊದಲಾದವುಗಳೂ ಕೂಡ ಸಾಧನೆಯಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರವೇ ಆಗಬೇಕು ಎಂಬ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಗಳ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ನಿರಾಕರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಈ ಎಲ್ಲಾ ಸೂತ್ರಗಳನ್ನು ಮೇಲ್ನೋಟಕ್ಕೆ ನೋಡಿದಾಗ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡಲು ಹೊರಟಿವೆ ಆಪತತಃ ತೋರುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಸೂತ್ರಗಳು ಹೊಸ, ಹೊಸ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿವೆ ಹೊರತು, ಯುಕ್ತಿಯನ್ನಷ್ಟೇ ಹೇಳುತ್ತಿಲ್ಲವೆಂದು ತಿಳಿಸಿದ್ದಾರೆ. 'ಸತ್ವಾಚ್ಚಾವರಸ್ಯ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿಯೂ 'ಅದ್ಕ್ಯ: ಸಂಭೂತಃ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಪರತ್ವವು ಇರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಸಮರ್ಥಿಸಿ. 'ಕಾಲ ಆಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಈಶ್ವರಾಧೀನವಾದ ಪದಾರ್ಥದ ಅಸ್ತಿತ್ವವನ್ನೇ ಹೇಳುತ್ತಿದೆಯೆಂಬ ಸಂವಾದ ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ನೀಡಿದ್ದಾರೆ. 'ಶಬ್ದಾಂತರಾಚ್ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಸಾಧನಗಳು ಪರತಂತ್ರವಾಗುವುದಾದರೆ ಅವುಗಳು ಸಾಧನೆಯಾಗುವುದು ಬೇಡ ಎಂಬ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು ನಿರಾಕರಿಸಿ, 'ಅದ್ವ್ಯ: ಸಂಭೂತ:' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯ ಆಧಾರದಿಂದ ಪ್ರಕೃತಿ ಮೊದಲಾದವುಗಳನ್ನು ಜಗತ್ತಿನ ಸೃಷ್ಟಿಗೆ ಸಾಧನೆಗಳೆಂದು ಒಪ್ಪಬೇಕೆಂದು ಸಮರ್ಥಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಅನುವ್ಯಾಖ್ಯಾನದಲ್ಲಿ 'ಶಬ್ದಾಂತರಾಚ್ಚ' ಎಂಬ

ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವನ್ನು ಪರೋಕ್ಷವಾಗಿ ಮಾಡಿರುತ್ತಾರೆ -

ಷಡ್ಗುಣ್ಣೆಶ್ವರ್ಯ ಸಂಪನ್ನವಾದ ವಿಷ್ಣುಪು 'ಕರ್ತಂ ಅಕರ್ತುಂ ಅನ್ಯಧಾಕರ್ಕೃಂ' ಸಮರ್ಥವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಇವನು ತನಗಿಂತ ಭಿವ್ವವಾದ ಯಾವ ಉಪಾದಾನತಾರಣಗಳವೆಯೋ, ಅವುಗಳಿಂದ ಅಭಿವ್ವವಾದ ತನಗಿಂತ ಭಿವ್ವವಾದ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಹೀಗೆ ಉಪಪತ್ರಿಸಹಿತವಾದ ಶ್ರತಿಯೂ ಕೂಡ ಶಬ್ಧಾಂತರಶಬ್ಬದ ಅರ್ಥವಾಗಿದೆ.

ಸೂಕ್ರಕಾರರು ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ವ್ಯಾವಹಾರಿಕವಾದ ಭೇದವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿ 'ರೋಹವತ್ತು' ಎಂಬ ಉದಾಹರಣೆಯಿಂದ ಭೋಡ್ಡ ಹಾಗೂ ಭೋಗಸದಾರ್ಥಗಳಿಗೆ ಭೇದವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದರು. ಈ ಅಧೀಕರಣದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೂ ಜಗತ್ರಿಗೂ ವಾರಮಾರ್ಥಿಕವಾದ ಭೇದವಿರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಕಾರ್ಯವಾದ ಪ್ರಪಂಚವೆಲ್ಲವೂ ಹರಣವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಸ್ಥರೂಪವೇ ಆಗಿದೆಯೊಂಬುದಾಗಿ ವಾಜಾರಂಭಣೀಯಂ ವಿಕಾರೋ ನಾಮಧೇಯಂ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿ ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಆರಂಭಣಕಟ್ಟದಿಂದ ಈ ಶ್ರುತಿಯು ಸೂಚಿತವಾಗಿದೆ. ಅಧಿಪರದಿಂದ ಶಾಚ್ರಕಾರ್ಥ ಇದಂ ಸರ್ವರ್ ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಸೂಚಿತವಾಗಿದೆ. ಐಚ್ರಕಾರ್ಥೇ ಪ್ರತಿಯೂ ಕೂಡ ಜಗತ್ರನ್ನು ಬ್ರಹ್ಮವೆಂದ ಹೇಳುತ್ತಿದೆ.

ಇವರ ಈ ಸೂಕ್ತವ್ಯಾಪ್ಯಾಸವು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಅನ್ಯಕ್ಷ ಕೆಚ್ಚಿ ಜಗತ್ತು ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿದೆ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಎವೇಸ್ಟರು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಎಕೆಂದರೆ ಜಡವಾದ ಜಗತ್ತನ್ನು ಬ್ರಹ್ಮನ್ನಡುವವೆಂದು ನೀನೂ ಕೂಡ ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿಲ್ಲ. ಭೇದಾಭಾವವೇ ಅನನ್ನತ್ತ ಎನೀಸಿಕುಳ್ಳುತ್ತದೆ ಎಂಬುದು ಕೂಡ ತಪ್ಪು. ಭೇದಾಭಾವವು ಅಭೇದದಲ್ಲಿಯೇ ಪರ್ಯವಾನಾಮವಾಗುವುದರಿಂದ ಪುನ: ಪ್ರಥಮಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಹೇಂದೆ ದೋಪವು ಪ್ರಾಥವಾಗುತ್ತದೆ. ಬ್ರಹ್ಮವು ತಿರೇಕೇಣ ಅಸತ್ಯವನ್ನು ಅನ್ನಪ್ಪು ಎನ್ನಡನು. ಜಗತ್ತು ಬ್ರಹ್ಮನಿಗಿಂತ ಅತಿರಕ್ತವಾಗಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳಿದಾಗ ಜಗತ್ರನ್ನು ಬ್ರಹ್ಮನೇ ಹೇಳಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ. ಬ್ರಹ್ಮನ್ನಿ ಆರೋಪವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಭಟ್ಟನಾರಿದ ಅನನ್ನವಾಗಿವೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದೇಕು. ಇದೂ ಕೂಡ ಸಂಯಲ್ಲ. ಹುಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಆರೋಪಿತವಾದ ರಜಪವನ್ನು ಯಾರೂ ಕೂಡ ಶುಕ್ರಿಯಂದ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿದೆಯೆಂದು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡುವುದಿಲ್ಲ. ಅದ್ದರಿಂದ ಈ ಜಗತ್ತು ಬ್ರಹ್ಮನಿಗಿಂತ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಪ್ಯಾನವು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಪ್ಯಾನವು ಆಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಪ್ಯಾನವು ಆಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಪ್ಯಾನವು

ಬ್ರಹ್ಮನು ಅಧಿಪ್ಪಾನವಾಗಿದ್ದಾನೆ, ಜಗತ್ತು ಆರೋಪಿತವಾಗಿದೆ. ಅಧಿಪ್ಪಾನವಾದ ಬ್ರಹ್ಮನ ಜ್ಞಾನದಿಂದ ಆರೋಪಿತವಾದ ಜಗತ್ತಿನ ಜ್ಞಾನವನ್ನು ಹೇಳಲು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯ ? ಶುಕ್ರಿಯ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ಯಾರು ತೀದಿರುತ್ತಾನೋ, ಅವನಿಗೆ ರಜತಜ್ಞಾನವು ಬರಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಹೊರತಾಗಿ ಶುಕ್ರತಕ್ಷದ ಬಗ್ಗೆ ಅವನಿಗೆ ತಿಳಿಯದ ಕಾರಣ ರಜಪಜ್ಞಾನವು ಬಂದಿರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಧಿಜ್ಞಾನದ ಅಷ್ಟಾನವು ಆರೋಚಿತದ ಜ್ಞಾನಕ್ಕೆ ಕಾರಣವಾಗಿರುತ್ತದೆ ಹೊರತು, ಅಧಿಷ್ಟಾನದ ಜ್ಞಾನವು ಆರೋಚಿತದ ಜ್ಞಾನಕ್ಕೆ ಕಾರಣವಾಗಿರುತ್ತದೆ ಹುರತ್ತುನದಿಂದಲೇ ಸಮುಗ್ರ ಜಗತ್ರಿನ ಜ್ಞಾನವು ಬರುತ್ತದೆಂದರು ಹೇಳುವುದು ಉಚಿತ. ಹೊರತು, ಬ್ರಹ್ಮಜ್ಞಾನದಿಂದ ಸಮಗ್ರ ಜಗತ್ರಿನ ಜ್ಞಾನವು ಬರುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಸರ್ವಣ ಯುಕ್ತವಾಗುವಿಲ್ಲ.

# ಇತರವ್ಯಪದೇಶಾಧಿಕರಣ

ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಬಗೆಯ ಯುಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲಾಯಿತು. ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಶ್ರುತಿ ಹಾಗೂ ಅನುಭವ ಎರಡರ ಸಂವಾದವನ್ನು ಪಡೆದು ಅತ್ಯಂತ ಬರಿಪ್ಪವಾದ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. "ಜೀವಃ ಕರ್ತಾ ಚೀಕನನ್ನಾತ್" ಎಂಬ ಕುಮಿಮ ನೆಂದಾದವಿದೆ. "ಅಹು ಕರ್ತಾ" ಇತ್ಯಾದಿ ಅನುಭವದ ಸಂವಾದವಿದೆ. "ಅಹು ಕರ್ತಾ" ಇತ್ಯಾದಿ ಅನುಭವದ ಸಂವಾದವೂ ಇದೆ. ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬ ಜೀವರಿಗೂ "ನಾನೇ ಕರ್ತ್ನ" ಎಂಬ ಅಭಿಮಾನಿದೆ. ಶ್ರುತಿಯೂ ಕೂಡ ಅದರಂತೆ ಮಾತನಾಡುತ್ತಿದೆ. ಹಾಗಾಗಿ ಯುಕ್ತಿಯಾದ ಜೀವರ್ನೇ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಕರ್ಕ್ನವೆಂದು ಸುಲಭವಾಗಿ ಸಾಧನೆ ಮಾಡಲು ಬರುತ್ತದೆ. ಇಂಥ ಬಲಿಪ್ಪವಾದ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರುಸುವುದೇ ಇತರವ್ಯಪರಣಾಧಿಕರಣದ ಉದ್ದೇಶ.

ಎರಡನೆಯ ಸಂಶಯವು 'ಇತರವ್ಯ ಪದೇಶಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಸೂಚಿತವಾಗಿದೆ. ಮೂರನೆಯ ಸಂಶಯವು 'ಉಪಸಂಹಾರದರ್ಶನಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಸೂಚಿತವಾಗಿದೆ. ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಭಲಘರಿಭಾವವು, ಸಿದ್ಭಾತದ ಫಲಘರಿಭಾವವು ಇಲ್ಲಿ ಸಸ್ತವಾಗಿಯೇ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಒಂದು ವೇಳೆ 'ಜೀದಾಧ್ವನಂತಿ' ಎಂಬ ಶಕ್ತುತಿಯು ಜೀದವಿಷಯಕವಾದರೆ ಜೀವನಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಸಾಧಿಸುವ ಯುಕ್ತಿಯು ಪ್ರತಿಯಾಗುತ್ತದೆ. ಆವಾಗೆ ಬ್ರತ್ಮನ ಜಗತ್ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಶ್ರುತಿಸಂವಾದಿಯಾದ ಯುಕ್ತಿಯು ದಿರುದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಆವಾಗೆ ಬ್ರತ್ಮನ ಜಗತ್ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಶ್ರುತಿಸಂವಾದಿಯಾದ ಯುಕ್ತಿಯುಂದ ವಿರುದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆಂಬುದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಫಲ.

ಜೀವಾದ್ಭವಂತಿ ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯು ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷ ಅಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಪರವಾದರೆ, ಜೀವನಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರಕ್ಷೇತ್ರವನ್ನು ಸಾಧನೆ ಮಾಡುವ ಯುಕ್ತಿಗೆ ಶ್ರತಿಸಂವಾದ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆವಾಗ ಜನಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ಬ್ರಹ್ಮನ ಕರ್ತೃತ್ವಕ್ಕೆ ಯುಕ್ತಿನಿರೋಧವೂ ಕೂಡ ಬರುವುದಿಲ್ಲಎಂಬುದು ಸಿದ್ಧಾತರದ ಫಲ.

ಸಮಯಪಾದದ 'ಅನ್ನ ಥಾನುಮಿತೌ ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಸಮಯಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಹೊರತು, ಶ್ರತಿ ಹಾಗೂ ಅನುಭವಗಳ ಸಂವಾದವಿರುವ ಯುಕ್ಕಿಯ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಿಲ್ಲ. ಇದರಂತೆ ಅಸದಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಬರುವ 'ಏತೇನ ಶಿಷ್ಟಾ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿಯೂ ಕೇವಲ ಶ್ರುತಿಸಂವಾದಿಯಾದ ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ ಹೊರತು, ಶ್ರುತಿ ಹಾಗೂ ಅನುಭವಸಂವಾದ ಪಡೆದ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ವೈಶಿಷ್ಟವಿರುವುದರಿಂದ ಇದು ಆರಂಭಣೀಯವೂ ಆಗುತ್ತದೆ. ಪುನರುಕ್ತಿದೋಷವೂ ಕೂಡ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬನಿಗೂ ಕೂಡ 'ನಾನೇ ಕರ್ತಾ' ಎಂಬ ಯಾವ ಅನುಭವವಿದೆ, ಅದರ ನಿಜವಾದ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತದೆ. ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೇ ಜೀವರಿಗೆ ಹಿತವನ್ನು ಪಡೆಯಬೇಕೆಂಬ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಇದ್ದರೂ ಅದನ್ನು ಹೊಂದಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗುತ್ತಿಲ್ಲ. ಜೀವನೇ ಕರ್ತೃವಾದರೆ, ಇಂಥ ಹಿತಾಕರಣಾದಿ ದೋಷಗಳು ಏಕೆ ಬರುತ್ತವೆ? ಎಂಬ ಸಂದೇಹವನ್ನೂ ಕೂಡ ಪರಿಹರಿಸುವುದು ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಮತ್ತೊಂದು ಉದ್ದೇಶ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪ್ರಸಕ್ತವಾಗುವ 'ಇತರವ್ಯಪದೇಶಾತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಪ್ರಾರಂಭದ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗೆ ಅಭಿಪ್ರೇತವಾದ ಶ್ರತಿಯ ಆರ್ಥವನ್ನು ಯಥಾರ್ಥವಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಮುಂದಿನ 'ಉಪಸಂಹಾರದರ್ಶನಾತ್' ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಅನುಭವದ ಬಗ್ಗೆ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ವಿಚಾರವನ್ನು ತಿಳಿಸಿದ್ದಾರೆ. 'ಅಶ್ಮಾದಿವಚ್ಚ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವಸಾಧಕವಾದ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಎಲ್ಲಾ ಕಾರಣಗಳಿಂದ ಅಧಿಕರಣವು ಅತ್ಯಂತ ಅರ್ಥಪೂರ್ಣವಾಗಿದೆ.

ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಎರಡು ಬಗೆಯ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಗಳಿವೆ -

೧. ಘಟಾದಿಗಳಿಗೆ ಜೀವನೇ ಕರ್ತ್ಯವೆಂದು ಅನುಭವಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ. ಈ ದೃಷ್ಟಾಕದಿಂದ ಕಣ್ಣೆಗೆ ಕಾಣನುವ ಮಹತ್ತತ್ವ ಅಹಂಕಾರತ್ವ ಮೊದಲಾದವುಗಳಿಗೂ ಕೂಡ ಜೀವನೇ ಕರ್ತ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ನಿಕೆಂದರೆ ಸಕೆಲ ಭೋಗ್ಯಪ್ರಪಂಡವು ಜೀವನ ಅಧ್ಯಪ್ಪುದ್ದಾದ ಜನ್ನವಾಗಿಗುತ್ತದೆ. ಜೀವನ ಅಧ್ಯಪ್ಪುದಿದ್ದರೆ ಮತ್ತ ಭೂಮಿ, ನೀರು, ಗಿಡ, ಮರ, ಪರ್ವತ ಇವುಗಳಿಲ್ಲವು ಅವನ ಭೋಗ್ಯಕ್ಕೆ ಉಪಯೋಗವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯ. ಅವನ ಅಧ್ಯಪ್ರಮರುವುದರಿಂದ ಈ ಎಲ್ಲಾ ಮ್ಯಗಳು ಹುಟ್ಟಿಗುತ್ತದೆ. ಈಶ್ವರನು ಅತ್ಯಂತ ಆವ್ರಾಮಣಕನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಜೀವನು ಪತ್ರಕ್ಷಕ್ಷದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಒಂದು ವೇಳೆ ಅಪ್ರಾಮಣಕನಾದ ಜನ್ ಕರ್ತ್ಯವನ್ನು ಜನತೆ ಅತ್ಯವನಿ ಅಪ್ರಮಾಣಕವಾದ ಜನ್ ಕರ್ತ್ಯವನ್ನು ಅವರನ್ನು ಅಪ್ರಮಾಣಕವಾದ ಜನ್ ಕರ್ತ್ಯವನ್ನು ಎರಡನ್ನು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ಜೀವನು ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕರ್ತ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಒಪ್ಪಿದಾಗ ಇಂಥ ಕಲ್ಪನಾಗಿ ಅವರಣೆ.

ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಜೀವನು ಅನುಭವಶ್ವಮಾಣದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಮಹತ್ರತ್ನಾದಿಗಳಿಗೂ ಕೂಡ ಆಧ್ಯವ್ಯದ್ಧಾರಾ ಜೀವನೇ ಕರ್ತ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬುದು ಎಲ್ಲರೂ ಒಸ್ಪಿರುವ ವಿಚಾರವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಯಾವುದನ್ನೂ ಕೂಡ ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡುವ ಅವಶ್ಯಕತೆಯರುವುದಿಲ್ಲ.

೨. ಮಹತ್ತಕ್ಕಾದಿಗಳಿಗೆ ಈಶ್ವರನು ಕತ್ಯ೯ವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಕಳ್ಳಗೆ ಕಾಡಸುವ ಘಟಸಬಾದಿ ಪದಾರ್ಥಗಳಿಗೆ ಮಾತ್ರ ಜೀವನ ಕತ್ಯ೯ವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಘಟಾದಿಗಳಿಗೆ ಜೀವಾದಿಗಳೇ ಕತ್ಯ೯ವಾಗಿದ್ದಾರೆಂಬುದು ಅನುಭಮನ್ನವಾಗಿದೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಈಶ್ವರನೂ ಕೂಡ ಘಟಪಬಾದಿಗಳಿಗೆ ಕತ್ಯ೯ವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡಿದರೆ, ಗೌರಪದೋಷ ಬರುತ್ತದೆ.

ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಈಶ್ವರನು 'ಕಿಂ ಸ್ವಿವಾಸೀತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಯ ಬಲದಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ಯ ಮಗಿದ್ದಾನೆಂದು ನಿರ್ಣಯವಾಗುತ್ತರೆಂದು ಸಮರ್ಥಿಸಿದಿರಿ. ಹಾಗಾದರೆ ಜೀವಾದ್ಯವಂತಿ ಭುನಾನಿ 'ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯ ಬಲದಿಂದ ಈಶ್ವರನೂ ಕೂಡ ಸಮಸ್ತ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕರ್ತ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತರಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಆಕ್ಷೇಪಕ್ಕೆ ಉತ್ತರಿಸಲು ಈ ಅಧಿಕರಣ ಹೊರಡುತ್ತಿದೆ. ಅಥವಾ ಮಹತ್ರತ್ತಾದಿಗಳ ಈಶ್ವರನೊಬ್ಬನನ್ನು ಬಟ್ಟು ಬೇರೆ ಯಾರೂ ಕೂಡ ಕರ್ತ್ಯಗಳು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಈಶ್ವರನು ಜಗತ್ರನ್ನು ಸೃಷ್ಟಮೂಡಬೇಕಾದರೆ ಸ್ವಾಧೀನವಾದ ಪ್ರಕೃತ್ಯಾದಿಗಳನ್ನೇ ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆಂದು ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥಿಸಿದ್ದಾಯತು. ಹಾಗಾದರೆ ಘಟನೆಟಾದಿಗಳಿಗೆ ಜೀವನೇ ಕರ್ತ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತಿರುವ ದಿನಿಕೆ ಅಧಿಕರಣ ಹೊರಟುದೆ. ಆನಂತರ್ಯಾಸಂಗತ್ತರನನ್ನು ಏಕೆ ಒಪ್ಪದೇಕು ? ಎಂಬ ಆಕ್ಷೇಪಕ್ಕೂ ಉತ್ತರಿಸಲು ಈ ಅಧಿಕರಣ ಹೊರಟುದೆ. ಆನಂತರ್ಯಾಸಂಗತ್ತರನ್ನು ಬಿಡ್ಡವಾಗುತ್ತದೆ.

ಜೀವನಲ್ಲಿ ಕರ್ತೃತ್ವಮಾತ್ರವು ಸಿದ್ಧಾಂತಿಯಾದ ನನಗೂ ಕೂಡ ಘಟಾದಿಗಳ ವಿಪಯದಲ್ಲಿ ಇಪ್ಪನೇ ಆಗಿದೆ. ಆದರೆ ಈಶ್ರರಾಧೀನವಾದ ಕರ್ತೃತ್ವವಿರುತ್ತದೆಂದು ಒಪ್ಪಲೇಬೇಕು. ಒಂದು ವೇಳೆ ಈಶ್ರರಾಧೀನವಾಗದ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಜೀವನಲ್ಲಿ ಇರುವುದಾದರೆ ಹಿತ-ಅಕರಣಾದಿದೋಷವು ಬರುತ್ತದೆ.

ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ಯ-ವಾದರೆ ಪ್ರೇಕ್ಷಿಪಂತನಾದ ಸ್ವತಂತ್ರನಾದ ಜೀವನು ತನಗೆ ಹಿತವಾದಧ್ಯನ್ನಲ್ಲ ೨ ಕೆ ಸುಮಾದನೆ ಮಾಡುವುದಿಲ್ಲ ? ಅಥವಾ ತನಗೆ ಅಹಿತವಾದಧ್ಯನ್ನು ಯಾಕೆ ಬಡಲು ಸಮರ್ಥವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ೨ ಕೆ ಸ್ರತಿಯೊಲ್ಬರೂ ಕೂಡ ಸುಮಿಪಡಬೇಕೆಂದರೂ ಆಗುತ್ತಿಲ್ಲ. ಕಪ್ಪಪಡವಾರದೆಂದರೂ ತಪ್ಪಿಸಿಕೊಳ್ಳಲು ಆಗುತ್ತಿಲ್ಲ. ಇದು ಏಕೆ ?

ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕಕ್ಷ-ವಾದರೆ ಪರಿಪೂರ್ಣವಾದ ಆನಂದವನ್ನು ಪಡೆಯಬೇಕಾದೀತು. ದುಖದ ಲವಲೇಶವನ್ನೂ ಕೂಡ ಹೊಂದಬಾರದಿತ್ತು. ಎಲ್ಲಾ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಪೂರ್ಣಾನಂದನೂ ನಿರ್ದುಖನು ಆಗಬೇಕಾದೀತು. ಕರ್ಮ ಅಥವಾ ಕಾಲಾಧೀನವಾಗಿ ಅವನಿಗೆ ಇಂಥ ಪೂರ್ಣಾನಂದಾಭಿಮುಖನಾಗಿ ಅನುಭವಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗುತ್ತಿಲ್ಲವೆಂದು ಉತ್ತರಿಸಬಾರದು. ಕರ್ಮ, ಕಾಲ ಇವುಗಳೆಲ್ಲವೂ ಕೂಡ ಜಡವಾದ್ದರಿಂದ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಇವುಗಳಿಗೂ ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

ಜಡಪದಾರ್ಥಗಳು ದುಖವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಲು ಸಮರ್ಥವಾಗುವುದಾದರೆ, ಜೈಲಿನಲ್ಲಿ ಹಾಕಿದ ನಿಗಡ ಬಂಧನವು ಪುರುಷನನ್ನು ಎಕೆ ವಿಮೋಚನೆ ಗೊಳಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವನು ಕೇವಲ ಬೊಂಬೆಯಂತೆ ಹರಿ ಆಡಿಸಿದಂತೆ ಆಡುತ್ತಿದ್ದಾನೆ ಎಂದು ಒಪ್ಪರೇಬೇಕು.

'ಜೀವು ಸ್ವತಂತ್ರ: ಚೀತನತ್ತಾತ್' ಎಂಬ ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿ 'ಚೀತನತ್ಯಂ ಅಸ್ತು ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಮಾಸ್ತ' ಎಂಬ ಅಪ್ರಯೋಜಕಾಶಕೆಯು ಇದೆ. ಜೀವನು ಚೇತನವಾಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಅಸ್ವತಂತ್ರನೇ ಆಗಲಿ. ಬಂಧನದಲ್ಲಿ ಸಿಲುಕಿದ ಗಿಳಿಯಂತೆ. ಮತ್ತು ಪ್ರತಿನಿತ್ರ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷವಾ ವೇಷಕ್ಕೆ ಜನವನ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರವನ್ನು ಕಾಣುತ್ತರೇ ಇದ್ದೇವೆ. ಮರಣ ಬರಬಾರದೆಂದು ಬಯಸಿದವರಿಗೂ ಮರಣ ಬರುತ್ತಿದೆ ಸುಮತ್ತಿ ಬರಬೇಕೆಂದು ಬಯಸಿದವರಿಗೂ ಸುಮತ್ತು ಅಮ್ಮ್ ಬರುತ್ತಿಲ್ಲ. ಮಗು ಹುಟ್ಟಬೇಕಂಬ ಅಪೇಕ್ಷೆಯದ್ದರೂ ಹುಟ್ಟುತ್ತಿಲ್ಲ.

ಯಾವ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಈಶ್ವರನ ಇಚ್ಛೆಗೆ ಅನುಸಾರಿಯಾಗಿ ಜೀವನ ಇಚ್ಛೆಯು ಇರುತ್ತದೋ, ಆವಾಗ ಅವನು ಅಂದುಕೊಂಡಂತೆ ಕಾರ್ಯವು ನಡೆಯುತ್ತದೆ. ಇಂಥ ಪ್ರಸಂಗಗಳಿಂದ ಜೀವನು ತನ್ನಲ್ಲಿ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯದ ಭ್ರಮೆಯನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತಾನೆ. ಇಂಥ ಕಾಕತಾೀಯ ಸ್ಥಳದಲ್ಲಿ ತನಗೆ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವಿರುವುದಿಲ್ಲವೆಂಬ ಅರಿವು ಉಂಟಾಗುವುದಿಲ್ಲ.

ಅಥವಾ ದೇಹಕ್ಕೆ ನಿಯಾಮಕನಾದವನು ಶ್ರೀಹರಿ ಎಂಬ ಅರಿವಿಲ್ಲದೇ, ಶ್ರೀಹರಿಗೂ ತನಗೂ ಇರುವ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯವನ್ನು ತಿಳಿದುಕೊಳ್ಳದೇ ನಾನೇ ಸ್ವತಂತ್ರ ಕರ್ತೃವೆಂದು ಪಾಮರ ಜನರು ತಿಳಿದುಬಿಡುತ್ತಾರೆ.

ಆತ್ಮನನ್ನೇ ಒಪ್ಪದ ಚಾರ್ಮಕನಿಗೆ ಜಡವಾದ ತನ್ನ ರೇಹದಲ್ಲಿಯೇ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಜ್ಞಾನವು ಹೇಗೆ ಬರುತ್ತರೋ, ಅದರಂತೆ ಆತ್ಕಾಧೀನವಾದ ದೇಹದಲ್ಲಿ ಆಷ್ಟಾನಿಯು ಸ್ವಾತಂತ್ರಬುದ್ಧಿಯನ್ನು ತಾಳಿ ಭ್ರಮಿಗೆ ಒಳಗಾಗುತ್ತಾನೆ.

ಮತ್ತು 'ಜೀವ: ಈತಾಧೀನ: ಈಶ್ವರಪ್ರತಿಬಂಬಕ್ಕಾನ್' ಎಂಬ ಅನುಮಾನದಿಂದ ಈಶ್ವರನ ಪ್ರತಿಬಿಂಬನಾಗಿರುವ ಜೀವನು ಈತಾಧೀನವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯದ ವಿಭ್ರಮದಿಂದ ಜೀವನು ಶ್ರೀಹರಿಯಲ್ಲಿರುವ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನು ತನಲ್ಲಿ ಇರುತ್ತರೆಂದು ಭ್ರಮಿಸುತ್ತಾನೆ.

ಈಶ್ವರನು ಎಲ್ಲ ಕಡ ನೆಲೆಸಿ, ಎಲ್ಲಾ ಪದಾರ್ಥಗಳಿಗೂ ನಿಯಾಮಕನಾಗಿರುವುದಾದರೆ ಅವನು ಕಾಣಿಸಬೇಕಿತ್ತಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೂ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ. ಈಶ್ವರನ ಅವಿಭಾವ, ತಿರೋಭಾವಗಳು ಅವನ ಅದ್ಭುತಕಕ್ಕೆಯಿಂದ ಉಪವನ್ನವಾಗುತ್ತದೆ. ಪಿಶಾಚಿಯು ಇದ್ದರೂ ಕೂಡ ನಮ್ಮ ಕಣ್ಣಿಗೆ ಕಾಣಿಸರ

## LXVIII

ಅಂತರ್ಧಾನಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಹೊಂದಿರುವಂತೆ ಈಶ್ವರನೂ ಕೂಡ ಎಲ್ಲೆಡೆ ನೆಲೆಸಿದ್ದರೂ ನಮ್ಮ ಕಣ್ಣೆಗೆ ಕಾಣಿಸದಂತೆ ಅಂತರ್ಧಾನಶಕ್ತಿಯಿಂದ ಇರುತ್ತಾನೆ.

ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗಳು ಆಕ್ಟೇಪಿಸಿದಂತೆ ಸಿದ್ಘಾಲಿಸಿಗಾದ ನಮಗೆ ಗೌರವ ಭಯವೂ ಇಲ್ಲ. ಯಾವ ಪ್ರಮುಯುವು ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ಪ್ರಮಾತಾಗಿದರುಜ, ಮತ್ತು ನಮಗೆ ಇಪ್ಪವಾಗಿದರುಜ, ಅರು ಗೌರವ ಎಂದು ಕರಿಸಿಕೊಳ್ಳುವುದೇ ಇಲ್ಲ. ನಮಗೆ ಇಪ್ಪವಾದ ಆಭರಣಗಳನ್ನು ದೇಹದಲ್ಲಿ ಹಾಕಿಕೊಂಡಾಗ ಯಾರೂ ಕೂಡ ಆಭರಣಗಳನ್ನು ತಮಗೆ ಭಾರವೆಂದು ಹೇಳುವುದಿಲ್ಲವಷ್ಟೇ ?

ಅನೇಕ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ಪ್ರಮಿತವಾದ ಈಶ್ವರನ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ತ್ಯಾಗಮಾಡಿ, ಜೀವನಲ್ಲಿ ಅಪ್ರಮಿತವಾದ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಸ್ವೀಕಾರ ಮಾಡಿದರೆ, ಕಲ್ಪನಾಗೌರವರೋಷ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗಳಿಗೇ ಬರುತ್ತದೆ. ನಮಗೆ ಬರುವುದಿಲ್ಲ.

# ಶ್ರುತೇಸ್ತು ಶಬ್ದಮೂಲತ್ವಾಧಿಕರಣ

ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರ ಕರ್ಕ್ಯವಂದು ಹೇಳಾದಗೆ ಯಾವ ಯೋವನ್ನು ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಯತೋ, ಆ ಯೋಪವು ಈಶ್ವರನುಗೂ ಕೂಡ ಸಮಾನವಾಗಿ ಬರುತ್ತದೆ. ಅಂತಿಕವಾಗಿ ಈಶ್ವರನು ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೋ, ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೋ ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆ ಈ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿಯೂ ಸಮಾನ. ಹೀಗೆ ಈಶಕರ್ಕ್ನತ್ತ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿಯೂ ಯುತ್ತಿರಿರೋಧವು ಬರುತ್ತರಲ್ಪವೇ ?

ಸುಲಭವಾದ ಕೆಲಸದಲ್ಲಿಯೂ ಈಶ್ವರನು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುವುದಾದರೆ ಅವನು ಬುದ್ಧಿಪಂತನೇ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕಚ್ಚರಸಿಂದಷ್ಟೇ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುವುತಾರುಬರು ವಿರುದ್ಧ. ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಭ್ರಮದ ಅಂಶಗಳು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ವಿಶೇಷಬಲದಿಂದ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುತ್ತೇನೆಂದು ಹೇಳಬುರರು. ಹಾಗಾದಲ್ಲಿ ಬೇವನಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ವಿಶೇಷಬಲದಿಂದರೇ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುತುದಾದ್ದೆಂದ ಪೇವನೂ ಕೂಡ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತು ಆಗುತ್ತಾನೆ. ಎಲ್ಲಿ ಪರ್ಯಾಯಶಬ್ಧಪ್ರತಿಪಾಧ್ಯ ತೈವಿರುತ್ತರೋ, ಅಲ್ಲಿ ವಿಶೇಷವನ್ನು ಒಪ್ಪಬೇತಾಗಲ್ಲ. ಉದಾ: "ಘಟ' ಮತ್ತು ಕೇಂಶ' ಎಂಬರಡು ಪದಗಳು ಮತಿಕೆಯುಲ ಒಂದೇ ಪರ್ಯಾಕವನ್ನು ಪ್ರತಿಹಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿವೆ. ಇಂತಹ ಸ್ಥಳದಲ್ಲಿ ವಿಶೇಷವನ್ನು ಒಪ್ಪಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಅದರಂತೆ ಬ್ರಹ್ಮನೂ ಕೂಡ ಈಶ್ವರ ಮತ್ತು.

'ಈಶ' ಎಂಬೆರಡು ಪರ್ಯಾಯಪದಗಳಿಂದ ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಇವನಲ್ಲಿಯೂ ವಿಶೇಷವನ್ನು ಒಪ್ಪಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ನಿರ್ವಿಶೇಷಾಭಿನ್ನವಾದ ಇವನಲ್ಲಿ ಅಣುತ್ತ ಹಾಗೂ ಮಹತ್ವಗಳಿಗೆ ವಿರೋಧವು ಬಂದೇ ಬರುತ್ತದೆ. ಪ್ರಮಿತವಾದ್ದರಿಂದ ವಿರೋಧವಿಲ್ಲ ಎನ್ನುವುದಾದರೆ ಜೀವನಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಇದು ಸಮಾನ.

ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಅಚಿಂತ್ರವಾದ ಶಕ್ತಿಯಿಂದ ಎಲ್ಲಾ ಬಗೆಯ ವಿರೋಧಗಳನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುವುದಾದರೆ ಉಪಾದಾನವಿಲ್ಲದೇ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಬೇಕಾದೀತು. ತನ್ನಲ್ಲಿರುವ ಜ್ಞಾನ ಹಾಗೂ ಇಚ್ಛೆಗಳನ್ನೂ ಕೂಡ ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಳ್ಳದೇ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಬೇಕಾದೀತು. ಅಥವಾ ತಾನೇ ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗಬೇಕಾದೀತು. ಹಂಸ್ಕರ್ವಿದರೇ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಬೇಕಾದೀತು. ಮಕ್ಕರನ್ನೂ ಕೂಡ ಸಂಶಾರಿಗಳನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಬೇಕಾದೀತು ಈ ಎಲ್ಲಾ ಸಮಸ್ಯೆಗಳಿರುವುದರಿಂದ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಆಚಿತ್ರಾದ್ಯುತಕಕ್ಕೆಯಿಂದ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲಾಗರು. ಇಷ್ಟು ಅಧಿಕರಣದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ.

ಶ್ರೋತ್ರೇಂದ್ರಿಯಕ್ಕೆ ವಿಷಯವಾದ ಶಬ್ದಾದಿಗಳ ಬಗ್ಗೆ ಚಕ್ಕುರಾದಿ ಇತರ ಇಂದ್ರಿಯಗಳು ಸಾಧಕವೂ ಆಗವುದಿಲ್ಲ. ಬಾಧಕವೂ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಇದರಂತೆ ಈಶ್ವರನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಶುಷ್ಕವಾದ ತರ್ಕವು ಸಾಧಕವೂ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಬಾಧಕವೂ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ.

ಮಕ್ಕದಿಂದ ಪ್ರತಿಪಾದಿತವಾದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿಯು ಯಾವಾಗಲೂ ವಿರೋಧ ಮಾಡಲು ಸಮರ್ಥವಾಗುವುದಿಲ್ಲ, ಒಂದು ವೇಳೆ ವಾಕ್ಕಗಳಲ್ಲಿ ಪರಸ್ತರ ವಿರೋಧವು ಬಂದರೆ ಅವಾಗ ಮಾತ್ರ ತರ್ಕವು ವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಸಹಾಯ ಮಾಡುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಸ್ವತಿಯನು ಉದಾಹರಿಸಿದ್ದಾರೆ.

ವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಸಹಾಯ ಮಾಡುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ ಸ್ಟೃತಿಯನ್ನು ಉದಾಹರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ದೇವಶಿಲ್ಲಿ ಎನಿಸಿದ ವಿಶ್ವಕರ್ಮನು ತನ್ನ ಸಾಮರ್ಥ್ಯದಿಂದ ಪುಷ್ಪಕವಿಮಾನವನ್ನು ನಿರ್ಮಾಣ

ಮಾಡಿದನು. ಸಣ್ಣವಾದ ಪುಷ್ಟವಿಮಾನದಲ್ಲಿ ಐದುಮಂದಿ ಕುಣಕುಕೊಳ್ಳಬಹುದು. ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲ ಅಣ್ಣಂತರಮಂದಿಯೂ ಸಹ ಕುಣಕುಕೊಳ್ಳಬಹುದು, ಅನೇಕರು ಕುಣಕುಕೊಳ್ಳುವ ಸ್ಥಳವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಸೂಕ್ಷ್ಮಪ್ತವಿರುವಡೆ ಅನೇಕ ಜನರ ಅವಾಸಯೋಗ್ಯತ್ತವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಇದರಡೂ ಪರಸ್ತರ ವಿರುದ್ಧವೆಯ ಬಿಂಡಕರಲ್ಲಿ ಕಂಡಿದೆ. ಆದರೆ ವಿಶ್ವಕರ್ಜಾರ್ಮಣ ಮಾಡಿದ ಪುಷ್ಟವಿಮಾನದಲ್ಲಿ ಇವರಡೂ ವಿರುದ್ಧದರ್ಮಗಳು ಒಟ್ಟಿಗೆ ಇರುವುದನ್ನು ನಾವು ಕಂಡಿರುತ್ತೇವೆ.

ಮನುಷ್ಕರಲ್ಲಿ ಕಾಣಿಸದ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಯನ್ನು ದೇವತೆಗಳಲ್ಲಿ ಕಾಣುತ್ತೇವೆ. ಅಷ್ಟೇ ಏಕೆ ನಮ್ಮಲ್ಲ ಕಾಣಿಸದ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಮತ್ತೊಬ್ಬ ಮನುಷ್ಟನಲ್ಲಿಯೇ ನೋಡುತ್ತಿದ್ದೇವೆ.

ಸಮುದ್ರದ ದಡವನ್ನೇ ನೋಡಲು ನಮ್ಮಿಂದ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಹೀಗಿರಬೇಕಾದರೆ ಅಗಸ್ಥರು ಸಮಗ್ರ ಸಮುದ್ರವನ್ನೇ ಆಚಮನವನ್ನಾಗಿ ಕುಡಿದು ಬಿಟ್ಟರಲ್ಪವೇ ? ಹೀಗೆ ಆನೇಕ ಕಡೆ ವಿರುದ್ಧವಾದ ಧರ್ಮಗಳನ್ನು ಒಟ್ಟಿಗೆ ಇರುವುದು ಕಂಡಿದ್ದೇವೆ. ಇದರಂತೆ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ವಿರುದ್ಧ ಧರ್ಮಗಳು ಇರಬಹುದು. ಆಚಿಂತ್ನವಾದ ಶಕ್ತಿಯಿಂದ ಇಂತಹ ವಿರುದ್ಧ ಧರ್ಮಗಳು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಹೊಂದುತ್ತದೆ.

' ಆತ್ರಾ ಚ್ವನಂ ವಿಚಿತ್ರಾಕ್ಟ್ ಹಿ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ಸಾರ್ಥಕ್ಕವನ್ನು ಅದ್ವೈತಿಗಳು ಹೀಗೆ ಸಾಮರ್ಥಿ ಸುತ್ತಾರೆ-ವಿವರ್ತಕಾರಣವೇ ನಮಗೆ ಅಭ್ಯದೇವಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ಕ್ಷೇರದ ದೃಷ್ಟಾಂತನನ್ನು ಸೂತ್ರವಾಗು ನೀಡಿದ್ದೆಂದ ಬೆರುಕಾರುತ್ತಾಗಿ ಸಂತ್ರವಾಗು ಸ್ಥುತಾರರು ರವಾಮಕಾರಣವಾಗುವನೆಂಬ ಭ್ರಾತಿಯು ಪ್ರಸತ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಪರಿತಾರಕ್ಕಾಗಿ ಸೂತ್ರಕಾರರು 'ಆತ್ರಾ ಚೈವಂ ವಿಚಿತ್ರಾಕ್ಟ್ ಹಿ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಜೀವದೃಷ್ಟಾಂತರಿಂದ ಪರಮಾತ್ರಮ ವಿವರ್ತಕಾರಣವಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬುದನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಜೀವನು ಹೇಗೆ ಸ್ಕಾಪ್ತದರಾರ್ಥಗಳನ್ನು ಕಾಣುವನೋ, ಅದರಂತೆ ಈ ಜಗತ್ತನ್ನೂ ಕೂಡ ಪರಮಾತ್ರಮ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಎಂಬುದು ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ಇದು ತಪ್ಪು. ಸೂತ್ರಕಾರರಿಗೆ ವಿವರ್ತಕಾರಣವೇ ವಿವಕ್ತಿಸವಾಗಿದ್ದಲ್ಲಿ ಕ್ಷೀರದ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ಮಧ್ಯದಲ್ಲೇಕೆ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದರು. ಈಗಾಗಲೇ ಅಧ್ಯಕ್ಷತ್ತಾಧಿಕರಣವೇ ಮೊದಲಾದ ಅನೇಕ ಅಧಿಕರಣಗಳಲ್ಲಿ ವಿವರ್ತದಾದವನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸಿದ ಮೇಲೆ ಪ್ರಕ್ಷಿಕು ಜಿಪ್ಪಾರ್ಟಿಸಿನ ರಿಕ್ಕು ತಪ್ಪಿಸಲು ಪರಣಾಮಕಾರಣ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ನೀಡುವುದು ಸಂತ್ರಕಾರ ಕುಚೋದ್ಯವಲ್ಲವೇ? ವಿವರ್ತಕಾರಣವೇ ವಿವಕ್ತಿಸವಾಗಿದ್ದಲ್ಲಿ ನೇರುತ್ತಾಗಿ ಪ್ರತ್ಯಾತವನ್ನೇ ಅವರು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದರು.

ಮತ್ತು ವಿವರ್ತಕಾರಣವೇ ಆಯುಕ್ತ. ವಿವರ್ತಕಾರಣಕ್ಕೆ ಶಬ್ದಗಮ್ಮತ್ತವಾಗಲೀ, ತರ್ಕಾಗಮೃತ್ತ. ವಾಗಲೀ ಉಪಯುಕ್ತವೇ ಅಲ್ಲ. ವಿವರ್ತಕಾರಣ ಎಂದರೆ ಜಗತ್ ಭ್ರಾಂತಿಗೆ ಅಧಿಪ್ಯಾನನಾಗಿದ್ದಾನೆಂದಷ್ಟೇ ಅರ್ಥ. ಇದಕ್ಕೇ ಶಬ್ದಗಮೃತ್ತ, ಆಗಮೃತ್ತಗಳು ಏಕೆ ಬೇಕಾಗುತ್ತವೆ.

ಮತ್ತು ಜೀವನು ಹೇಗೆ ಸ್ವಾಪ್ತಪದಾರ್ಥಗಳ ಭ್ರಾಂತಿಯುಳ್ಳವನೋ, ಅದರಂತೆ ಜಗದ್ವಿಸಯಕ ಭ್ರಾಂತಿಯುಳ್ಳವನು ಭ್ರಹ್ಮನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬುದು ತಪ್ಪು ಜೀವನಂತೆ ಭ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಭ್ರಾಂತಿಯನ್ನು ಒಪ್ಪಿದರೆ ಜೀವನು ಹೇಗೆ ಸರ್ವಜ್ಞನಾಗ್ರಿತುನೆ, ಅದರಂತೆ ಭ್ರಹ್ಮನ್ನು ಕೂಡ ಸರ್ವಜ್ಞನಾಗಲಾರ, ಇನ್ನು ಭ್ರಹ್ಮನು ಭ್ರಾಂತಿಯುಳ್ಳವನಲ್ಲ. ಭ್ರಾಂತಿಗೆ ಕೇವಲ ಅಧಿಪ್ರಾನವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಉತ್ತರಿಸಬೇಕು. ಹಾಗೇ ಹೇದರ ದೃಷ್ಟಾಂತವೇ ತಪ್ಪಾಗುತ್ತದೆ. ದೃಷ್ಟಾಂತದಲ್ಲಿ ಜೀವನು ಸ್ವಾಪ್ತಭ್ರಮಗೆ ಅಧಿಪ್ರಾನವಾಗುವುದಾದರ ಸ್ವಪ್ತದಲ್ಲಿ ಹೀದುವ ಎಲ್ಲ ಪದಾರ್ಥಗಳಲ್ಲೂ ಕೂಡ 'ಅಹಂ' ಎಂಬ ಬುದ್ಧಿಯು ಜೀವನಿಗೆ ಬರಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಮತ್ತು 'ಆತ್ಮನಿ ಚೈವಂ ವಿಚಿತ್ರಾಶ್ವಹಿ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪಾಗುತ್ತದೆ.

ಬ್ರಹ್ಮನು ಭ್ರಾಂತಿಯುಳ್ಳವನೂ ಅಲ್ಲ, ಭ್ರಾಂತಿಗೆ ಅಧಿಷ್ಟಾನನೂ ಅಲ್ಲ, ಮತ್ತೊಬ್ಬರಿಗೆ ಭ್ರಾಂತಿಯನ್ನು ತಂದೊಡುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಅದ್ವೈತಿಗಳು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುವುದೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪು. ಸ್ವಪ್ತವನ್ನು ಕಾಣುವವನು ಮತ್ತೊಲ್ಬರಿಗೆ ಭ್ರಾಂತಿ ಬರಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಸ್ಕಾಪ್ತಸ್ವಕ್ಕಿಯಲ್ಲಿ 'ನ ತತ್ತ ರಥ: 'ಎಂಬ ಶ್ರುತ್ಯುದಾಹರಣೆಯನ್ನೂ ಕೂಡ ನೀಡಿದ್ದು ತಪ್ಪಾಗುತ್ತದೆ. ಎಕೆಂದರೆ ಸ್ವಪ್ತಪದಾರ್ಥಗಳನ್ನು ಸೃತ್ತಿ ಮಾಡುವವನು ಜೀವನೋ, ಈಶನೋ? ಜೀವನಂದರೆ 'ಸಹಿ ಕರ್ತಾ' ಇತ್ಯಾದಿ ತ್ರುತಿ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ. ಈಶನೆಂದರೆ ಗಗನಾದಿಗಳಂತೆ ಸ್ವಾಪ್ತಪದಾರ್ಥವೂ ಕೂಡ ಪ್ರಾವಹಾರಿಕವಾಗುತ್ತದೆ. ಎಕೆಂದರೆ ಈಶ್ವಧನಿರ್ಮಿತವಾದ ಪದಾರ್ಥಗಳಲ್ಲವೂ ಪ್ರಾವಹಾರಿಕವಾಗುತ್ತದೆಂದು ಆಶ್ವೈತಿಗಳಾದ ನೀವೇ ಒಪ್ಪಿರುತ್ತೀರಿ. ಆಧ್ಯಂದ ಆಧ್ಯೃತಿಗಳ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಅಸ್ತಾರವಾಗಿದೆ.

## ನ ಪ್ರಯೋಜನಾಧಿಕರಣ

ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಹೇತುಮುಖ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದಾಯಿತು. ಪರಮಾತ್ರಮ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣಕಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಹಾಸಿದ್ದಾಯಿತು. ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪರಮಾತ್ರಮ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣಕಾಗಿದ್ದಾನೆಯು ಹೇಳಿದರೆ ಇದರಂದ ಅವರಿಗೆ ಪ್ರಯೋಜನವಿದರೆಯೇ, ಇಲ್ಲವೋ? ಎಂಬ ಫಲಮುಖವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಹಾಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಯಾರೇ ಒಬ್ಬ ಪ್ರೇಣ್ಕಾವಂತನು ಪ್ರವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಮಾಡಬೇಕೆಂದರೆ ಅದರಿಂದ ಪ್ರಯೋಜನವಿದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಪರಮಾತ್ರಮ ಈ ಜಗತ್ರಿನ ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡಲು ಹೊರಟಿರುವುದರಿಂದ ಅವನಿಗೆ ಇದರಿಂದ ಪ್ರಯೋಜನವಿದೇ ಎಂದೇ ಅಯತು. ಆದ್ದರಿಂದ ಸೃಷ್ಟ್ನಾದಿ ಮ್ಯಾಮಾರಗಳಲ್ಲವೂ ಕೂಡ ಕೇವಲ ಫಲಕ್ಕೋಸ್ಕರವೇ ಇರುತ್ತವೆ. ಯಾವ ಘಲವನ್ನು ಈ ಸೃಷ್ಟ್ನಾದಿಗಳನ್ನು ಮಾಡುವುದರಿಂದ ಹೊಂದುತ್ತಾನೋ, ಆ ಫಲಕ್ಕು ಪ್ರವೃತ್ತಿಗೆ ಮೊದಲು ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಇದರಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಯಿತು. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಪೂರ್ಣವಾದ ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ಜಗತ್ ಸ್ಪಷ್ಟ್ವವುದಂಬ ಧರ್ಮವೇ ಯುತ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಇದು ಪೂರ್ವಶಕ್ತದಿಕರ ಉದ್ದೇಶ.

ಪ್ರೇಣ್ಯವಂತನಾದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಯಾವುದಾರರೂ ಪ್ರಯೋಜನವನ್ನು ಉದ್ದೇಶ ಇಟ್ಟುಕೊಂಡೇ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡಬೇಕೆಂಬ ನಿಯಮವೇ ತಪ್ಪ. ಸುಮೋದ್ರಣಾದಿ ಸಾಮಗ್ರಿಗಳು ಇದ್ದಾಗ ಪ್ರಶ್ನೆಕ್ಕಿಯನ್ನು ಪ್ರೇಣ್ಯವಂತನಾದವನೂ ಕೂಡ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸ್ಥಪ್ಪಾ ದಿನ್ನಾವಾರವು ಕೇವಲ ಲೀಸರೂಪವೆಂದೇ ಪರಿಗೇಡಬೇಡೀಕ ಹೊರತು, ಫೆಲಕ್ಕೋಸ್ಟರ ಎಂದು ಪರಿಗೇಡಬೇಡಿದರು. ಹೀಗೆಯವಾಗ ಸ್ಪಷ್ಟಾ ದಿಗಳಿಂದ ಸಾಧ್ಯವಾದ ಫಲವು ಬ್ರಹತ್ನಾದ್ದೆ ಮೊದಲು ಇರಲಿಲ್ಲ. ಅನಂತರ ಬಂತು ಎಂಬ ಚಂತನೆಯೇ ಅಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಹಾಗಾಗಿ ಜಗತ್ ಸ್ವಪ್ತ ತೃವು ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತವಾಗಿಸುವ ಮಾಡುವ ಪ್ರವಿಶಾಲಕು.

ಅಧಿಕರಣದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ - ಈಶ್ವರಮ ಪ್ರಯೋಜನರ ಉದ್ದೇಶದಿಂದ ಸೃಷ್ಟಿಪ್ರವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಮಾಡುವುದಾದರೆ, ಅಪೂರ್ಣವಾಗಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಕೇವಲ ಸ್ಥಭಾವದಿಂದಲೂ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡಲು

#### LXXII

ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಇವನು ಚೀತನವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಚೀತನವಾಗಿದ್ದರೂ ಉಸ್ವತ್ತಾಗಿ ನಿಸ್ಕಲವಾಗಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಮಾಡಲಾರನು. ಎಕೆಂದರ ಪ್ರಣ್ಣವಂತನಾಗಿದ್ದಾನೆ, ಪ್ರಕ್ಷಾವಂತನಾಗಿದ್ದರೂ ಕೇವಲ ದಯೆಯಂದ ಪ್ರಶೃತ್ತಿ ಮಾಡಲಾ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಇರೆಯಿಂದ ದೊರೆಯುವ ಭಲವು ಇವನಿಗೆ ದೊರೆಯುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಆಪ್ತಕಾಮನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಫಲದ ಉದ್ದೇಶವೇ ಇಲ್ಲದೇ ಪ್ರಶೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಪ್ರಣ್ಣವುತ್ವವೇ ಭಂಗವಾಗಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮವು ನಿರ್ಮಾಷ್ಠವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಹೇಳಿದ್ದೇ ತಪ್ಪ).

ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಲ್ಲದ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಮಾಡುವಾಗ ಪ್ರಾಜ್ಞರಾರವರೂ ಕೂಡ ಘಲವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿ ಪಡುತ್ತಾರೆ. ಆದರೆ ಕಣ್ಣನ ರಪ್ಪೆ ಬಡಿಯುವಿಕೆ ಮೊದಲಾದ ಸ್ವಾಭಾವಿಕ ಪ್ರವೃತ್ತಿಗಳಲ್ಲಿ ಫಲದ ಅಪೇಕ್ಷೆಯನ್ನು ಪ್ರೇಕಾವಂತರೂ ಕೂಡ ಹೊಂದಿರುವುದಿಲ್ಲ.

ಮಾವಿನ ಮರ ಮೊದಲಾದವು ವಸಂತಕಾಲವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾದಾಗ ಹೂವು, ಚಿಗುರು ಮೊದಲಾದವುಗಳನ್ನು ಸಹಜವಾಗಿ ಹೊಂದುತ್ತವೆ. ಅದರಂತೆ ಈಶ್ವರನು ಸೃಪ್ಪಿಸ್ಥಿತಿ-ಸಂಹಾರಗಳನ್ನು ಕ್ರಮವಾಗಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಇದೆಲ್ಲವೂ ಅವನ ಸಹಜ ಸ್ವಭಾವ.

'ದೇವಸ್ಟ್ರೆಷ ಸ್ವಭಾವೋಽಯಮ್' 'ಇಚ್ಛಾಪೂರ್ವಕವಾದ ಜಗತ್ಸಾಷ್ಟ್ರಾದಿ ವ್ಯಾಪಾರವು ಪರಮಾತ್ರನ ಸ್ವಭಾವವಾಗಿದೆ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರುತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಪ್ರೇಕ್ಷಾವಂತನು ಹಾಡು ಹೇಳುವಾಗ ತರೆ ಆಲ್ಟಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ. ವಾಠ ಹೇಳುವಾಗ ಕೈ ಅಲ್ಪಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ. ಇದರಿಂದ ಅವನಿಗೇನೂ ಪ್ರಯೋಜನ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆರರೂ ಇಂಥ ಚೇಷ್ಟೆಗಳನ್ನು ಹೇಗೆ ಮಾಡುತ್ತಾನೋ, ಅದರಂತೆ ದೇವರು ಸೃಷ್ಟ್ರಾದಿ ಚೇಷ್ಟೆಗಳನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ.

ಪ್ರೇಕ್ಕಾವಂತನು ಬಹಳ ದುಖವಾದಾಗ ಅಳುತ್ತಾನೆ. ತುಂಬಾ ಸುಖವಾದಾಗ ನಗುತ್ತಾನೆ. ಅಳುವಿಗೆ ನಗುವಿಗೆ ಏನೂ ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲ. ಆದರೂ ಇಂಥ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಪಂಡಿತರೂ ಕೂಡ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ.

ಮತ್ತು ಆಗ ತಾನೇ ಹುಟ್ಟದ ಕರುವಿಗೆ ತಾಯಿಯಾದ ಹಸುವು ಅದಕ್ಕೆ ಹಾಲು ಕುಡಿಸಲು ಹೇಗೆ ದಯೆಯಿಂದ ಮುನ್ನುಗುತ್ತದೋ, ಅದರಂತೆ ಎಲ್ಲಾ ದಯಾಳುಗಳು ಮತ್ತೊಬ್ಬರ ಸಂತೋಷಕ್ಕೆ ಪ್ರವೃತ್ತರಾಗುತ್ತಾರೆ. ಇದರಿಂದ ಅವರಿಗೇನೂ ಪ್ರಯೋಜನವಿರುವುದಿಲ್ಲ.

ಅತಿಪ್ರಯತ್ನದಿಂದ ಸಾಧ್ಯವಾದ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ಏನು ಪ್ರಯೋಜನವೆಂದು ಜನರು ಪ್ರತಿಸುತ್ತಾರೆ? ಆದರೆ ಅನಾಯಾಸಸಾಧ್ಯವಾದ ಬೆರಳತುದಿಯನ್ನು ಅಲ್ಲಾಡಿಸುವಿಕೆ ಮೊದಲಾದ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ಏನು ಪ್ರಯೋಜನವೆಂದು? ಯಾವ ಜನರೂ ಪ್ರತಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ॥ ಶ್ರೀಲಕ್ಷೀಹಯಗ್ರೀವೋ ವಿಜಯತೇತಮಾಮ್ ॥

# ಅಸದಧಿಕರಣ

ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ, ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಯ, ಸತ್ತರ್ಕ ದೀಪಾವಳಿ, ತತ್ವಪ್ರದೀಪ, ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ, ಭಾವದೀಪ ವಿಶೇಷವಿಚಾರದೊಂದಿಗೆ ಕನ್ನಡಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಅನುವಾದ ಮತ್ತು ತಂತ್ರದೀಪಿಕೆಯ ಜೊತೆ ಮತತ್ರಯ ವಿಮರ್ಶೆ ॥ ಹರೀ ಓಂ ॥

॥ ಶ್ರೀವೇದವ್ಯಾಸಾಯ ನಮ:॥

॥ ಶ್ರೀಮದಾನಂದತೀರ್ಥಭಗವತ್ತಾದಾಚಾರ್ಯಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ: ॥ ॥ ಶ್ರೀಮದ್ರರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ:॥

॥ ಶ್ರೀಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ:॥

(ಅಸದಧಿಕರಣ)

# ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

'ಅಸದಿತಿ ಚೇನ್ನ ಪ್ರತಿಷೇಧಮಾತ್ರತ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

## ब्रह्मसूत्रम् – असदिति चेन्न प्रतिषेधमात्रत्वात् ।।

ಜಗತ್ತು ಸೃಷ್ಟಿಯಾಗುವ ಮೊದಲು ಏನೂ ಇರಲಿಲ್ಲ. 'ಅಸವೇವ ಇದಮಗ್ರ ಆಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರತಿ ಹೇಳುವಂತೆ ವಿಶ್ವದ ಪ್ರಾಗಭಾವವೇ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗಿದೆಯಿಂದು ಹೇಳಬೇಕಲ್ಲವೇ?

ಇದು ತಪ್ಪು. ಏಕೆಂದರೆ ಪ್ರಾಗಭಾವವು ಕೇವಲ ನಿಷೇಧಸ್ವರೂಪವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಜಗತ್ಕಾರಣವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ.

ಅರ್ಥ -- ಅಸತ್ : ವಿಶ್ವದ ಪ್ರಗಭಾವವೇ ಜಗತ್ ಕರ್ತೃವಾಗಿದೆ ಈಶ್ವರನಲ್ಲ. ಇತಿ ಚೇನ್ನ : ಇದು ತಪ್ಪ, ವಿಕೆಂದರೆ ಪ್ರತಿಷೇಧಮಾತ್ರತ್ವಾತ್ : ಬೇರೆ ಧರ್ಮದ ಅವಶ್ಯಕತೆಯಲ್ಲದೆ ಸ್ವರೂಪತಃ ನಿಷೇಧ ಬುದ್ಧಿಗೆ ವಿಷಯವಾಗುವುದರಿಂದ.

# ಶ್ರೀಮದಾನಂದತೀರ್ಥಭಗವತ್ಪಾದಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ

# ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಯ

ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಅಸತ್ ಮಾತ್ರ ಇತ್ತಲ್ಲವೇ?

ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – 'असदेवेदमग्र आसीत्' (छां ६.२.१) 'असतः सदजायत' (ऋ.१०.७२.३) इत्यादिनाऽसतः कारणत्वोक्तेर्विरोध इति ।

ಅನುವಾದ - ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ 'ಅಸತ್'ಮಾತ್ರ ಅಸ್ತಿತ್ವವನ್ನು ಹೊಂದಿತ್ತು. ಅಭಾವ ಪದಾರ್ಥದಿಂದ ಭಾವಪದಾರ್ಥವು ಹುಟ್ಟಿತು.

ಅಸತ್ ಪದಾರ್ಥದಿಂದ ಸತ್ ಪದಾರ್ಥವು ಹುಟ್ಟಿತು. ಹೀಗೆ ಪ್ರತಿಗಳು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಸತ್ತಿಗೆ ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುವ ಪ್ರತಿಗಳ ಮಾತಿನಿಂದ ವಿಷ್ಣುವಿನ ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವಪ್ರತಿಪಾದಕತಕ್ಷ್ಣೆ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ.

ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಪ್ರಾಗಭಾವಕರ್ಕೃತ್ಯಕ್ಕೆ ಶ್ರತಿಯ ಬೆಂಬಲದಿದೆ. ಇದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನ ಜಗತ್ ಕರ್ತ್ಯತ್ಯಕ್ಕೆ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ರದೆ. ಇದನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪರಿಹರಿಸಲಾಗಿದೆ. 'ಅಸದಿತಿಚೀತ್' ಎಂದು ಸುಹತ್ತಿದಿಂದ ಸೂಚಿತವಾದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು ಮೊದಲು ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಪ್ರದರ್ಶನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಆಗ್ರೇ - ಪ್ರಕರ್ಯಾರಾರಲ್ಲಿ, ಅಸರೇವ, ಅಸರ್ = ಪರಾರ್ಥವು ಮಾತ್ರ, ಆರ್.ಚ್ - ಆಸ್ತಿತ್ವವನ್ನು ಪಡೆದಿತ್ತು. ಆರ್.ಜಿ. ಪ್ರಾಗಾರ್ - ಇದೇ ಮೊದಲಾದ ಶ್ರತಿಗಳಿಗಾರ, ಅಸರ್ = ಅಸತ್ತವನ್ನು ಪಡೆದಿತ್ತು. ಆತ್ರಾಗಿವಾ - ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಶ್ರತಿಗಳಿಗಾರ, ಅಸರ್ = ಆಸತ್ ಪಾರ್ಡವೈವನ್ನು ಪ್ರತಿಹಾದಕೆ ಮಾಡುವ ಶ್ರತಿಗಳಿ, ಎರೋಧಃ = ವಿರೋಧವು ಬರುತ್ತದೆ. ಇತಿ - ಇಷ್ಟು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷೆ.

ಅಸತ್ ಪದಾರ್ಥವು ಜಗತ್ಕಾರಣವಲ್ಲ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – अतो वक्ति –

## ।। असदिति चेन्न प्रतिषेधमात्रत्वात् ।।१।।

#### प्रतिषेधमात्रत्वात्रासतः कारणत्वं युक्तम् ।

ಅನುವಾದ-ಈಪೂರ್ವಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಪರಿಹಾರವನ್ನು ಹೇಳಲು ಅಸದಿತಿ ಬೇನ್ನ ಪ್ರತಿಷೇಧಮಾತ್ರತ್ತಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟದೆ. ಅಸತ್ ಪದಾರ್ಥವು ನಿಷೇಧ ಸ್ವಭಾವವಾದ್ದರಿಂದ ಜಗತ್ಕಾರಣ-ವಾಗುವುದಿಲ್ಲ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಪರಿಹಾರಭಾಗವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಅತ: = ಮೇಲಿನ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಉತ್ತರವನ್ನು, ಪಕ್ತ = ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಪ್ರತಿಷೇಧಮಾತ್ರತ್ಯಾತ್ = ನಿಷೇಧಸ್ವರೂಪವಾದ್ದರಿಂದ, ಅಪತ: = ಆಭಾವಕ್ಕೆ, ಕಾರಣತ್ಯಂ = ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವವು, ನ ಯುಕ್ತಮ್ = ಯುಕ್ತಿಯುಕ್ತವಲ್ಲ.

'ಅಸದೇವ ಇದಮಗ್ರ ಆಸೀತ್' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – असतः कारणत्वाद् युक्तिविरुद्धं वेदवाक्यमित्येतदत्रं निषिद्ध्यते।

ಅನುವಾದ - ಅಸತ್ ಪದಾರ್ಥವು ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗಿದೆಯೆಂದು 'ಅಸರೆದರೇದಮಗ್ರಮಾಸಿತ್' ಎಂಬ ವಾಕ್ಯವು ಪ್ರತಿಹಾದನೆ ಮಗಡುತ್ತಿದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನೇ ಕಾರಣನೆಂದು ಹೇಳುವ 'ಸರ್ವದ ಸೌಮ್ಯೇದಮಗ್ರ ಅಸೀತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ವೇದವಾಕ್ಯವು ಯುಕ್ತಿಯಿದ್ದವಾಯಿತು. ಎಂಬುದನ್ನು ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ನಿರಾಕರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ತೂನ್ಯವಾದಿಗಳ ಮತವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಅಭಾವಕರ್ಕೃತ್ವವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಿಲ್ಲ. ಆದ್ದೆಂದ ಅರುಣಿಕಿರೋಷ ಬುಪುತ್ತದ್ದವೇ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಯತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಅರ್ನ್ಜು ಅಸತ್-ಪದಾರ್ಥಕ್ಕೆ, ಕಾರಣತ್ವಾದ್ = ಕಾರಣತ್ವವಿರುವುದರಿಂದ, ವೇದಾಕ್ಕರ್ಮ = 'ಸರೇವ ಸೌಮ್ಯ' ಎಂಬ ವೇದವು, ಯಾಕ್ತಿವಿರುವುದಂದಂ = ಯುಕ್ತಿವಿರುದ್ದವಾಗಿದೆ, ಇತ್ನೇಡತ್ = ಈ

ಶಂಕೆಯನ್ನು, ಆತ್ರ = ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ, ನಿಷಿದ್ಧ್ಯತೇ = ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ಶೂನ್ಯಮತನಿರಾಕರಣೆಯನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣ ಮಾಡುತ್ತಿಲ್ಲ

ब्रह्मसूत्रभाष्यम् — सर्वश्रन्दानां ब्रह्मणि समन्वयेऽपि 'तदधीनत्वादर्थवत्' इत्यादिनाऽ-मुरूयत्वेनान्यस्यापि वाच्यत्वेनाङ्गीकारादसतः प्राप्तिः । तथा श्रुतिप्राप्तमेवासन्मतमत्र निषिद्धचते । समयस्योपरि निषेधात् । अर्थाद् युक्तिविरोधोऽपि निराक्रियते ।।१।।

ಅನುವಾದ - ಪ್ರಥಮಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ವೈರ್ಕವಾದ ಸಕಲಶಬ್ರಗುಳು ಬ್ರಹ್ಮನನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತವೆಂದು ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಗಿದೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ 'ತವರ್ಧಿಸುವುದ್ಯಾದರ್ಥವತ್' ಎಂಬ ಸಂತ್ರದಲ್ಲಿ ಅಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಬೇರೆ ಪರಾರ್ಥವು ಪ್ರತಿಪಾರ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು ಹೇಳಾಲಾಗಿದೆ. ಆರ್ಥೆಂದ 'ಅಸದೇವೇದಮಗ್ರಮಾಸೀತ್' ಎಂಬ ವೇದವಾಕ್ಕಕ್ಕೆ 'ಅಭಾವದಿಂದ ಜಗತ್ತು ಹುಟ್ಟಿತು' ಎಂದು ಅರ್ಜ್ಜೆ ಸಬಹುದು. ಮತ್ತು ಪ್ರತಿಮಿಂದ ಪ್ರಾಥವಾದ ಅಸ್ಕಾರಣತಾವಾದವನ್ನೇ ಇಲ್ಲಿ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಶೂನ್ನಮತತೆನಿಸಿದ ಬೌದ್ಧಯತದ ನಿರಾಕರಣೆಯನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಮಾಡುತ್ತಿಲ್ಲ. ಇದನ್ನು ಮುಂದಿನ ಪಾದದಲ್ಲಿ ನಿರಾಕರಣವಾರು.

ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಪ್ರತಿಯಿಂದ ಅಸ್ಕಾರಣಕೃಷ್ಣ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗಿಲ್ಲವೆಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ - ಸರ್ವಶಬ್ದಾನಾ = ಸಕಲವಿಧವಾದ ಶಬ್ದಗಳನ್ನು, ಬ್ರಷ್ಟಣಿ = ಪರಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ, ಸಮಸ್ಯಯೇನಿ = ಸಮನ್ವಯವನ್ನು ಮಾಡಿದರೂ ಕೂಡ,

ತದಧೀನಾ್ರವರ್ಥವತ್ ಇತ್ಯಾದಿನಾ = ತದಧೀನಾ್ರವರ್ಥವತ್ ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಸೂತ್ರಗಳಿಂದ, ಅಮುಖ್ಯತ್ವನ ಅನ್ನಸ್ನ = ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾದ ಶಬ್ದಗಳಿಗೆ ಅಮುಖ್ಯವೃತ್ತಿಯಾಂದ, ಅನ್ನನ್ನಾಪಿ = ಭಗವರದಿಶಿಕ್ರವಾದ ಜಗತ್ರಿಗೂ ವಾಚ್ಯತ್ವನಃ = ವಾಚ್ಯತ್ವನನ್ನು ಅಂಗೀನಾರಾತ್ = ಅಂಗೀನಾಂ ಮಾಡಿರುವುದರಿಂದ, ಅರ್ವಾ ಹೊಗ್ಗೆಕ್ಕೆ ಜಗತ್ಯಾರಣಚ್ಚನ್ನು, ಪ್ರಾಪ್ತಿ = ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ತಥಾ = ಅದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ, ಪ್ರತಿಪಾಕ್ಷವರ್ಯ = ಪ್ರತಿಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುವ, ಅಸುಕ್ಷಮತ್ತ = ಅಸತ್ ಕಾರಣತ್ತವಾದವನ್ನು, ಅತ್ರ = ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ, ನಿಷಿದ್ಧತೇ = ನಿಷೇಧ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಸಮಯಸ್ಥ = ಶೂನ್ಯಮತದ ನಿರಾಕರಣೆಯನ್ನು, ಉಪರಿ = ಎರಡನೆಯ ಪಾದದಲ್ಲಿ, ನಿಷೇಧಾತ್ = ನಿರಾಕರಿಸುತ್ತಾರೆ.

# ಶ್ರೀಪದ್ಧನಾಭತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಸತ್ತರ್ಕ ದೀಪಾವಳಿ

'ಅಸತ್' ಪದಕ್ಕೆ 'ಪುರುಷೋತ್ತಮ' ಎಂದರ್ಥ

सत्तर्करीपाविकः - 'असरेवेदमग्र आसीत्' 'असतः सदजायत' इत्यादिना असतो जगत्कारणत्वश्रुतेः न ब्रह्म जगत्कारणम् इति नाशङ्कनीयम् । 'न विवते सत् उत्तमं यस्मात् तस्मात् असत्' इत्यसच्छब्दवाच्यस्य पुरुषोत्तमस्यावश्याङ्गीकर्तव्यत्वेनाविरोधात् । अत्यन्तासतो जगत्कारणत्वासम्भवात् ।

'ಅಸದೇವೇದಮಗ್ರ ಆಸೀತ್' 'ಅಸತಃ ಸದಜಾಯತ' ಇದೇ ಮೊದಲಾದ ಶ್ರುತಿಗಳು ಅಸತ್ಯೇ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಹಾಗಾಗಿ ಬ್ರಹ್ಮನೇ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣನಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಆಕ್ಟೇಷ ಮಾಡಬಾರದು. ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರುವ 'ಅಸತ್' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ವಿಷ್ಣುವಂದೇ ಅರ್ಥ. 'ನ ವಿದ್ಯತೇ ಸತ್ ಉತ್ತಮಂ ಯುಸ್ಕಾತ್ ತಸ್ಕಾತ್ ಅಸತ್' ಎಂಬ ನಿಷ್ಪತ್ರಿಯಂತೆ ಯಾರಿಗಿಂತ ಉತ್ತಮವಾದ ಮತ್ತೊಂದು ಪದಾರ್ಥವೇ ಇಲ್ಲವೋ, ಅವನು 'ಅಸತ್' ಎಂಬ ಕರೆಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. ಹಾಗಾಗಿ 'ಆಸತ್' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ 'ಪುರುಮೋತ್ತಮ' ಎಂದರ್ಥ. ಹಾಗಾಗಿ 'ಅಸದೇವೇದಮಗ್ರ ಆಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಗೆ ಪುರುಷೋತ್ತಮನು ಸ್ವತ್ತಿಯ ಮೊದಲು ಇದ್ದನು ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಅಂಗೀಕರಿಸುವುದರಿಂದ ಯಾವುದೇ ವಿರೋಧಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ. ಆತ್ಮಂತ ಅಸತ್ರಿಗೆ ಜಗತ್ಯಾರಣತ್ವವು ಅಸಂಭಾವಿತವಾಗಿದೆ.

7

सत्तर्करीपाविद्धः – उपरितनपादगतेन 'नासतो दृष्टत्वात्' इत्यनेन गतार्घमिदमिति नाशङ्कनीयम्। 'असतः सदजायत' इत्यादिवाक्यस्य जगत्कर्तृपुरुषोत्तमपरत्वेन युक्तिविरुद्धार्यत्वम् इत्यत्र प्रतिपादनात् । उपरि युक्तिभिः शून्यवादस्य निराकरिष्यमाणत्वेन अपीनरुक्यात् ।

ಮುಂದಿನ ಪಾದರಲ್ಲಿ 'ನಾಸತೋ ದೃಷ್ಟತ್ತಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಈ ಸೂತ್ರವು ಗತಾರ್ಥವಾಯಿತು ಎಂದು ಆತಂತೆ ಮೊಡಬಾರರು. ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ 'ಅಸತಃ ಸರಣಾಯತ' ಮೊದಲಾದ ವಾಕ್ಕಗಳು ಜಗತ್ ಕರ್ತ್ನವಾದ ಪುರುಷೋಡ್ತಮಪರವಾಗಿವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಯುಕ್ತಿಬರೋರಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ ಎಂದು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಮುಂದಿನ ಪಾದರಲ್ಲಿ ತನ್ನೂ ಪಾದಿಗಳು ಜಗತ್ತಿಗೆ ಅಸತ್ ತಾರಣಕ್ಕೆ ಮತ್ತು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಅವರ ಮತ್ತವನ್ನು ಯುಕ್ತಿಯ ಮೂಲಕ ಪರಿಹರಿಸಲಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪುನರುಕ್ತಿಗೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ.

# 'ಅಸದೇವೇದಮಗ್ರ ಆಸೀತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಮಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

सत्तर्कतीपाविकः - 'एतेन सर्वे व्याख्याताः' इत्यत्र 'असदादिशव्दैर्मुख्यतः परमात्मोच्यते' इति प्रतिपादितत्त्वेऽपि तेषाम् अमुख्यवाच्यत्त्वस्याप्यक्रीकृतत्वात्। 'असतः सदजायत' इत्यनेन असत्कारणत्वं विश्वस्य आश्रङ्गय - 'असदिति चेका प्रतिषेधमात्रत्वात्' इति परिहृतम्, इत्यदोषः । असतः कारणत्वादिकं वक्तीत्यसतः कारणत्वादुक्तिविकद्धं वेदवाक्यम् इत्येतदत्र निषद्धवत इत्यर्थः । तदेतदाइ - 'असदेवेदमग्र आसीत्' इत्यादिना ।

`ಎತೇನ ಸರ್ವೇ ವ್ಯಾಖ್ಯಾತಾ:` ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಅಸದಾದಿ ಶಬ್ಬಗಳಿಂದ ಪರಮಾತ್ರನೇ ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯನಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಪ್ರಥಮಾಧ್ಯಾಯದ ಕೊನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲೇ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದ್ದಾಗಿದೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಅಭಾವಾದಿಗಳು ಅಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವಾಗಿವೆ ಎಂದು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ಅಸತ ಸದಜಾಯತ' ಎಂದು ಶ್ರುತಿ ಹೇಳುವಂತೆ ವಿಶ್ವಕ್ಕೆ ಅಸತ್ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಅಂಗೀಕರಿಸಬೇಕು ಎಂಬುದಾಗಿ ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಿ, 'ಅಸದಿತಿ ಚೇನ್ನ ಪ್ರತಿಹೇಧಮತ್ರತ್ರಾತ್ರ್,' ಎಂಬುದರಿಂದ ಪರಿಹಾರವನ್ನು ನೀಡಲಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ರೋಷವಿಲ್ಲ. ಯಾವ ವೇದವಾಕ್ಕವು ಅಸತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತದೋ, ಅದು ಯುಕ್ತಿವಿರುದ್ಧವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಅಸತ್ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ನಿಷೇಧ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತಿದೆ. ಈ ಎಲ್ಲ ವಿಷಯವನ್ನು 'ಅಸದೇವೇದಮಗ್ರ ಅಸೀತ್,' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕರಿಂದ ನಿರೂಪಣೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

# ಶ್ರೀತ್ರಿವಿಕ್ರಮಪಂಡಿತಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ

# ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

'ಇತ್ಯಾದಿನಾ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಯ ವಾಕ್ಯಕ್ಕೆ ಎರಡು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

असदेवेदमग्र आसीत्, तत्सदासीत्' इति छान्दोग्यश्रुतिः। 'देवानां पूर्वे युगे असतः सदजायत' इत्यादिना वाक्यजातेन असतः कारणत्वमुच्यते । तस्मादुक्तसमन्वयस्य विरोधः । अथवा – इत्यादिना असत्कारणत्वादिवाक्येन सतः कारणत्वोक्तिविरोधः । तस्मादसत्कारणं स्यादित्यत आइ – असदिति चेत्र प्रतिषेपमात्रत्वात् ।

'ಅಸದೇವೇದಮಗ್ರ ಆಸೀತ್, ತತ್ಸ್ ಸದಾಸೀತ್' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಛಾಂದೋಗ್ಯದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ. ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿ 'ಇತ್ಯಾದಿನಾ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಎರಡು ಬಗೆಯಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು - ೧. 'ದೇವಾನಾಂ ಪೂರ್ವೇ ಯುಗೇ ಆಸತಃ ಸದಣಾಯತ' ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಕಸಮೂಹದಿಂದ ಆಸತ್ತಿಗೆ ಕಾರಣತ್ವವು ತಿಳಿಯುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಹಿಂದೆ ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಮಾಡಲ್ಪಟ್ಟ ಸಮನ್ವಯಕ್ಕೆ ಇದರ ವಿರೋಧವು ಬರುತ್ತದೆ. ೨. ಅಥವಾ 'ಇತ್ಕಾದಿನಾ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಹೀಗೆ ಅರ್ಥ - ಅಸತ್ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುವ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ಸತ್ಪದಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುವ ವಚನಗಳಿಗೆ ವಿರೋಧವು ಬರುತ್ತದೆ ಎಂದು. ಹಿಂದಿನ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನದಲ್ಲಿ 'ಅಸತಃ ಸದಜಾಯತ' ಇತ್ಕಾದಿ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ಅಸತ್ಗಗೆ ಕಾರಣವು ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ ಎನ್ನಲಾಗಿತ್ತು. ಈ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನದಲ್ಲಿ ಅಸತ್ಕಾರಣತ್ವ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ನೇರವಾಗಿಯೇ ಸತ್ಕಾರಣತ್ವವಚನಗಳಿಗೆ ವಿರೋಧವನ್ನು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಈ ಎರಡೂ ಬಗೆಯ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನಗಳನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿದಾಗ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಅಸತ್ ಎನಿಸಿದ ಅಭಾವವೇ ಈ ಆಕ್ಕೇಪಕ್ಕೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡಲು 'ಅಸದಿತಿ ಚೇನ್ನ ಪ್ರತಿಷೇಧಮಾತ್ರತ್ತಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಗಿಸಿಗೆ

#### ಅಭಾವದಲ್ಲಿ ಕಾರಣತ್ವವಿರಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ

तत्वप्रदीपः – प्रतिषेषबुद्धिविषयमात्रत्वात् । यद्यप्यभावानां भावधर्माः सन्ति, भावानां चापरे, तद्याऽपि धर्मिणो भावरूपत्वं मात्रशब्देन विवक्षितम्। नह्यभावरूपस्य धर्मिणः कारणत्वं दृश्यते भावधर्मवत्त्वेऽपि । न हि वन्ध्यासुनोः तद्भावान्यभेदादिभावधर्मवत्त्वेऽपि कार्यकरत्वं दृष्टम् ।

'ಪ್ರತಿಷೇಧಮಾತ್ರತ್ಯಾತ್' ಎಂಬ ಮಾತಿಗೆ ಕೇವಲ ನಿಷೇಧಬುದ್ದಿಗೆ ವಿಷಯವಾಗಿದೆ ಎಂದರ್ಥ. ವಾಸ್ತರಿಕವಾಗಿ ಅಭಾವ ಪದಾರ್ಥಗಳಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಭಾವಧರ್ಮಗಳಿವೆ. ಭಾವಪರಾರ್ಥದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಅಭಾವಧರ್ಮಗಳಿವೆ. ಅದರೂ ಮಾತ್ರಶಜ್ಜರಿಂದ ಧರ್ಮಿಯು ಧರ್ಮಯಲ್ಲಿ ಭಾವಧವರ್ಮವಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಕಾರಣತ್ವ ಇರುವುದು ಎಲ್ಲಿಯೂ ಕಂಡಿಲ್ಲ. ವಂದ್ಯಾಸುತನಲ್ಲಿ ಬೇರೆ ಸುತರಿಂದ ಭೇದವಂಬ ಭಾವಧರ್ಮವಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಕಾರ್ಯಕಾರಿಯಾಗಿರುವುದು ಕಂಡಿಲ್ಲವಷ್ಟೇ.

# ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಶೂನ್ಯಮತದ ನಿರಾಕರಣೆಗಾಗಿ ಹೊರಟಿಲ್ಲ

तत्त्वप्रदीपः – ननु 'नासतोऽदृष्टत्वात्' इत्युपरिष्टादसत्कारणमतं प्रतिषेतस्यति । तत्र कथमपुनरुक्तिः? इत्यत आह – असत इत्यादि ।। असत एवाग्रेस्थितिः, तस्य कारणत्वं, तच मनःपूर्वकम् इत्यायुक्तिभिर्विरुद्धं ब्रह्मकारणवाक्यम् । अस्ति हि तदुक्तिः श्रौती – 'इदं वा अग्रे नैव किश्चनासीत् तदसदेव सन्मनोऽकुरुत' इत्यादिकेति । एतन्मतमत्र निषिद्धचते । उपि तु तद्विवर्तपक्षः सामयिकः सम्मतः ।

ಸಮಯಪಾದದಲ್ಲಿ ಬರುವ 'ನಾಸತೋ ದೃಷ್ಟತ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಅಸತ್ಕಾರಣ ಸಮಯವನ್ನು ನಿಷೇಧ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಇದೇ ವಿಷಯವನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಆ ಅಧಿಕರಣವು ಅದರಿಂದ ಪುನರುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಗೆ ಹೇಳುವಿರಿ? ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ 'ಅಸತಃ ಕಾರಣತ್ವಾದ್ಯುಕ್ತಿವಿರುದ್ದಂ ವೇದವಾಕ್ಯಮಿತ್ಯೇತದತ್ರ ನಿಷಿಧ್ಯತೇ' ಎಂಬುದರಿಂದ ಉತ್ತರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಅಸತ್ಪವದಾರ್ಥ ಮಾತ್ರ ಇದ್ದು ಇದೇ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗಿದೆ. ಆ ಅಸತ್ಪದಾರ್ಥವೇ ಜಗತ್ತನ್ನು ನಿರ್ಮೂಲ ಮಾಡಲು ಮನಸ್ಸು ಮಾಡಿತು ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಶ್ರುತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಬ್ರಹ್ಮಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುವ ವಾಕ್ಕಗಳಿಗೆ ಈ ವಾಕ್ಕದ ವಿರೋಧವು ಬರುತ್ತದೆ. ಶ್ರುತಿಯು ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದೆ -'ಇದಂ ವಾ ಆಗ್ರೇ ನೈವ ಕಿಂಚನಾಸೀತ್ ತದಸದೇವ ಸನ್ನನೋ ಕುರುತ' ಪ್ರಳಯದಲ್ಲಿ ಬೇರೆ ಯಾವುದು ಇರಲಿಲ್ಲ ಆಂಥ ಅಸತ್ತೇ ಸತ್ ಪದಾರ್ಥ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಲು ಮನಸ್ಸು ಮಾಡಿತು ಎಂದು. ಈ ವಾದವನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ನಿಷೇಧ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತಿದೆ. ಸಮಯಪಾದದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಅಸದಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಶೂನ್ಯವು ವಿವರ್ತಕಾರಣವಾಗಿದೆಯೆಂಬ ಸಮಯವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆ ಅಸತ್ಕಾರಣತಾವಾದವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲು ಈ ಅಧಿಕರಣ ಹೊರಟಿದೆ. ಬೌದ್ಧಮತನಿರಾಕರಣೆಗಾಗಿ ಸಮಯಪಾದದಲ್ಲಿರುವ ಅಸದಧಿಕರಣವು ಹೊರಟದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶ್ರತಿಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಮನಃಪೂರ್ವಕತ್ವಾದಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧದ ಪರಿಹಾರಕ್ಕೋಸ್ಕರ ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಹೊರಟಿರುವುದರಿಂದ ಯುಕ್ತಿಪಾದದಲ್ಲಿ ಇದು ಅಂತರ್ಭಾವವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತದೆ.

'ಅಸತ: ಸದಜಾಯತ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಯಕ್ಕೆ ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯ ಆಪಾದನೆ

तत्वप्रदीपः – अथवाऽसतः कारणत्वायुक्तिहेतोः 'असदेवेदमग्र आसीत्' इत्यादि वाक्यमुक्तसमन्वयविरुद्धमप्रामाण्यमेवेति इत्येतदत्र निषिद्धयते । ಅಥವಾ ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿರುವ 'ಅಸತಃ ಕಾರಣತ್ವಾದ್ಯಕ್ಕಿನಿರುದ್ಧಮ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಮಾತಿಗೆ ಎರಡನೆಯ ಅರ್ಥವನ್ನು ಹೀಗೆ ತಿಳಿಯರೇಕು - ಈ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನದಲ್ಲಿ ಕಾರಣತ್ವಾದಿ-ಉಕ್ತಿ- ವಿರುದ್ಧಮ್ ಎಂದು ಪದವಿಭಾಗ ಮಾಡಿದಾಗ ಅಭಾವವೇ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗಿದೆ. ಇದನ್ನು 'ಆಸದೇವೇದಮಗ್ರ ಆಸೀವ್' ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಯವು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಇದು ಹಿಂದ ಹೇಳಿದ ಬ್ರಹಕ್ಕಾರಿಗತ್ವದ ಸಮನ್ವಯಕ್ಕೆ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಆರ್ಥಂದ ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗಿದೆ. ಇದನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಹೊರಟರೆ.

ವಿವರಣೆ - 'ಅಸದೇವೇದಮಗ್ರ ಆಸೀತ್' ಎಂಬ ತ್ರುತಿಯು ಆಸತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಜಗತ್ ಹಂಗಣಕ್ಷವನ್ನು ಹೇಳುವ ಮಕ್ಕಗಳಿಂದ ಇದು ರುದಧ್ವಮಯತು. ಅಂದಳೆ ಅತ್ಯಮಣವಾಯಿತು. ಹೇಗೆ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಮೃದ್ದುವ್ರಿವರ್ ಇತ್ಯಾದಿ ವೇದೇಡೇಡೇಗಳಗೆ ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯಗಳನ್ನು ಆಶಂಸಸಲಾಸಿತ್ರೂ, ಆದರಂತೆ ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಆಸದೇವ ಇದಮಗ್ರ ಆಸೀತ್ ಇತ್ಯಾದಿ ಮಕ್ಕಗಳಿಗೆ ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವನ್ನು ಆಶಂತಿಸಿ, ಅದರ ಪರಿಹಾರಣ್ಯಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಹೊರಟಿದೆ ಎಂಬ ಉತ್ತರವನ್ನು ಈ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ತೀಯಬೇಕು. ದ್ವಿತೀಯವಾದದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಆಸದಧಿಕರಣವು ಹೊನ್ನವಾದದ ನಿರಾಕರಣಗಾಗಿ ಹೊರಟಿಸುವುದರಿಂದ ಪುನರುತ್ತಿಗೆ ಅವಣಿತಿಸಲ್ಲ.

ಸತ್ಕಾರಣತ್ರವಚನದಿಂದ ವಿರೋಧಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣ

# तत्त्वप्रदीपः – अथवाऽसतः कारणत्वोत्त्या सत्कारणत्वोत्तया च परस्परविकद्वं वेदवाक्यम् इत्येतदत्र निषिद्धवते ।

'ಅಥವಾ ಅಸತಃ ಕಾರಣತ್ರಾದ್ಯುಕ್ತಿವಿರುದ್ದಮ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕಕ್ಕೆ ಮೂರನೆಯ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವನ್ನು ಹೀಗೆ ತಿಳಿಯಬೇಕು - ಆಚ್ರಿಗ ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತವೆ. ಕೇಂಪು ಪ್ರತಿಗಳು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಕೇಂಪು ಪ್ರತಿಗಳು ಸತ್ ಪದಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಕಾರಣವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಈ ಎರಡು ವಾಕ್ಕಗಳಿಗೆ ಪರಸ್ಪರ ವಿರೋಧವು ಬರುವುದರಿಂದ ವೇದಕ್ಕೆ ಆಪ್ರಾಮಾಣ್ಯದೋಷವು ಬರುತ್ತರದಲ್ಲಿದ್ದ ಎಂಬ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ನಿರಾಕರಣೆ ಮೂಡಲಾಗಿದೆ. 'ನಾಸತೋರದೃಷ್ಟಿತ್ತಾತ್' ಎಂಬಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಪರಸ್ಪರ ವಿರೋಧವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿಲ್ಲವಾದ್ದರಿಂದ ಪುನರುಕ್ತಿಗೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ.

#### ಭಾಷ್ಕದ ವಾಕ್ಕಕ್ಕೆ ನಾಕನೆಯ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

#### तत्वप्रदीपः - अथवा प्रागुत्पत्तेर्विनाशादूष्ट्यं चासदात्मकत्वात् कार्यस्य कारणमप्यसद्भवितुमर्हति वस्तुत्वात् कार्यवत् ।

'ಅಸತಃ ಕಾರಣತ್ಕಾದ್ದುಕ್ಕಿವಿರುದ್ದಮ್' ಇತ್ಕಾರಿ ಭಾಷ್ಕಕ್ಕೆ ನಾಕನೆಯ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವನ್ನು ಹೀಗೆ ತೀಯಬೇಕು - ಉತ್ಪತ್ತಿಗಿಂತ ಮೊದಲು ವಿನಾಶದ ಅನಂತರ ಕಾರ್ಯವು ಅಸದಾಶಕ್ಷ- ವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಕಾರಣವು ಕೂಡ ಅಸತ್ತೇ ಆಗಬೇಕು. ಏಕೆಂದರೆ ಪಸ್ತುವಾಗುವುದರಿಂದ ಎಂಬುದಾಗಿ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಆಧಾರವನ್ನಾಗಿ ನೀಡಲಾಗಿದೆ. ಈ ಯುಕ್ತಿಯ ಆಧಾರದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಶ್ರುತ್ಕಾಪ್ರಾಮಣ್ಯದ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಹೊರಟಿದೆ.

ವಿವರಣೆ - 'ಇರಣಂ ಅಸಧ್ಯನಚುವರ್ಹತಿ ವಸ್ತುತ್ತಾತ್ ಕಾರ್ಯವತ್' ಎಂಬುದೇ ಯಕ್ತಿ, ಕಾರ್ಯವು ಹೇಗೆ ಹುಟ್ಟುವ ಮೊದಲು ನಾಶವಾದ ಮೇಲೆ ಅಸತ್ರಾಗಿರುತ್ತದೋ, ಆರರಂತೆ ಕಾರಣವು ಕೂಡ ವಸ್ತುವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಆಸಕ್ತಾಗಿರುತ್ತದೆ ಎಂಬ ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಕಾರಣಕ್ಕೆ ಆಸಕ್ತವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಹೊರಟಿದೆ.

#### ವೇದವಾಕ್ಯಕ್ಕೆ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ

## तत्वप्रदीपः – एवमसतः कारणत्वायुक्तिविरुद्धं ब्रह्मवाचकं वेदवाक्यम् इत्येतदत्र निषिद्धयते न तु शून्यसमयः ।

ಅಸತಃ ಕಾರಣತ್ವಾತ್ ಯುಕ್ತಿವಿರುದ್ದಕ್ಷೆ ಐದನೆಯ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಹೀಗಿದೆ -ಭಿಷ್ಟಪ್ರತಿವಾದಕವಾದ ವೇದವಾಕೃವು ಅಸತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣತ್ವಾದಿಗಳನ್ನು ಹೇಳುವ ಯುಕ್ತಿಗಳಿಂದ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿವೆ. ಈ ವಿಷಯವನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣವು ನಿಷೇಧ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಹೊರತು, ಕುನ್ನಸಮಯವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದಲೂ 'ವಾಸತೋನ್ಪದೃಷ್ಣಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರರಿಂದ ಪುನರುಕ್ರಮಗುವುದಿಲ್ಲ.

#### ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಅರ್ಥಾತ್ ಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ

तत्त्वप्रदीपः – तथाश्रुतिप्राप्तं मुख्यार्थस्य ब्रह्मणोऽपरित्यागेनैव असतो मुख्यत्वापरिग्रहेण श्रुतिप्राप्तम् । अतो न प्रवलेयं श्रुतिप्राप्तिः । न चात्र

# श्रुतीनामेव मियो विरोधनिरासः । येनोत्तरत्र पुनरुक्तिशङ्का स्यात् । किन्तु, अर्थायुक्तिविरोधो निराक्रियते ।

ಶ್ರುತಿಯ ಮುಖ್ಯಾರ್ಥನು ಬ್ರಹ್ಮನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಪರಿತ್ಯಾಗ ಮಾಡದೇ ಅಸಶ್ ಪದಾರ್ಥವೂ ಕೂಡ ಮುಖ್ಯವಾಗಿಯೇ ಪ್ರತಿಪಾಧ್ಯವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ತವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ತಿಯು ಪ್ರಬಲವಾಗಿಲ್ಲ. ಒಂದುವೇಳೆ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಮುಖ್ಯಾರ್ಥವನ್ನು ಪರಿತ್ಯಾಗ ಮಾಡಿ ಅಸತ್ಪದಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಮುಖ್ಯಾರ್ಥಕ್ತವನ್ನು ಸ್ವೀಕರಿಸಿದ್ದರೆ ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ತಿಯು ಪ್ರಬಲವಾಗುತ್ತಿತ್ತು.

ಬ್ರಹಕ್ಷಾರಣತ್ವ ಪ್ರತಿಮದಕವಾದ ಶ್ರತಿಗೆ ಹಾಗೂ ಅಸತ್ಕಾರಣತ್ವ ಪ್ರತಿಮದಕವಾದ ಶ್ರತಿಗೆ ಪರಸ್ತರ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲು ಈ ಅಧಿಕರಣ ಹೊರಟದೆ ಎಂದು ವಿವಕ್ಷಿಸವಾದದು. ಕೇವಲ ಶ್ರತಿಗಳ ವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರಕ್ಟ್ರೋಸ್ತರ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಹೊರಟದ್ದರೆ ಮುಂದಿನ ಪಾದದಲ್ಲಿರುವ ಅಸರಧಿಕರಣವಿಂದ ಪುನರುತ್ತಿ ದೋಡವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತಿತ್ತು. ಮತ್ತೇನೆಂದರೆ ಅರ್ಥಾತ್ ಯುಕ್ತಿಎರೋಧವನ್ನೂ ಕೂಡ ಇಲ್ಲಿ ಪರಿಹರಿಸಲಾಗಿದೆ.

#### ಪುನರುಕ್ತಿ ಪುನ: ಬರುವುದಿಲ್ಲ

तत्वप्रदीपः – अयात्र पुनरिप समापतिता पुनरिक्तः । यतो युक्तिसद्दितश्रुति विरोघोऽप्युपरि निरिसेच्यते । मैचम्, मुखतः श्रुतिविरोघः, अर्यायुक्तिविरोघो निराक्रियते । तचोक्तं हि – तथा श्रुतिप्राप्तमेवेत्यादि ।।

ಆದರೂ ಕೂಡ ಪುನಃ ಪುನರುಕ್ತಿಯು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಯಿತು. ಏಕೆಂದರೆ ಯುಕ್ಕಿಸಹಿತವಾದ ಶ್ರುತಿವಿರೋಧವನ್ನೇ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಪರಿಹರಿಸುತ್ತಿದೆ ಎಂದು ಹೇಗುತ್ತಿದ್ದೀರಿ. ಯುಕ್ಕಿಸಹಿತವಾದ ಶ್ರುತಿವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರವನ್ನು ನಾಕನೆಯ ಪಾದದಲ್ಲಿ ಪರಿಹರಿಸುತ್ತಾರೆ. ಅದರಲ್ಲಿ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದಲ್ಲವೇ?

ಇದು ತಪ್ಪ. ಮುಖತಃ ಶ್ರುತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಪರಿಹರಿಸಲಾಗಿದೆ. ಆರ್ಥಾತ್ ಯುಕ್ಕಿವಿರೋಧದ ಪರಿಹಾರವೂ ಕೂಡ ಇದರಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಇದನ್ನೇ 'ತಥಾ ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ತಮೇವ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ.

#### ಅನುವ್ಯಾಖ್ಯಾನದ ಆಧಾರ

तत्त्वप्रदीपः – अत एव चावोचन्तानुद्रवन्तो भगवन्तो वृत्तमनुव्याख्याने-'समृतियुक्तिश्रुतिगुणयुक्तयो बहुयुक्तयः ।

'स्मृतियुक्तिश्रुतिगुणयुक्तया बहुयुक्तयः । एवं चतुर्विधा नैव विरुद्धयन्तेऽन्वयं प्रति' – इति ।।

ಆದ್ದರಿಂದಲೇ ಭಗವಂತನೆಡೆ ಧಾವಿಸುವ ಶ್ರೀಮದಾಚಾರ್ಯರು ಅನುವ್ಯಾಖ್ಯಾನದಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದರು -

ಸ್ಕೃತಿವಿರೋಧ, ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ, ಶ್ರುತಿಸಹಿತಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ, ಬಹುಬಗೆಯ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ ಎಂಬ ನಾಕು ವಿರೋಧಗಳು ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದ ಮಹಾಸಮನ್ವಯಕ್ಕೆ ಸರ್ವಥಾ ಬರಲಾರವು.

ಶ್ರೀಮಜ್ಜಯತೀರ್ಥ ಭಿಕ್ಷುಗಳಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ

# ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರ

तत्वप्रकाशिका – अत्र ब्रह्मणो जगत्कारणत्वे युक्तिविरोधस्य परिहियमाणत्वादिस्त शास्त्रादिसङ्गतिः । जगत्कारणत्वं हरेरुक्तम् । तस्य युक्तिविरुद्धत्वे लक्षणासम्भवात्स निराकर्तव्य एव । जगत्कारणत्वमेव विषयः तद्विष्णोर्युक्तमयुक्तं वेति सन्देहः । श्रुतिविगानं सन्देहबीजम् । तत्र पूर्वपक्षयति – असदेवेति ।।

ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ವಿಷ್ಣುವಿನ ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶಾಸ್ತ್ರಾದಿಸಂಗತಿಯು ಈ ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಕೂಡುತ್ತದೆ. ವಿಷ್ಣುವಿನಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವಲಕ್ಷಣವು ಯುಕ್ತಿವಿರುದ್ಧವಾದರೆ ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲವಾದ್ದರಿಂದ, ಯುಕ್ಕಿವಿರೋಧವು ಪರಿಹಾರವಾಗಲೇ ಬೇಕು.

ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವವೇ ವಿಷಯ. ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಯುಕ್ತವೇ ಅಯುಕ್ತವೇ ? ಎಂದು ಸಂದೇಹ. ಪರಸ್ಕರ ಶುಕಿವಿರೋಧವೇ ಸಂದೇಹಕ್ಕೆ ಕಾರಣ. 'ಅಸದೇವ' ಎಂದು ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ.

#### ವಿಷ್ಣು ಜಗತ್ ಕಾರಣನಲ್ಲವೆಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ

तत्वप्रकाशिका – न विष्णोर्जगत्कारणत्वम् प्रमाणाभावात् । न च 'यतो वा इमानि' इत्यादिश्रुतिः प्रमाणम् । 'असदेवेदमग्र आसीत्' इत्यादिश्रुत्याऽसतोऽपि कारणत्वोक्तेः । न हि श्रुतित्वाविशेषेऽन्यया ब्रह्मणः कारणत्वं सेत्स्यत्यन्यया तु नासत इति युक्तम् । अतोऽसदेव जगत्कारणमिति न जगत्कारणत्वं ब्रह्मणः । तथा चोक्तं क्रसणं युद्धमिति भावः । अत्र सर्वजासञ्ख्येन प्रकथार्वितिवत्वप्रागभावोऽभियोय्द्रते । कारणक्येन कर्तत्यवयेयम् । स्यादेतत् । श्रुतिद्वयेन सन्देह एव नान्यतर्यकावयारणमिति। न, पूर्वपक्षे सयुक्तिकत्वस्य वस्यमाणत्वादिति । सिद्धान्तयत्यस्यम् वस्यादेति । सिद्धान्तयत्यस्यम् मवतायांक्षेपांझस्य पूर्वमेव विवृतत्वात् परिद्वारांशं व्याचष्टे – अत इति ।।

ವಿಷ್ಣು ಜಗತ್ಯಾರಣನಲ್ಲ. ಆ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ 'ಯತೋ ವಾ ಇಮಾನಿ 'ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಗಳು ಪ್ರಮಾಣವಾಗಲಾರವು. ಎಕೆಂದರೆ, 'ಅಸದೇವ ಇದಮಗ್ರ ಆಸೀತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಗಳು ಅಸತ್ಯನ್ನೂ ಕಾರಣವನ್ನುತ್ತಿವೆ. ಈ ಎರಡೂ ಶ್ರುತಿವಾಕ್ಕಗಳಲ್ಲಿ ಶ್ರುತಿತ್ತದರ್ಭವಾಮವನ್ನುವಾಗಿರುವಾಗ 'ಯತೋ ವಾ' ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಕಾರಣತ್ವ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. 'ಅಸದೇವ' ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ಮಾತ್ರ ಅಸತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣತ್ವ ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎನ್ನುವರು ಯುತ್ತಮಗುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಸತ್ಯೇ ಜಗುತ್ತಾರಣವಾಗಿದೆ, ಬ್ರಹ್ಮಾಗೆ ಹೇಳಿದ ಜಗತ್ಯಾರಣತ್ವಲಕ್ಷಣವು ದುಷ್ಯವಾಯವೆಂದು ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲ ಕಡೆ 'ಅಸತ್' ಶಬ್ದದಿಂದ ಪ್ರಲಯಕಾಲದಲ್ಲಿರುವ ವಿಶ್ವಪ್ರಾಗಭಾವವನ್ನು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಕಾರಣಶಬ್ದದಿಂದ ವಿಶ್ವಕತ್ಯ-ವನ್ನು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ ಎಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

ಭಿನ್ನಪದಾರ್ಥಗಳಿಗೆ ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುವ ಎರಡು ಶ್ರುತಿಗಳಿರುವುದರಿಂದ, ಇವೆರಡರಲ್ಲಿ ಯಾವುದಕ್ಕೆ ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಹೇಳಬೇಕೆಂಬ ಸಂದೇಹ ಬರುತ್ತದೆಯೇ ಹೊರತು ಯಾವುದನ್ನೂ ಅವಧಾರಣ ಮಾಡಲು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಅಸತ್ರಿಗೇ ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಸ್ವೀಕಾರ ಮಾಡಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಕ ಮಾಡುವುದು ಹೇಗೆ ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ ? ಹೀಗೆ ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಿದರೆ, ಅದು ಸರಿಯಲ್ಲ. ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿಗಳಿವೆ ಎಂದು ಮುಂದೆ ಹೇಳುವವರಿದ್ದಾರೆ.

ಸಿದ್ಧಾಂತ ಮಾಡುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಹೇಳಿ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿನ ಆಕ್ಷೇಪಾಂಶವನ್ನು ಈ ಹಿಂದೆ ವಿವೇಚನೆ ಮಾಡಿರುವುದರಿಂದ, ಪರಿಹಾರಾಂಶವನ್ನು ಮಾಡಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ 'ಅತಃ' ಎಂಬುದರಿಂದ.

# ವಿಷ್ಣುವೇ ಜಗತ್ ಕಾರಣನೆಂದು ಸಿದ್ಧಾಂತ

तत्वप्रकाशिका – युक्तमेव विष्णोर्जगत्कारणत्वं न त्वसतः । तस्याभाव् ।यमांत्मतामन्तरेण स्वरूपत एव प्रतिषेपनुद्धिविषयत्वात् । न हि पटप्रागभावस्य कारणत्वं सम्भवतीति भावः (न हि शशिवषाणादीनां यत्किश्चित् प्रति कारणत्वं सम्भवतीति भावः) नन्वेतस्मित्रपिकरणेऽसतो जगन्कारणत्वं वदतां शून्यवानां समयो निराक्रियते न तु श्रुतिप्राप्तमसन्मतम्। 'एतेन सर्वे व्याख्याताः' हत्यसदादिशत्वानां ब्रह्मविषयत्वस्योक्तत्वेनासतः प्राप्त्यभावात् । अतोऽपव्याख्यानमेतदित्यत आह् – असत इति ।।

ವಿಷ್ಣುವಿನಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವ ಬರುತ್ತದೆ ಹೊರತು ಅಸತ್ತಿನಲ್ಲಿ ಅಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಅಸತ್ ಎಂಬುದು ಅಭಾವತ್ತರೂಪಧರ್ಮದಿಂದ ಪ್ರತೀತವಾಗದೇ ಕೇವಲ ಧರ್ಮಿಸ್ಮರೂಪ-ದಿಂದಲೇ ನಿಷೇಧಬುದ್ದಿಗೆ ವಿಷಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಕೇವಲ ಅಭಾವ ಸ್ವರೂಪದಿಂದಲೇ ಬುದ್ದಿಗೆ ವಿಷಯವಾಗುವ ಶಶವಿಷಾಣಾದಿಗಳಿಗೆ ಅಥವಾ ಘಟಪ್ರಾಗಭಾವಕ್ಕೆ ಯಾವ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಕುರಿತು ಕರ್ತೃತ್ವವು ಸಂಭವಿಸಲಾರದು.

ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಅಸತ್ರಿಗೆ (ಶೂನ್ಯಕ್ಕೆ) ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವ ಹೇಳುವ ಬೌದ್ಧಮತದ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲ್ಪಟ್ಟಿದೆಯೇ ಹೊರತು ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ತ ಅಸತ್ಯಾರಣತ್ವವಾದನನ್ನು ನಿರಾಸ ಮಾಡಿಲ್ಲ -ಏಕೆಂದರೆ 'ಏಕೇನ ಸರ್ವೇ ವ್ಯಾಪ್ರಾತಾ:' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಬರುವ ಅಸದಾದಿ ಸರ್ವಶಬ್ಧವು ಬ್ರಹ್ಮ ಮಚಕವೆಂದು ಹೇಳಿರುವುದರಿಂದ ಅಸತ್ಯಾರಣವಾದವೇ ಪ್ರಾಪ್ರವಾಗುವುದಲ್ಲ. ಅದ್ದರಿಂದ ಭಾಷ್ಕದ ವ್ಯಾಪ್ರಾನವು ಅಪವ್ಯಾಪ್ಯಾನವೇ ಆಗುತ್ತದೆ. ಈ ಶಂಕೆಗೆ 'ಅಸತಃ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ಉತ್ತದ ಕೊಡುತ್ತಾದೆ.

ವಿಶೇಷ ವಿಚಾರ - ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಟೀಕಾದ ಪ್ರಕಾರ 'ವಿಶ್ವಪ್ರಾಗಭಾವ ಕಾರಣ' ಎಂದು ಪೂರ್ವಜ್ಯ, ಜ್ರಹವೇಕಾರಣದಲ್ಲು ಓದ್ಯಾಪ, ಭಾವರೋಧಕಾರರು 'ಆಸತ್ ಶುಟ್ಟಿ ಕೂನ್ಯವೆಂದೇ ಅರ್ಥ - ವಿಶ್ವಪ್ರಾಗಭಾವವಲ್ಲ ಎಂದಿದ್ದಾರೆ. ಆರುದರಿಂದ ಅರ್ವ ಆರುವತ್ತಿ ಸೀಕಾದಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಯಾಣೆ ನಿರೋಪಿಸುವಾಗ 'ನ ಹಿ ಘಟಪ್ರಾಗಭಾವಸ್ಯ ಕಾರಣತ್ತೆಂ ಸಂಭವತೀತಿಭಾವಃ' ಎಂದು ಹಾಗೂ ಅದಕ್ಕಿಂತ ಮೊದಲು 'ಆತ್ರ ಸರ್ವತ್ತ ಅಸಚ್ಚಲ್ಲಿಗೆ ಪ್ರಲಯವರ್ತಿದಿತ್ತವುಗಭಾವನ್ಯ ಕಾರಣತ್ತು ಸಮಾತ್ರದ ಆಸಕ್ತಿತ್ತವೆ ಸಮಾತ್ರದ ಬೇಕಾವಾತ್ಮಗಳು ಇದನ್ನೇ ಹೇಳುತ್ತವೆ. ಆದರೆ 'ಘಟಪ್ರಾಗಭಾವನ್ಯ' ಎಂಬ ತಟ್ಟದ ಸ್ವಾವದಲ್ಲಿ 'ಚಿತರಿವಾಣಕಾರೀಹಾಂ' ಎಂಬ ಟೀಕಾ ಪಾಹಾಡರವೂ' ಬಹಲಭ್ವವಿದೆ. ಆದ್ರಂದ ಅದನ್ನು ಅಧುರವಾಗಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ಭಾವರೋಧರಲ್ಲಿ ಕೊನ್ನ ಕಾರಣಕಾವಾದವನ್ನು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವೆಂದು ಪರೀಣಕವರಿಗಿದು ದಾರು ದಾರ್ಯವಾದವಾಗವಾತ ಕಾರಣವಾಗವರೋ ಹಾಗೆ ವಿಶ್ವಪ್ರಾಗಭಾವವು ಕಾರಣವಾಗದರಿಂದ ಆದನ್ನು ಅಧುರವಾಗಿಯಾವು ಪರೀಣವಾಗದರೊಂದು ಹಾಗೂ ಚಿತ್ರಪ್ರಾಗಭಾವವು ಕಾರಣವಾಗದಂತದೆಂದು ಪಾಹಾಡರವನ್ನು ದೃಷ್ಟಾಂತವಾಗಿ ಪರಿಗಣಿಸಿ ಎತ್ತಪ್ಪಾಗಿಸಿದ್ದಾನೆ.

# ಇಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದ್ದು ಅಸದ್ವಾದದ ನಿರಾಕರಣೆ

तत्वप्रकाशिका – अत्राधिकरणेसऽसतः कारणत्वप्रलयस्यितत्वाभिघायक श्रुत्या विरुद्धं विष्णोर्जगत्कारणत्वाभिघायकं वेदवाक्यमिति श्रुतिप्राप्तमेवासन्मतं

# निराक्रियते न तु समय इत्यर्यः । ननृक्तमेवासतो न श्रुतौ प्राप्तिरिति तत्राह – सर्वेति ।।

ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಅಸತ್ರಿಗೆ ವಿಶ್ವಕಾರಣತ್ಯ ಮತ್ತು ಪ್ರಲಯಕಾಲಸ್ಥಿತತ್ವದರ್ಮಗಳನ್ನು ಹೇಳುವ ಶ್ರುತಿಗೆ ವಿಷ್ಣುವಿನ ಜಗತ್ತಾರಣತ್ಯ ಪ್ರತಿಪಾರಕ ವೇದವಾಕೈದಿಂದ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರುತಿ ಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಅಸದ್ವಾದವನ್ನೇ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ ಹೊರತು ಕೂಪ್ಪ ಕಾರಣ ಎಂಬ ದರ್ಶನದ ನಿರಾಕರಣೆಯನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಮಾಡಿಲ್ಲ.

ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಅಸದ್ವಾದದ ಪ್ರಸಕ್ತಿಯೇ ಇಲ್ಲಿ ಬರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ್ದೇವಲ್ಲ? ಎಂದರೆ ಭಾಷ್ಕಕಾರರು ಉತ್ತರ ಕೊಡುತ್ತಾರೆ. 'ಸರ್ವ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕದಿಂದ.

#### ಶೂನ್ಯವಾದದ ನಿರಾಕರಣೆ ಇಲ್ಲಿ ಮಾಡಿಲ್ಲ

तत्वप्रकाशिका – नन्वस्त्वेवमसतः प्राप्तिस्तयापि समयोऽत्र निराक्रियत इति किं न स्यादित्यत आइ – तयेति ।।

ಈ ರೀತಿಯಾಗಿ ಶ್ರುತ್ಯುಕ್ತವಾದ ಅಸದ್ವಾದದ ಪ್ರಸಕ್ತಿ ಇಲ್ಲಿ ಬಂದರೂ, ಶೂನ್ಯವಾದದ ನಿರಾಕರಣೆ ಇಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆಂದು ಏಕೆ ಹೇಳಬಾರದು ? ಎಂದರೆ 'ತಥಾ' ಎಂಬುದರಿಂದ ಉತ್ತರ ಕೊಡುತ್ತಾರೆ.

## ಸಮಯಪ್ರಾಪ್ತದ ನಿರಾಕರಣೆ ಎರಡನೆಯ ಪಾದದಲ್ಲಿದೆ

तत्वप्रकाशिका – अमुख्यतयेत्यर्थः । शून्यवादिसमयतस्योपरितनपादे निराकरिष्यमाणत्वात् । अत्र श्रुतिप्राप्तमेवासन्मतं निराक्रियत इत्येवाङ्गीकार्यम्। अन्यया पौनरुक्त्यापातदिति भावः ॥ यदात्र ब्रह्मणे जगत्कारणत्ववाचिश्रुतेः श्रुतिप्राप्तासन्मतविरोघो निराक्रियते तर्होतदिषकरणं तृतीयपादे निवन्यनीयं न तु युक्तिविरोघपरिहारात्मकेऽस्मिन् पाद इत्यत आह – अर्घादिति ॥

ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ 'ತಥಾ ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ತಮೇವಾಸನ್ಮತಮತ್ರ ನಿಷಿದ್ಧ್ಯತೇ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕದಲ್ಲಿ 'ತಥಾ' ಶಬ್ದಕ್ಕೆ, ಆಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಎಂದರ್ಥ. ಇದಕ್ಕೆ 'ಅಸನ್ಮತ' ಎಂಬಲ್ಲಿ ಸಂಬಂಧ. ಆಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಶ್ರತಿ ಪ್ರತಿಪಾದಿತವಾದ ಅಸನ್ನತ ಎಂದು ಇದರರ್ಥ. ಬೌದ್ಧಸಮಯವನ್ನು ಮುಂದಿನ ಪಾದದಲ್ಲಿ ನಿರಾಕರಣ ಮಾಡುವವರಿದ್ದಾರೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಇಲ್ಲಿ ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಆಸತ್ಕಾರಣತ್ವವಾದವನ್ನೇ ನಿರಾಕರಣ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆಂದು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಬೇಕು. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ, ಒಂದೇ ಸಮಯವನ್ನು ಎರಡು ಕಡೆ ನಿರಾಕರಣ ಮಾಡುವ ಪ್ರಸಂಗ ಬರುವುದರಿಂದ ಸೂತ್ರಕಾರರ ಮೇಲೆ ಪುನರುಕ್ತಿ ದೋಷ ಪ್ರಸಕ್ತಿ ಬರುತ್ತದೆಂದು ಭಾಷ್ಯದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಜಗತ್ಯಾರಣತ್ವ ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುವ ಶ್ರುತಿಗೆ ಅನ್ನಶ್ರುತಿಯಿಂದ ಪ್ರಾಸ್ತವಾದ ಅಸತ್ಯಾರಣತ್ವಮತರ ವಿರೋಧವನ್ನು ನಿರಾಕರಣ ಮಾಡುವುದಾದರೆ, ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಶ್ರುತಿವಿರೋಧಪರಿಹಾರರೂಪವಾದ ಮೂರನೇ ವಾದದಲ್ಲಿ ಸೇರಿಸಲಾಗದು. ಈ ಪ್ರಕ್ಷಗೆ 'ಆರ್ಥಾತ್' ಎಂಬುದರಿಂದ ಉತ್ತರ ನೀಡುತ್ತಾರೆ.

## ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಪಾದಾಂತರ್ಭಾವಸಂಗತಿ

तत्वप्रकाशिका – न केवलमत्र श्रुतिविरोधः परिष्ठियते, येनासङ्गतिः । किं नाम करणमभिमतं प्रलयेऽसद्भवितुमहित वस्तुत्वात् कार्यवदित्यायसतः कारणत्व-प्रतिपादकपुक्तिविरोधेग्योति भावः । तथापि युक्तिवरोधेमात्रपरि हारात्मके पादे श्रुतियुक्तिवरोधेपरिहारोऽसङ्गत इत्यतोऽध्यिदिन्युक्तम् । नात्र श्रुतियुक्तिवरोधेपरिहारोधे एव । तथा हि – अत्रासतः कारणत्वप्रतिपादकपुक्तिः पूर्ववादिनोधन्यस्यते । तस्यास्य निर्मृत्वाय असाधकत्वात् तन्मूलभूता च श्रुतिकच्यते । तथा चानुपपत्रभाषित्वे श्रुतेरयांन्तरे प्रामाण्याभाव इति अर्तिकच्यते । तथा चानुपपत्रभाषित्वे श्रुतेरयांन्तरे प्रामाण्याभाव इति तश्रुतिविध्यपरिहारस्य पुक्तिविरोधेपरिहाराङ्गत्वात्, ना सङ्गतिरिति युक्तमेवोक्तव्यास्ययानियिति भावः ॥ ८ ॥

# निराक्रियते न तु समय इत्यर्घः । ननृक्तमेवासतो न श्रुतौ प्राप्तिरिति तत्राह – सर्वेति ।।

ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಅಸತ್ರಿಗೆ ವಿಶ್ವಕಾರಣತ್ವ ಮತ್ತು ಪ್ರಲಯಕಾಲಸ್ಥಿತತ್ವದರ್ಮಗಳನ್ನು ಹೇಳುವ ಶ್ರುತಿಗೆ ವಿಷ್ಣುವಿನ ಜಗತ್ರಾರಣತ್ವ ಪ್ರತಿಪಾರಕ ವೇದವಾಕೈದಿಂದ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರುತಿ ಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಅಸದ್ವಾದವನ್ನೇ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ ಹೊರತು ಕೂನ್ನ ಕಾರಣ ಎಂಬ ವರ್ಶನದ ನಿರಾಕರಣೆಯನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಮಾಡಿಲ್ಲ.

ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಅಸದ್ವಾದದ ಪ್ರಸಕ್ತಿಯೇ ಇಲ್ಲಿ ಬರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ್ದೇವಲ್ಲ? ಎಂದರೆ ಭಾಷ್ಕಕಾರರು ಉತ್ತರ ಕೊಡುತ್ತಾರೆ. 'ಸರ್ವ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕದಿಂದ.

#### ಶೂನ್ಯವಾದದ ನಿರಾಕರಣೆ ಇಲ್ಲಿ ಮಾಡಿಲ್ಲ

तत्वप्रकाशिका – नन्वस्त्वेवमसतः प्राप्तिस्तथापि समयोऽत्र निराक्रियत इति किं न स्यादित्यत आह – तथेति ।।

ಈ ರೀತಿಯಾಗಿ ಶ್ರತ್ಯುಕ್ತವಾದ ಅಸದ್ವಾದದ ಪ್ರಸಕ್ತಿ ಇಲ್ಲಿ ಬಂದರೂ, ಶೂನ್ಯವಾದದ ನಿರಾಕರಣೆ ಇಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆಂದು ಏಕೆ ಹೇಳಬಾರದು ? ಎಂದರೆ 'ತಥಾ' ಎಂಬುದರಿಂದ ಉತರ ಕೊಡುತ್ತಾರೆ.

# ಸಮಯಪ್ರಾಪ್ತದ ನಿರಾಕರಣೆ ಎರಡನೆಯ ಪಾದದಲ್ಲಿದೆ

तत्वप्रकाशिका – अमुख्यतयेत्यर्थः । शृत्यवादिसमयतस्योपरितनपादे निराकरिष्यमाणत्वात् । अत्र श्रुतिप्राप्तमेवासन्मतं निराक्रियत इत्येवाङ्गीकार्यम्। अन्यथा पौनश्कत्यापातदिति भावः ॥ यद्यत्र ब्रह्मणे जगत्कारणत्ववाचिश्रुतेः श्रुतिप्राप्तासन्मतविरोधो निराक्रियते तर्श्वेतदिधकरणं तृतीयपादे निवन्धनीयं न तु युक्तिविरोधपरिहारात्मकेऽस्मिन् पाद इत्यत आह – अर्घादिति ॥

ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ 'ತಥಾ ಶ್ರತಿಪ್ರಾಪ್ತಮೇವಾಸನ್ಮತಮತ್ರ ನಿಷಿದ್ಧ್ಯತೇ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಯದಲ್ಲಿ 'ತಥಾ' ಶಬ್ದಕ್ಕೆ, ಅಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಎಂದರ್ಥ. ಇದಕ್ಕೆ 'ಅಸನ್ಮತ' ಎಂಬಲ್ಲಿ ಸಂಬಂಧ. ಅಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಶ್ರತಿ ಪ್ರತಿಪಾದಿತವಾದ ಅಸನ್ಯತ ಎಂದು ಇದರರ್ಥ. ಬೌದ್ಧಸಮಯವನ್ನು ಮುಂದಿನ ವಾದರಲ್ಲಿ ನಿರಾಕರಣ ಮಾಡುವವರಿದ್ದಾರೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಇಲ್ಲಿ ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಅಸತ್ಕಾರಣತ್ವವಾದವನ್ನೇ ನಿರಾಕರಣ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆಂದು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಬೇಕು. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ, ಒಂದೇ ಸಮಯವನ್ನು ಎರಡು ಕಡೆ ನಿರಾಕರಣ ಮಾಡುವ ಪ್ರಸಂಗ ಬರುವುದರಿಂದ ಸೂತ್ರಕಾರರ ಮೇಲೆ ಪುನರುಕ್ತಿ ದೋಷ ಪ್ರಸಕ್ತಿ ಬರುತ್ತದೆಂದು ಭಾಷ್ಯದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಜಗತ್ಯಾರಣತ್ವ ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುವ ಶ್ರತಿಗೆ ಅನ್ಯಶ್ರತಿಯಿಂದ ಪ್ರಾಸ್ತವಾದ ಅಸತ್ಯಾರಣತ್ವಮತರ ವಿರೋಧವನ್ನು ನಿರಾಕರಣ ಮಾಡುವುದಾದರೆ, ಈ ಅಧೀರಣವು ಶ್ರುತಿನಿರೋಧಸರಿತಾರರೂಪವಾದ ಮೂರನೇ ವಾದದಲ್ಲಿ ಸೇರಿಸಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಹೊರತು ಕೇವಲ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಸರಿತಾರ ಮಾಡುವ ಈ ಪಾದದಲ್ಲಿ ಸೇರಿಸಲಾಗದು. ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಆರ್ಥಾತ್' ಎಂಬುದರಿಂದ ಉತ್ತರ ನೀಡುತ್ತಾರೆ.

# ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಪಾದಾಂತರ್ಭಾವಸಂಗತಿ

तत्वप्रकाशिका – न केवलमत्र श्रुतिविरोधः परिष्ठियते, येनासङ्गतिः । कि नाम करणमभिमतं प्रलयेऽसद्भवितुमहिति वस्तुत्वात् कार्यवदित्यायसतः कारणत्व-प्रतिपादकपुक्तिविरोधेगायीति भावः । तथापि युक्तिवरोधेमात्रपरि हारात्मके पादे श्रुतियुक्तिवरोधेयपिहारोऽसङ्गत इत्यतोऽध्यरिहपुक्तम् । नात्र श्रुतियुक्त्योः स्वतन्त्रं विराधद्भयं परिष्ठियते कि तु श्रुतिविरोधेपरिहारोणायन्ततो युक्तिवरोधे एव । तथा हि – अत्रासतः कारणत्वप्रतिपादकपुक्तः पूर्ववादिनोधन्यस्यते । तस्यास्व निर्मृत्वाय असाधकत्वात् तन्मृत्वभूता च श्रुतिकच्यते । तथा चानुपप्रभाषित्वेन श्रुतेरधांन्तरे प्रामाण्याभाव इति तिहरोधे परिहते निर्मृत्वयुक्तः स्वत एवाप्रामाण्यमिति । अतोऽत्र श्रुतिविधेयपरिहारस्य युक्तिविरोधेपरिहारस्य युक्तिविरोधेपरिहारस्य विराह्मित्वरोधेपरिहारङ्गत्वान्, ना सङ्गतिरिति युक्तमेवोक्तवः पास्थ्यानमिति भावः ॥ ८ ॥

ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಕೇವಲ ಶ್ರುತಿವಿರೋಧವನ್ನೇ ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುತ್ತಿಲ್ಲ. ಹಾಗಾಗಿದ್ದಲ್ಲಿ ಈ ಪಾದದಲ್ಲಿ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಅಸಂಗತವಾಗುತ್ತಿತ್ತು. ಆದರೆ 'ಅಭಿಮತಂ ಕಾರಣಮ್ ಪ್ರಲಯೇ ಅಸದ್ಕವಿತುಮರ್ಹತಿ ವಸ್ತುತ್ವಾತ್ ಕಾರ್ಯವತ್' - ಕಾರಣವೆನಿಸಿರುವುದು ಪರಿಹರಿಸಲಾಗಿದೆಯೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಆದರೂ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ ಮಾತ್ರ ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುವ ಈ ಪಾದದಲ್ಲಿ ಶ್ರುತಿವಿರೋಧ ಹಾಗೂ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುವುದು ಅಸಂಗತವಲ್ಲವೆ? ಈ ಆಕ್ಷೇಪ ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಲೂ ಸಹ ಭಾಷ್ಯಕಾರರು 'ಅರ್ಥಾತ್' ಎಂಬ ಶಬ್ದ ಯೋಜನೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಶ್ರುತಿ ಮತ್ತು ಯುಕ್ತಿಗಳಿಗಿರುವ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಎರಡು ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಿಲ್ಲ. ಶ್ರುತಿವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರದ ಮೂಲಕ ಆರ್ಥಾತ್ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಅದು ಹೀಗೆ - ಇಲ್ಲಿ ಅಸತ್ತಿಗೆ ಜಗತ್ತಾರಣತ್ವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಯು ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಉದಾಹರಿಸುತ್ತಾನೆ. ಈ ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ಮೂಲಭೂತವಾದ ಪ್ರಮಾಣವಿಲ್ಲವಾದರೆ, ಅದರಿಂದ ಅನುಮಿತಾರ್ಥದ ಸಾಧನೆಯು ಶಕ್ಕವಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅದಕ್ಕೆ ಮೂಲ ಪ್ರಮಾಣವಾಗಿ 'ಅಸದೇವ ಇದಮಗ್ರ ಆಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಾನೆ. ಈ ಶ್ರುತಿಯು ಹೇಳುವ ಅರ್ಥ ಕೂಡದ ಕಾರಣ ಈ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ರೀತಿ ಶ್ರುತಿ ವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಿದಾಗ ಪುನಃ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಯ ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ಯಾವ ಮೂಲಭೂತವಾದ ಪ್ರಮಾಣವೂ ಇಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಅದು ಸ್ವತಃ ಅಪ್ರಮಾಣವೇ ಆಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಶ್ರತಿವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರವು ಯುಕ್ತಿ ವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರದ ಅಂಗಭೂತವಾದ್ದರಿಂದ, ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಈ ಪಾದಾಂತರ್ಗತವಾಗುತ್ತದೆ. ಯಾವುದೇ ರೀತಿಯ ಅಸಂಗತಿಯೂ ಇಲ್ಲ. ಆದ ಕಾರಣ ಇಲ್ಲಿ ಮಾಡಿರುವ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವು ಯುಕ್ತವೇ ಆಗಿದೆಯೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

#### ಮಂತ್ರಾಲಯ ಪ್ರಭುಗಳಾದ ಶ್ರೀರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥಕ್ರೀಪಾದರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಬಾವದೀಪ

#### ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಏಕೆ ಹೊರಟಿದೆ ?

भावदीपः - असदिति चेत्र प्रतिषेधमात्रत्वात् ।। ८ ।। युक्तिविरोधो निराक्रियतः इत्यादि भाष्यदिशाऽस्यान्तर्भावसङ्गातेनाहः - अत्र ब्रह्मणः इति ।। युक्तीति ।। श्रृत्युपसर्वनप्रागभावकर्तृत्वसाधकयुक्तीत्यर्थः। सा चाग्रे व्यक्त। उक्तं चानुभाष्ये। अल्पवाक्ययुता युक्तिर्वहृतैव विरोधिनीति। अत्रात्पत्वबहुत्वे गुणत्वप्रधानत्वे इति सुधायामेवोक्तम्।

ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿನಿರೋಧನನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುತ್ತಾರೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಹಣರಂತೆ ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಅಂತರ್ಭಾವ ಸಂಗತಿಯನ್ನು ಉಪದಾರನೆ ಮಾಡಲು 'ಅತ್ರ ಬ್ರಹ್ಮಣ' ಇತ್ತಾದಿ ಗ್ರಂಥವು ಹೊಂಟಿದೆ. 'ಯುಕ್ತಿನಿರೋಧಸ್ಟ್' ಎಂಬಲ್ಲಿರುವ 'ಯುಕ್ತಿ' ಶಟ್ಟಿ ಕ್ರುತಿಯು ಅಪ್ರಧಾನವಾಗಿದ್ದು ಪ್ರಾಗಭಾವಕಕ್ಷ-ತೃತ್ಯಾಧಕವಾದ ಪ್ರಬಲವಾದ ಯುಕ್ತಿ ಎಂದರ್ಥ. ಇಂತಹ ಯುಕ್ತಿಯು ಮುಂದೆ ಸ್ಪಷ್ಟಾಮಗುತ್ತದೆ. ಅನುವ್ಯಾಮ್ಯಾನ್ಯವರ್ಲಿ' ಅಲ್ಲವಾಕ್ಕೆಯಾವ ಯುಕ್ತಿ ಬಹುಲ್ಲಿವ ವಿರೋಧಿಸೀ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಇದನ್ನೇ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅಪ್ರಧಾನವಾದ ಶ್ರಿತಿವಾಕ್ಕದಿಂದ ಸಹಿತವಾದ ಯುಕ್ತಿಯು ವೇದವನ್ನು ವಿರೋಧಿಸುತ್ತದೆ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅರ್ಥ. ಇಲ್ಲಿರುವ 'ಅಲ್ಲ' ಎಂಬ ಶಟ್ಟಿಕೆ ಅಪ್ರಧಾನ ಎಂದರ್ಥ. 'ಒಹುಲ' ಎಂಬ ಶಟ್ಟಿಕೆ ಅಪ್ರಧಾನ ಎಂದರ್ಥ. ಈ ಅರ್ಥವನ್ನು ವ್ಯಾಯಸುಧೆಯಲ್ಲಿಯೇ ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ. ಅದರಂದ ಚತುರ್ಥ ಪಾದದಲ್ಲಿ ಶ್ರತ್ತಿಯು ಅಪ್ರಧಾನವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಅದರ ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಶ್ರತ್ತಿಯು ಅಪ್ರಧಾನವಾಗಿದೆ, ಯುಕ್ತಿಯು ಪ್ರಬಲವಾಗಿದೆ. ಅದ್ದಂದ ಚತುರ್ಥಪಾದಕ್ಕಿಂತ ಇದರಲ್ಲಿರುವ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

#### ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲಿರುವ ಪರಸ್ತರ ವಿರೋಧ

भावदीपः - पूर्वसङ्गतिमाह - जगदिति ।। उक्तं जन्मादिसूत्र इत्यर्थः॥ श्रुतीति ।। यतो वा इति असदेवेदमग्र इत्यादिश्रुतिविरोध इत्यर्थः। भाष्ये विरोध इत्यत्र

# यतो वा इत्यादि श्रुतेरिति शेषं मत्त्वा साध्योक्तिपूर्वं उक्तेरित्यन्तं तावद् व्याचष्टे॥ न विष्णोरिति ।।

ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಿಂದ ಸಂಗತಿಯನ್ನು ತಿಳಿಸುವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ತಮೇವ' ಇತ್ತಾದಿ ವಾಕೃವು ಪ್ರವ್ಯವಾಗಿದೆ. 'ಉತ್ತಂ' ಎಂದರೆ ಜಸ್ಕಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ ಎಂದರ್ಥ. 'ಶ್ರುತಿವಿಗಾನಂ' ಎಂಬುದರೈ 'ಯತೋ ವಾ ಇಮಾನಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಗೂ 'ರುಸರೇವರದಮ್ಮಗೆ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಗೂ ಪರಸ್ತರ ವಿವಾದವಿರುವುದು ಎಂದರ್ಥ. ಈ ವಿರೋಧನ ಸಂದೇಹಕ್ಕೆ ಕಾರಣವಾಗಿದ. ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿ 'ವಿರೋಧ:' ಎಂಬುದರ ಆನಂತರ 'ಯತೋ ವಾ ಇತ್ಯಾದಿಶ್ರುತೀ:' ಎಂಬುದನ್ನು ತೇಷವೂರನ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇನು. ಈ ಆಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ಹೊಂದಿ ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿ ಹೇಳರ ಸಾಧ್ಯವನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡುವ ಮೂಲಕ 'ಉತ್ತೇ:' ಎಂಬುಲ್ಲಿರುವ ತನಕ ಭಾಷ್ಟದ ಮಾತುಗಳನ್ನು ವ್ಯಾಪ್ಯಾನ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ನ ವಿಷ್ಯೋ:' ಇತ್ಯಾದಿ ಗ್ರಂಥವು ಹೊರಟದೆ.

'ಯತೋ ವಾ' ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಯವು ಅಪ್ರಮಾಣವೆಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ

भावदीप: - अप्रयोजको हेतुरित्यतः ईतंबरस्य स्रष्टृत्ववदसतोऽपि स्रष्टृत्वं श्रूयत इति न्यायविवरणप्रयुक्तवितप्रत्ययोक्तसाम्यं व्यनक्ति॥ न हीति॥ अस्त्वसतोऽपि कारणत्वोक्तिस्तावता कथं यतो वा इत्यादिश्चतिनं प्रमाणं येन विष्णुकारणत्वं न युक्तमित्यतः विरोध इति भाष्यांशं फलोक्त्या विवृण्वन् उपसंहरित॥ अत इति॥ यतो वा इत्यादिश्चतेरसद्वा इत्यादिश्चतिविरोधेनाप्रमाण्यादित्यर्थः।

ಹೇತುವು ಅಪ್ರಯೋಜಕವಾಗಿದೆ ಎಂದರೆ 'ಈಶ್ವರಸ್ಥೆ ಗ್ರಷ್ಟ್ರತ್ವವತ್ ಅಸರ್ತೋನಿಪಿ ಸ್ರಷ್ಟ್ರತ್ವಂ ಶ್ರೂಯಾಕೇ' 'ಈಶ್ವರಸಲ್ಲಿ ಸ್ರಷ್ಟ್ರತ್ವವಿದ್ದಂತೆ ಅಸತ್ರಿಸಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಸ್ರಪ್ಟ್ರತ್ವವು ಶ್ರುತವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ನ್ಯಾಯವಿವರಣದಲ್ಲಿ ಹೇಕದ ಉಭಯ ಪಕ್ಷದ ಸಾಮ್ಯವಸ್ಥೇ 'ನ ಹಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಆಸತ್ರಿಗೂ ಕೂಡ ಕಾರಣವಿದೆ ಎಂಬ ವಚನದಿಂದ 'ಯತ್ತೂ ವಾ ಇತ್ಯಾದಿ ಪ್ರತಿಯಿನ್ನು ಹೇಗೆ ಪ್ರಮಾಣವನ್ನುವಿರಿ? ಹಾಗೇನಾದರೂ 'ಯತ್ತೋ ವಾ 'ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಕವು ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗಿದ್ದಲ್ಲಿ' ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಜಗತ್ಯಾರಣತ್ವ ಆಯುಕ್ತವಾಗಿತ್ರಿತ್ತು ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ವಿರೋಧ್ಯ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಟದ ಭಾಗಕ್ಕೆ ಭಲವನ್ನು ಹೇಳುವ ಮೂಲಕ ವಿವರಿಸುವವರಾಗಿ ಉಪಸಂಹಾದ ಮಾಡಲು 'ಆತ:'

ಎಂಬ ವಾಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ. 'ಯತೋ ವಾ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಗೆ 'ಅಸದ್ತಾ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ವಿರೋಧವು ಬರುವುದರಿಂದ ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವನ್ನು ಒಪ್ಪಬೇಕು ಎಂಬುದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

#### 'ಅಸತ್' ಪದಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಹೇಗೆ ಆಶಂಕಿಸಿರುವಿರಿ ?

भावदीपः – नतु निःस्वरूपस्यासतो नियतप्रावसत्वरूपहेतृत्वायोगवदासीदिति सत्वोक्तिविरोधाच्य कथमसतः कारणत्वशङ्कः असच्छब्दस्य प्रागभावार्थत्वेऽपि तत्कारणत्वमात्रस्य विष्णुकर्तृत्वाविरोधाच्येत्यत आह – अत्र सर्वत्रासच्छब्देन प्रलयवर्तिविश्वप्रागभावोऽभिधीयते कारणशब्देन च कर्तेत्यवधेयमिति।।

ನಿಗ್ಯರೂಪವಾದ ಅಸತ್ರಿಗೆ ನಿಯಮೇನ ಮೊದಲು ಇರುವಿಕೆ ಎಂಬ ಹೇತುತ್ತವೇ ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲ. ಆಗೀರವಾಗ ಅಸತ್ತು ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗುತ್ತದೆಂಬ ಶಂಣೆಯನ್ನು ಹೇಗೆ ಮಾಡುವಿರಿ? ಒಂದುವೇ ಅಸತ್ ಶುಕ್ತಿ ಪ್ರಾಗಭಾವ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ವಿವಕ್ತಿಸಿದರೂ ಕೂಡ ಪ್ರಾಗಭಾವಕ್ಕೆ ತುರಣವಿದ್ದ ಮಾತ್ರದಿಂದ ವಿಜ್ಞುವಿನ ಜಗತ್ಯಕೃತ್ಯಾತ್ರವಿರುದ್ಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡಲು 'ಆತ್ರ ಸರ್ವತ್ರ ಆಸತ್ ಶಚ್ಚಿನ ಪ್ರಕರ್ಯವರ್ತಿ ವಿಶ್ವಪ್ರಾಗಭಾವ: ಅಭಿಧೀಯತೇ ಕಾರಣಶಸ್ವನ ಚ ಕರ್ತಾ ಇತ್ಯವರೇಯಮ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

ಅಚೀತನಕ್ಕೂ ಕೂಡ ಕರ್ತೃತ್ವವಿದೆ ಎಂಬ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಉಪಸಂಹಾರ

भावदीपः - अचेतनस्यापि कर्तृत्वं वृक्षेण स्थीयत इत्यादौ कर्त्रथंकतृतीया-विभक्तिदर्शनांद्युच्यत इति भावः। असदेवेति प्रागुक्तावधारणमाक्षिप्य समाधत्ते।। स्यादेतदिति।। सयुक्तिकत्यस्येति।। तथा च भाष्ये उक्तेरित्यन्तरं युक्त्या चेत्यपि ध्येयमिति भावः। युक्तिकच कारणं प्रत्येऽसद्भवितुमर्हीत। वस्तुत्वादित्यग्रे व्यक्ता ॥

ಅಚೇತನ ಪದಾರ್ಥಕ್ಕೂ ಕೂಡ ಕೆತ್ರಕತ್ವವಿರುವುದು 'ವೃಕ್ಷೇಣ ಸ್ವೀಯತೇ' ಇತ್ತಾದಿ ಸ್ಥಳದಲ್ಲಿ ಕಂಡಿದೆ. ಎಕೆಂದರೆ ಕರ್ತರ್ಥಕದಲ್ಲಿ ತೃತೀಯಾ ವಿಭಕ್ತಿಯು ಬಂದಿರುತ್ತದೆ ಎಂಬುದು 'ಕರ್ತಾ ಇತ್ನವಧೇಯಂ' ಇತ್ತಾದಿ ವಾಕ್ಟದ ಅಭಿಪ್ರಾಯವಾಗಿದೆ. 'ಅಸದೇವ' ಎಂಬ ಅವಧಾರಣವು ಹೇಗೆ ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ? ಎಂಬ ಆಕ್ಷೇಪಕ್ಕೆ ಸಮಾಧಾನವನ್ನು ನೀಡಲು 'ಸ್ಕಾದೇತತ್' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ. 'ಸಯುಕ್ತಿಕತ್ಸಸ್ತ' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದರಿಂದ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ 'ಉಕ್ತೇ' ಎಂಬ ಪದದ ಅನಂತರ 'ಯುಕ್ತಾ ಚ' ಎಂಬುದನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ಆ ಯುಕ್ತಿಯು ಹೀಗಿದೆ – 'ಕಾರಣಂ ಪ್ರಲಯೇಽಸದ್ಗವಿತುಮರ್ಹತಿ ವಸ್ತುತ್ತಾತ್' 'ವಸ್ತುವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಕಾರಣವಿರುವುದಿಲ್ಲ' ಎಂಬುದೇ ಆ ಯುಕ್ತಿಯಾಗಿದೆ. ಈ ವಿಷಯವು ಮುಂದೆ ಸಷವಾಗುತ್ತದೆ.

ಕರ್ತೃತ್ವವು ಅಭಾವದಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲ भावदीपः - असतः कारणत्वं न चेदकर्तृकं जगत्स्यादित्यतो भाष्ये साध्यभागस्यार्थमाह - युक्तमेवेति ।। कारणत्वं कर्तृत्वमित्यर्थः॥ न त्वसत इति ।। न विश्वप्रागभावस्येत्यर्थः। इति चेत्र निषेधैकस्वरूपस्य न कर्तृतेत्यनुभाष्योक्तेः। प्रतिवेधात्मकत्वं तु भावस्याभावधर्मतः। धर्मधर्म्यैक्यतश्चैव न तु तन्मात्रता भवेत्। अभावस्य च भावोऽपि धर्मोऽथापि हि धर्मिशः। तादृक्त्वं मात्रतेहोक्तेत्यनुभाष्यदिशा भाष्यस्थहेत्वंशं मात्रपदार्थं वदन् व्याचष्टे॥ तस्येति ।। तात्पर्यार्थः॥ स्वरूपत एवेति ।। घटाभावादिवदिति भावः। सर्वभावानामभावधर्मात्मना प्रतिषेधबुद्धिविषयत्वम स्तीति कुलालादौ व्यभिचारनिरासाय अभावधर्मात्मतामन्तरेणेति मात्रपदार्थो विवृतः। न हि तादुरो अभावे बुद्धिपूर्वककृति (प्रवृति) मत्त्वरूपमीश्वरगतत्वेनास्मदभिमतं कर्तृत्वं यज्यते घटाभावादावदर्शनादित्याह - न हीति।।

ಅಸತ್ ಗೆ ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪದೇ ಇದ್ದರೇ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಯಾರೂ ಕೂಡ ಕರ್ತೃವೇ ಇಲ್ಲ ಎಂಬ ಪರಿಸ್ಥಿತಿ ಬರುತ್ತದೆ ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿರುವ ಸಾಧ್ಯಭಾಗಕ್ಕೆ ಅರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳುವ ಮೂಲಕ ಉತ್ತರಿಸುವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ಯುಕ್ತಮೇವ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ. ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವ ಹಾಗೂ ಕರ್ತೃತ್ವಗಳು ಯುಕ್ತವೇ ಆಗಿವೆ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅರ್ಥ. 'ನ ತ್ವಸತಃ' ಎಂದರೆ ವಿಶ್ವಪ್ರಾಗಭಾವಕ್ಕೆ ಎಂದರ್ಥ.

'ಇತಿ ಚೇನ್ನ ನಿಷೇಧೈಕಸ್ವರೂಪಸ್ಯ ನ ಕರ್ತೃತಾ' ಪ್ರಾಗಭಾವವು ಕೇವಲ ನಿಷೇಧಸ್ವರೂಪ-ವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಹೇಳಬಾರದು' ಎಂಬುದಾಗಿ ಅನುವ್ಯಾಖ್ಯಾನದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

ಪ್ರತಿಷೇಧಾತ್ಮಕತ್ತೂ ತು ಭಾವಸ್ಥಾಭಾವಧರ್ಮತ: । ಧರ್ಮಧರ್ಮೈಕೃತತ್ವೆವ ನ ತು ತನ್ರಾತ್ರತಾ ಭವೇಶ್ । ಅಭಾವಸ್ಥ ಚ ಭಾವೋನಪಿ ಧರ್ಮೋನಥಾಪಿ ಹಿ ಧರ್ಮಿಶ: । ತಾದೃಕ್ತಂ ಮಾತ್ರತೇಹೋಕ್ತಾ ॥

ಭಾವರೂಪವಾರ ಕರ್ತ್ಯಗರಿಗೂ ಕೂಡ ಪ್ರತಿಜೀಧಸ್ವರೂಪತ್ವವು ಇದ್ದೇ ಇದೆ. ಏಕೆಂದರ ಅನ್ನೋಡ್ಬಾಭಾವವು ಭಾವರೂಪ ಪದಾರ್ಥಗಳ ಧರ್ಮವಾಗಿದೆ ಮತ್ತು ಧರ್ಮಧರ್ಧಗರಿಗೆ ಪಕ್ಕಿವಿದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಭಾವತ್ ಅಭಾವರೂಪತ್ವವನ್ನು ಹೇಳಬಹುದು. ಆದರೆ ಕರ್ತ್ಯಗರಿಗದ ಕುಂಬಾರ ಮೊದಲಾದ ಭಾವವದಾರ್ಥಗರಿಗೆ ಕೇವರ ಪ್ರತಿಜೀಧವ್ವವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಪಕ್ಕ ಮತ್ತು ದೃಷ್ಟಾಂತವನಿಸಿರುವ ಅಭಾವಗಳಲ್ಲಿ ಭಾವರಮ್ಮಗಳು ಇವೆ. ಅದು ಧರ್ಮಿಯಂದ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿವೆ. ಅದರೂ ಕೂಡ ಸ್ವರೂಪಾನಿಧಿ ಮೊದಲಾದ ದೋಡಕ್ಕೆ ಅಮಾತುದಿಲ್ಲ. ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ಪ್ರತಿಜೀಧಮಾತ್ರ' ಎಂಬ ಶಟ್ಟಕ್ಕೆ ಧರ್ಮಿಯಲ್ಲಿರುವ ನೇರವಾದ ಪ್ರತಿಜೀಧರ ಎಂದರ್ಥ.

ಹೀಗೆ ಅನುವ್ಯಾಪ್ಯಾನದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದರ ಪ್ರಕಾರ ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿರುವ ಹೇತ್ವಂಶವು ಮಾತ್ರ ಪದದ ಅರ್ಥವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮೂಡಲು 'ತಕ್ಕ' ಇತ್ತಾರಿ ಬೀಕಾ ವಾತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ. ಎಂಬುದು ಇದರ ಅರ್ಥ. ಸಕಲ ಭಾವಪದುರ್ಥಗಳಿಗೆ ಅಭಾವಧರ್ಮಾರ ಮೂರಕ ಪ್ರತಿಷೇಧಬುದ್ದಿವಿಷಯತ್ತೆ ಬರುವುದು ಕಂಡಿದೆ ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಕುರಾಲಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ವ್ಯಭಾವವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಇದರ ಪರಿಹಾರಕ್ಕೊಣ್ಣರ 'ಅಭಾವಧರ್ಮವಾ ಮಂತರೇಣ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಮಾತ್ರವದದ ಅರ್ಥವನ್ನು ವಿವರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಇಂಹಹ ಅಭಾವದಲ್ಲಿ ಬುಧ್ವಭಾವರ್ ಕೈಹಿಮತ್ರವೆಂಬ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿರುವ ನಮಗೆ ಅಭಿಮತವಾದ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಸರ್ವಥಾ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಘಟುಭಾವಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಇಂತಹ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಕಂಡಿಲ್ಲ. ಇದನ್ನೇ 'ನ ಹಿ' ಇತ್ತಾದಿ ಮಾತ್ರವು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ.

ಶಶವಿಷಾಣಾದೀನಾಂ ಎಂಬ ಪಾಠವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿದಾಗ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

भावदीप: - न हि शशविषाणादीनामिति पाठपक्षे तु यथा निःस्वरूपाणां शशविषाणादीनां नियतपूर्वक्षणसत्त्वस्वरूपं कारणत्वं शङ्कार्हं न भवति तथा बुद्धिहीने विश्वप्रागभावे बुद्धिपूर्वककृतिमत्त्वरूपकर्तृत्वं न संभवतीत्यर्थः। कारणत्वाद्यक्तिविरुद्धमि ति भाष्ये कारणत्वादेरुक्तिः श्रुतिः तद्विरुद्धमिति विग्रहः। न तु कारणत्वाद्धेतोर्युक्ति-विरुद्धमिति भिन्नं पदमुत्तरभाष्यविरोधादिति भावेनाह – कारणत्वप्रत्त्वस्थितत्वेति।।

ಕೆಲವು ಪುಸ್ತಕಗಳಲ್ಲಿ 'ನ ಹಿ ಶಕನಿವಾಗಾದೀನಾಂ' ಎಂಬ ವಾಠನಿದೆ. ಇದರ ಪ್ರಕಾರ ಹೇಗೆ ನಿದ್ವರೂಪವಾದ ಶಕರಿವಾಣದಿಗಳಿಗೆ ನಿಯಪಘೂರ್ವಕ್ಷಣಪತ್ವರೂಪವಾದ ಕಾರಣತ್ವದ ತಂಠೆಯೇ ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲವೋ ಹಾಗೆ ಬುದ್ದಿ ಇಲ್ಲದ ವಿಶ್ವವಾಗಭಾವದಲ್ಲಿ ಬುದ್ದಿಪೂರ್ವಕ್ಕತಿಮತ್ವವೆಯ ಕರ್ಕೃತ್ತದ ತಂಠೆಯೇ ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದರ್ಥ. 'ಕಾರಣತ್ತಾದ್ಯಕ್ತಿವಿರುದ್ದರ್, 'ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಕಾರಣತ್ವಾದಿಗಳನ್ನು ಹೇಗುವ ಶ್ರತಿ ಆರಕ್ಷೆ ವಿರುದ್ಧವಾದ ಎಂದರ್ಥ ಹೊರತು 'ಕಾರಣತ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಹೇತುವಿಗೆ ಯುಕ್ತಿನಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ ಎಂದರ್ಥವಲ್ಲ. ಹಾಗೆ ಆರ್ಥವನ್ನು ಒಪ್ಪಿದರೆ ಮುಂದಿನ ಭಾಷ್ಕದ ಮಾತಿಗೆ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ. ಈ ಆಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ 'ಕಾರಣತ್ವಪ್ರಳಯುಸ್ಥಿತಕ್ಕೆ' ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಯವು ಹೊರಟಿದೆ.

ದ್ವಿತೀಯ ಪಾದದಲ್ಲಿರುವ ಅಸದಧಿಕರಣದಿಂದ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯ ಸಮರ್ಥನೆ

भावदीपः - असन्मतमिति ।। प्रलयवृत्तिविक्तवप्रागभाव एव विक्तस्योपादानं कर्ता चेत्यभावोपादानकर्तृत्वमतमित्यर्थः। असतः प्राप्तिः कर्तृत्वेनाभावस्य प्राप्तिरित्यर्थः॥ उपरितनेति ।। नासतो दृष्टत्वादित्यत्रेत्यर्थः। असन्मतमभावकर्तृत्वमतं निषिध्यत इत्यर्थः॥ अन्यथेति ।। अत्रापि समयप्राप्तस्य निषेधे प्रागभावकर्तृत्वप्रापकसमयाभावेन शून्यकारणतानिषेधस्यैव प्रसङ्गादिति भावः।

'ಅಸನ್ ಮತಂ ನಿರಾಕ್ತಿಯತೇ' ಎಂದು ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಪ್ರಳಯದಲ್ಲಿ ಇರುವ ವಿಶ್ವಪ್ರಾಗಭಾವವೇ ವಿಶ್ವಕ್ಕೆ ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗಿದೆ ಮತ್ತು ಕರ್ತ್ಯವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಮತವನ್ನು ಎಂದರ್ಥ. 'ಅಸತಃ ಪ್ರಾಪ್ತಿ,' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಪ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಅಸಫಿಗೆ ಕರ್ತ್ಯಶ್ವವಾಗಿಲ್ಲ ಎಂದು ಬಾದರ ಅರ್ಥ. 'ಉಪರಿತನ ಪಾದೇ' ಎಂದು ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಮುಂದಿನ ಪಾದರಲ್ಲಿರುವ 'ಹಾಸತೋ ದೃಷ್ಟ್ಯಾತ್ರ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಎಂದು ಇದರ ಅರ್ಥ. 'ಅಸನ್ ಮತಂ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಅಭಾವಕತ್ರ್ಯಶ್ವಮತನನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ ಎಂದರ್ಥ. 'ಅಸ್ಥ ಮತನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ ಎಂದರ್ಥ. 'ಅಸ್ಥ ಹಾಗುತ್ತಿ ಅಭಾವಕತ್ರ್ಯಶ್ವಮತನನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ ಎಂದರ್ಥ. 'ಅಸ್ಥ ಹಾಗುತ್ತಿ

ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಒಂದುವೇಳೆ ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಇತರ ವಾದಿಗಳ ಮತದಿಂದ ಪ್ರಾಪ್ತವಾದದ್ದನ್ನು ನಿಷೇಧ ಮಾಡುವುದಾದರೆ ಪ್ರಾಗಭಾವಕರ್ತೃತ್ವ ಪ್ರಾಪತವಾದ ಮತಮೇ ಇಲ್ಲದ್ದರಿಂದ ಕೊನ್ನಕಾರಣಕ್ಕರ ನಿಷೇಧದಲ್ಲಿಯೇ ಇದು ಪರ್ಯವಾನವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತದೆ. ಆಗ ಪೌನರುಕ್ಕಾದಿ ದೋಷಗಳು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತವೆ ಎಂದರ್ಥ.

#### ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನೂ ಕೂಡ ಇಲ್ಲಿ ಪರಿಹರಿಸಲಾಗಿದೆ

भावदीपः – असत्कार्यं यथादृष्टं वस्तुत्वात्कारणं तथेत्यनुभाष्योक्तदिशा असदिति चेदिति सूत्रांशसूचितां युक्तिमाह – कारणिमिति ।। निमित्तकारणत्वेनोपादानकारणत्वेन च सिद्धान्त्यभिमतमीश्वरादृष्टप्रधानादिकं प्रतयेऽसत् अविद्यामां वस्तुत्वा-त्कार्यविद्यर्थः।

'ಅಸತ್ ಕಾರ್ಯಂ ಯಥಾದ್ಯಪ್ಪಂ ವಸ್ತುತ್ಕಾತ್ ಕಾರಣಂ ತಥಾ' 'ಮಹದಾದಿಕಾರ್ಯಗಳು ಪ್ರಕರದಲ್ಲಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ಪ್ರಮಾಣ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಅರರಂತೆ ಕಾರಣ ಎಂದು ಅಂಗೀನೆರಿಸಲ್ಪಟ್ಟರುವ ಈಶ್ವರಾದಿಗಳೂ ಕೂಡ ಪದಾರ್ಥವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಪ್ರಕರಣ ಕಾರಲ್ಲಿ ಇದುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಅನುವ್ಯಾಮ್ಯಾನದಲ್ಲಿ ಹೇರಿದ್ದಾರೆ. ಇದು 'ಆಸದಿಸಿಚೇತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಮ್ಯಾಮಾಗಿದೆ. ಇದರಿಂದ ಸೂಚಿತವಾದ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು 'ಕಾರಣಂ' ಇತ್ತಾದಿ ಟೀಕಾ ಪಂಕ್ರಯಂದ ನಿರೂಪಣೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಈಶ್ವರನು ನಿಮಿತ್ರಕಾರಣವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಪಕ್ಷಕತಿ ಮೊದಲಾದವುಗಳು ಉಪಾದಾನ ಕಾರಣವಾಗಿವೆ ಎಂಬುದು ಸಿದ್ಧಾಂತಗಳಿಗೆ ಅಭಿವ್ಯಕವಾಗಿದೆ. ಇವುಗಳನ್ನು ಪಕ್ಷದಷ್ಟಾಗಿ ಮಾಡಿ ಪ್ರಕರಣು ಇದ್ದದ್ದು ತಮರ್ಹತಿ ಮತ್ತುತ್ತಾತ್ ಕಾರ್ಯವರ್ತ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಅನುಮಣವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಇಂತಹ ಪ್ರತಿವಿಧೀಧವನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು 'ಕಾರಣಂ' ಎಂಬ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇರಿದ್ದಾರೆ

विश्वोपादानत्वं च सेत्स्यतीति भावेनोक्तमित्याद्यसतः कारणत्वेत्यादिपदम्। अर्थान्तरे प्रागभावकर्तृत्वादौ॥ ८ ॥

ಮೇಲೆ ಹೇಳದ ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಈಶ್ವರನೇ ಮೊದಲಾದ ಭಾವಶದಾರ್ಥಗಳಿಗೆ ಕಾರಣತ್ವವು ಪ್ರಕಯ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಕಾರ್ಯವಿದ್ದರೆ ಅದಕ್ಕೆ ಉಪಾದಾನ ಕಾರಣ ಇರಲೇಬೇಕು ಮತ್ತು ಕರ್ತೃವು ಕೂಡ ಇರಲೇಬೇಕು ಎಂಬ ನಿಯಮಾದಿದೆ. ಆದರೆ ಈಶ್ವರಾದಿಗಳು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಪರೀಕಣಕ್ಕಾರ್ ಆಭಾವತದ ವಿಶ್ವಕ್ಕೆ ಕರ್ತ್ಯವಾಗಿದೆ. ಮತ್ತು ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಒಪ್ಪರೀಕು. ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ ಆದಿ ಪರವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸಿದ್ದಾರೆ. 'ಅರ್ಥಾಂತರೇ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಪ್ರಾಗಭಾವಕಕ್ಕ ಸ್ಥಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಎಂದರ್ಥ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

'ಅಪೀತೌ ತದ್ವತ್ ಪ್ರಸಂಗಾದಸಮಂಜಸಮ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

# ब्रह्मसूत्रम् – अपीतौ तद्वत्प्रसङ्गादसमञ्जसम् ।।२।।

ಆಭಾವದಿಂದ ಜಗತ್ತು ಹುಟ್ಟುವುದಾದರೆ ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೂ ಇಲ್ಲವೆಂದಾಗಬೇಕಾದೀತು. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಭಾವಕರ್ತೃತ್ವವಾದವು ಸರಿಯಲ್ಲ.

ಆರ್ಥ -- ಅಪೀತೌ ತದ್ವತ್ ಪ್ರಸಂಗಾತ್ = ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೂ ಇಲ್ಲವೆಂದಾಗಬೇಕಾದೀತು. ಆದುವರೆಂದ ಅಭಾವಕರ್ತೃತ್ವವು, ಆಸಮಂಜಸಮ್ = ಅಭಾವವೇ ಕರ್ತೃವಾಗಿದೆಯೆಂಬ ಮತವು ಆಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ

ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲವೂ ಅಸತ್ತೇ ಆದೀತು

## ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – ।। अपीतौ तद्वत्प्रसङ्गादसमञ्जसम् ।।२।। असत उत्पत्तौ प्रलयेऽपि सर्वासत्त्वमेव स्यात् ।।२।।

ಅನುವಾದ - ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಅಸತ್ಕಾರಣತಾವಾದವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದ್ದರಿಂದ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣದಿಂದ ಪರಿಹರಿಸಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ. ಇದು ಅರ್ಥತ: ಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಪ್ರಯೋಜನ. ಅಸತ್ ಪದಾರ್ಥದಿಂದ ಜಗತ್ತು ಹುಟ್ಟುವುದಾದರೆ ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲವೂ ಕೂಡ ಅಸತೇ ಆಗಬೇಕಾದೀತು.

29

ಪ್ರತಿಪರಾರ್ಥ -- ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಜಗತ್ಯಾರಣತ್ವವನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುವ ಶ್ರುತಿಗೆ ಅಸತ್ಯಾರಣತ್ವದ ವಿರೋಧದ ನಿರಾಕರಣೆಯನ್ನು ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಹಾಗಾದರೆ ಇದಕ್ಕೆ ಮೂರನೆಯ ಪಾದದಲ್ಲಿ ಸಂಗತಿಯು ಬರಬೇಕಿತ್ತು ಯುಕ್ತಿವಿರೊಧದಂಹಾಶಕವಾದ ಈ ಪಾದದಲ್ಲಿ ಸಂಗತಿಯು ಬರುವುದಿಲ್ಲವಲ್ಲವೇ? ಈ ಪ್ರಕ್ಷಿಗೆ 'ಆರ್ಥಾತ್' ಎಂದು ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾನೆ. ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧೋ = ಯುಕ್ತಿಯು ವಿರೋಧವನ್ನು ಕೂಡ, ಅಥಾದ್ = ಪರಿಯಮಾನದಲ್ಲಿ, ನಿರಾಕ್ತಿಯತೇ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ಅಸತ: = ಅಸತ್ಪರ್ವಾರ್ಕಕ್ಕೆ, ಉತ್ಪತ್ತ್ = ಜಗತ್ರಿನ ಉತ್ಪತ್ತಿಯ ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಹೇಳಿದರೆ, ಪ್ರಕರ್ಯಿತಿ = ಪ್ರಕರ್ಯಾಲರಲ್ಲೂ, ಸರ್ವಾಸತ್ವವೀದ = ಎಲ್ಲವೂ ಅಸತ್ಯೇ ಆಗಿದೆ ಎಂದು, ಸ್ಕಾತ್ = ಆಗಬೇಕಾದೀತು.

#### ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

सत्तर्कदीपाविकः – युत्तयन्तरैरुकार्यं समर्ययते – अपीतावित्यादिना ॥

ಬೇರೆ ಯುಕ್ತಿಗಳಿಂದಲೂ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಸಮರ್ಥನ ಮಾಡಲು 'ಅಪಿತೌ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ.

# ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

#### ಅಭಾವಮತ ಅಸಮಂಜಸ

तत्त्वप्रदीपः - अपीतौ तद्धत्प्रसङ्गादसमञ्जसम् ।। असत उत्पत्त्यङ्गीकारे प्रलयेऽपि पूर्ववत् सर्वासत्त्वप्रसङ्गादसमञ्जसमिदम् असन्मतम् ।। ಅಸತ್ ಪದಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಉತ್ಪತ್ತಿಯನ್ನು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿದರೆ ಪ್ರಳಯದಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಯಾವುದೂ ಇಲ್ಲದೇ ಇರಬೇಕಾದ ಪ್ರಸಂಗ ಬರುತ್ತದೆ. ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಎನೂ ಇಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಅಸಮಂಜಸವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಭಾವಕ್ಕೆ ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುವ ಈ ಮತವು ಅಸಾಧುವಾಗಿದೆ.

#### ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕ<u>ಾ</u>

ಅಸತ್ತಿಗೆ ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವ ಒಪ್ಪಿದರೆ ಯಾವುದೇ ಬಾಧಕವಿಲ್ಲ

तत्वप्रकाशिका – यदुक्तं प्रतिषेधमात्रत्वाच्छञ्जविषाणादिवरसतो न कारणत्वमिति न तयुक्तम्। युक्तिविकद्वस्यापि श्रुतिवलात् कस्यविदसतः कारणत्वस्याभ्युगगमे वाधकाभावात् । च शशविषाणादीनामपि तयात्वप्रसङ्गः। सत्सु वेकाश्यवदस्तस्त्वपि वैलक्षण्योपपत्तेरित्याशृङ्गं परिदृरत्सुत्रमृपन्यस्य व्याचष्टे – अपीताबिति ।।

ಕೇವಲ ನಿಷೇಧಬುದ್ದಿಗೆ ಅಸತ್ತು ವಿಷಯವಾಗುವುದರಿಂದ ಮೊಲದ ಕೊಂಬಿನಂತೆ ಅದಕ್ಕೆ ಕಾರಣತ್ವವು ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಿದ್ದು ಯುಕ್ತವಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ, ಯುಕ್ತಿವಿರುದ್ಧವಾದರೂ ಶ್ರುತಿಪ್ರಮಾಣದ ಸಾಮರ್ಥ್ಯದಿಂದ ಯಾವುದಾದರೂ ಒಂದು ಪ್ರಕಾರ ಆಸತ್ತಿಗೆ ಜಗತ್ತಾರಣತ್ವವನ್ನು ಸ್ವೀಕರಿಸಿದರೆ ಯಾವ ಬಾಧಕವೂ ಬರಲಾರದು. ಹಾಗಾದರೆ ಶತಿವಿಷಾಣದಿಗಳಿಗೂ ಕಾರಣತ್ವ ಬರಲಿ ಎಂಬ ಆಪತ್ತಿ ಸರಿಯಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಸತ್ ಪರಾರ್ಥಗಳಲ್ಲಿ ಮೈ ಪೈ ಪ್ರಕ್ಷಣ್ಣ ಇದ್ದಂತೆ ಅಸತ್ ಪದಾರ್ಥಗಳಲ್ಲಿ ಯೂ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಣ ಒಪ್ಪೆಗೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ಶಂಕೆಯನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಲು ಸೂತ್ರವನ್ನು ಹೇಳಿ, ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. 'ಅಪೀಡೌ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ.

#### ಅಸದ್ವಾದವು ಅಸಮಂಜಸ

तत्वप्रकाशिका – असतः सकाशाज्ञगदुत्पत्तावभ्युपेतायां प्रलये असन्मात्रावशेषः प्रसज्जेत । कार्यनाशे कारणमात्रावशेषनियमात् । अतोऽसम असमसन्मतमित्यर्यः ॥ ९ ॥ ಅಸತ್ರಿನಿಂದ ಜಗದುತ್ತು ಒಪ್ಪಿದರೆ, ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ವಿನೂ ಇಲ್ಲವೆಂದ ಹೇಳಬೇಕಾದೀತು. ವಿಕೆಂದರೆ, ಕಾರ್ಯನಾಶವಾದಾಗ ಕೇವಲ ಕಾರಣವೇ ಇರುತ್ತದೆಂಬ ನಿಯಮವಿರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಸದ್ವಾದವು ಅಸಮಂಜಸವಾಗಿದೆ.

#### ಬಾವದೀಪ

#### ಅಪೀತೌ ತದ್ವತ್ ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

भावदीपः - अपीतौतद्वत्प्रसङ्गादसमञ्जसम् ।। ९ ।। युक्तीति ॥ प्रतिषेधमात्रत्वयुक्तीत्यर्थः । कस्यचिदसतः विश्वप्रागभावस्येत्यर्थः। आपाद्यापादकयोरसात्रत्यित्ररासाय शेषपूर्त्यां भाष्यं व्याचष्टे॥ असतः सकाशादिति ।। सूत्रे अपीतिशब्दः प्रतयवाची। तच्छब्दः प्राक्यकृतासच्छब्दिताभावपरः सावधारणः।

'ಯುಕ್ತಿನಿರುದ್ದನ್ನಾಪಿ' ಎಂಬ ಪರಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಷೇಧಮಾತ್ರತ್ವರೂಪವಾದ ಯುಕ್ತಿನಿರುದ್ದವಾದರೂ ಕೂಡ ಎಂದರ್ಥ. 'ಕಸ್ಕಟಿತ್ ಆಸಚಿ' ಎಂಬರಕ್ಕೆ ವಿಶ್ವಪ್ರಾಗಭಾವಕ್ಕೆ ಎಂದರ್ಥ. ಆಪಾದ್ಯ ಹಾಗೂ ಆಪಾದಕೆಗಳಿಗೆ ಅಸಾಂಗತ್ತ ರೋಪವನ್ನು ನಿರಾಶರಣೆ ಮಾಡುವುದರ್ವಾಗಿ ಕೇಪಪೂರಣ ಮಾಡುವುದರು ಮೂಲಕ ಭಾಷಕ್ಕೆ ಪ್ರಾಷ್ಟಾನ ಮಾಡಲು 'ಆಸಚಿ' ಸಾಶಾತ್" ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕಾ ವಾಧ್ಯವ ಹೊರಟಿದೆ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಅಪೀತಿ' ಎಂಬ ತಬ್ಬವು ಪ್ರಕಯ ಎಂಬರ್ಥದಲ್ಲಿ ಪ್ರಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. 'ತತ್' ಎಂಬ ತಬ್ಬವು ಹಿಂದ ಪ್ರಕ್ಷತವಾದ ಅಭಾವಸರವಾಗಿದೆ ಮುಖ ಸುವುದ್ದ ಹಂದು ಪ್ರಕ್ಷತವಾದ ಅಭಾವಸರವಾಗಿದೆ ಮುಖ ಸುವಧಾರಣವಾಗಿದೆ. ಆಸತ್ ಪದಾರ್ಥವನ್ನೇ ಇರಬೇಕಾರಿಸಲು ಎಂಬರ್ಥವು ಇದರಿಂದ ದೊರೆಯುತ್ತದೆ.

### ತದ್ವತ್ ಎಂಬುದು ವತಿ ಪ್ರತ್ಯಯಾಂತವಲ್ಲ

भावदीपः – वदितिमतुष्प्रत्ययो न तु परमत इव वतिरिति भावेन सूत्राक्षराणि योजयति॥ प्रलये असन्मात्रेत्यादि॥ सर्वासत्वमिति भाष्यं तु तात्पर्यार्थोक्तिपरिमिति भावः॥ कार्यनाम इति॥ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ತದ್ವತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ 'ವತ್' ಎಂಬುದು ಮತುಬರ್ಥ್ಮಕವಾದ ಪ್ರತ್ಯಯವಾಗಿದೆ ಹೊರತು ಪರಮತೀಯರು ಹೇಳುವಂತೆ ವತಿ ಎಂಬ ಪ್ರತ್ಯಯವೆಂದು ತಿಳಿಯಬಾರದು. ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ ಸೂತ್ರಾಕ್ಷರಗಳನ್ನು ಯೋಜನೆ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ಪ್ರಳಯೇ ಅಸನ್ಯಾತ್ರಾವಶೇಷ' ಇಷ್ಟಾದಿ ಟೀನಾವಾಕೃಷ ಹೊರಟಿದೆ. 'ಸರ್ವ ಅಸತ್ಯಂ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಯವು ತಾತ್ರರ್ಯಾರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಲು ಹೊಡುಗೆ ಎಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

ವಾಸ್ತರಿಕವಾಗಿ ಕಾರ್ಯನಾಶವಾದರೂ ಕೂಡ ಕಾರಣ ಶಲ್ಪದಿಂದ ಪ್ರಕೃತ ಅಭಿಪ್ರೇತವಾದ ಕರ್ಕೃತ್ವವಜ್ಜೇ ಉಳಿಯರೇಕೆಂಬ ನಿಯಮವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಎಲ್ಲಿ ಘಟಕ್ಕೆ ಕರ್ಶ್ಯವಾದ ಕುರಾಲನು ನಾಶವಾಗಿದ್ದಾನೋ, ಅಲ್ಲಿ ಘಟವೆಂಬ ಕಾರ್ಯವು ನಾಶವಾಗಿದ್ದಾನೇ, ಅಲ್ಲಿ ಘಟವೆಂಬ ಕಾರ್ಯವು ನಾಶವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ಯತ್ರ ಕಾರ್ಯನಾಶಃ ತತ್ರ ಕಾರಣಸ್ಥ ಅಸ್ತಿತ್ವಂ' ಎಂಬ ನಿಯಮಕ್ಕೆ ದೃಘಜಾರ ಬರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ ಕಾರ್ಯನಾಶವಾದಗ ಕಾರಣ ಇರುತ್ತದೆಂಬ ನಿಯಮವನ್ನು ಹೇಗೆ ಹೇಳಿದರು?

ಹೌದು. ಆದರೆ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಯು ಕರ್ತ್ಯವಿಗೂ ಉಪಾದಾನಕ್ಕೂ ಐಕ್ಕವನ್ನು ಒಪ್ಪಿದ್ದಾನೆ. ಕಾರ್ಯವಾಶವಾದಾಗ ಉಪಾದಾನದ ಆವಕೇಷವು ನಿಯಮೇನ ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆಂಬ ನಿಯಮ ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಕಂಡಿದೆ. ಘಟ ನಾಶವಾದರ ಅದಕ್ಕೆ ಉಪಾದಾನವಾದ ಮಣ್ಣು ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆಂಬುದು ಕಂಡಿದೆ. ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ 'ಕಾರ್ಯವಾಶೇ ಕಾರಣಾಮಾತ್ರಾವಶೇಷನಿಯಮಾತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ. 'ಆಸನ್ವತಂ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಅಭಾವವು ಜಗತ್ಕಾರಣವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಮತವು ಎಂದರ್ಥ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

'ನತು ದೃಷ್ಟಾಂತಭಾವಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

#### ब्रह्मसूत्रम् – न तु दृष्टान्तभावात् ॥३॥

ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಅನೇಕ ತತ್ವಗಳಿವೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅನುಮಾನ ಪ್ರಮಾಣವಿರುವುದರಿಂದ ಏನೂ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಮತವು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ.

ಆರ್ಥ -- 'ತು' ತಬ್ಬವು ಅವಧಾರಣಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಇರುತ್ತದೆ. ನ = ಪ್ರಕಯಾಖರದಲ್ಲಿ ಏನೂ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ವಿಕೆಂದರೆ ಪ್ರಕಯಾಖರದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಭಾವಪದಾರ್ಥಗಳು ಇರುತ್ತವನ್ನಲು ದೃಷ್ಟಾತಭಾವಾತ್ = ಅನುಮಾನಪ್ರಮಾಣವಿರುವುದರಿಂದ.

# ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಯ

ಏನೂ ಇಲ್ಲವೆನ್ನಲು ದೃಷ್ಟಾಂತವಿಲ್ಲ

## ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – ।। न तु दृष्टान्तभावात् ।।३।।

प्रलये सर्वासत्त्वं भावे दृष्टान्ताभावादेव न युज्यते । सत उत्पत्तिः सरोषविनासश्च हि लोके दृष्टः ॥३॥

ಅನುವಾದ - ಅನೇಕ ತತ್ತಗಳು ಇರುತ್ತದೆಂದು ಅನುಮನವಿಂದ ಒದ್ದವಾಗಿದೆ. ಹೀಗಿಯವಾಗ ಯಾವುದೂ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಲಾಗದು. ಲೋಕರಲ್ಲಿ ಒಂದು ಬಗೆಯ ಸಕ್ಕ ಪರಾರ್ಥರಿಂದ ಮತ್ತೊಂದು ಪದಾರ್ಥವು ಹುಟ್ಟಿಗರೆ ಅದರ ಅವಶೇಷಗಳು ಇರುವುದು ಕಂಡಿದೆ. ಅವರೆ ಪ್ರಕರ್ಯಾಣದಲ್ಲಿ ಎನೂ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ವೆನ್ನುವರಕ್ಕೆ ಯಾವುದೇ ದೃಷ್ಟಾಂತವಿರುವುದಿಲ್ಲ.

> ಪ್ರತಿಪರಾರ್ಥ -- ಪ್ರಲಯೇ = ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ, ಸರ್ವಾಸ್ಟ್ರಾ = ಯಾವುದೇ ಪರಾರ್ಥವು ಇರುವುದಿಲ್ಲವೆಂಬುದು, ನ ಯಾಜ್ಯತೇ = ಯುಕ್ತಮಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ವಿಕೆಂದರೆ ಭಾವೇ = ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸತ್ ಪರಾರ್ಥವು ಇದೆ ಎನ್ನಲು, ದೃಷ್ಟಾತಭಾವಾತ್ = ದೃಷ್ಟಾಂತವು ಇರುತ್ತದೆ. ಸರ್ವ ಸತ್ ಪರಾರ್ಥದಿಂದ, ಉತ್ಪರ್ಚ ಉತ್ಪತ್ತಿಯು, ಚ =

ಮತ್ತು ಸಷೇಶವಿನಾಶ: = ಅವಶೇಷಗಳಿಂದ ಸಹಿತವಾಗಿ ನಾಶವನ್ನು ಹೊಂದುವುದು, ಲೋಕೇ= ಲೋಕದಲ್ಲಿ, ದೃಷ್ಟ= ಕಂಡಿರುತ್ತದೆ.

## ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

सत्तर्करीपावळिः – दृष्टान्तसङ्गावात् जगतः सकर्तृकत्वपक्ष एव ज्यायान् नत्वसत्कारणत्वपक्षः दृष्टान्तरहितत्वात् इत्यर्थः ।

ರೃಷ್ಟಾಂತವಿರುವುದರಿಂದ ಜಗತ್ತಿಗೆ ವಿಷ್ಣುವೇ ಕರ್ತೈವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ ಪಕ್ಕವೇ ಶ್ರೇಷ್ಠವಾಗಿದೆ. ದೃಷ್ಟಾಂತ ರಹಿತವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಅಸತ್ಕಾರಣತ್ವ ಪಕ್ಕವು ನೀಚವಾಗಿದೆ.

## ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

ಏನೂ ಇಲ್ಲವೆನ್ನಲು ದೃಷ್ಟಾಂತವಿಲ್ಲ

तत्वप्रदीपः – 'ययाग्रे नैव किश्चनाऽसीत् तयाऽन्ते नैव किश्चन भविष्यतीति युक्तमेव' इत्यत आह – न तु दृष्टान्तभावात् ॥ प्रलये सर्वासत्त्वं न युज्यते । सद्भावे दृष्टान्तभावादेव । नचोत्पत्तेः प्रागिय युज्यते तस्मादेव ॥ स्वपक्षदोषाच असद्धादिनः ।

ಹೇಗೆ ಸೃಷ್ಟಿಯ ಮೊದಲು ಯಾವುದೇ ಪದಾರ್ಥಗಳು ಇರಲಿಲ್ಲವೋ, ಅದರಂತೆ ನಾಶವಾದ ಮೇಲೂ ಕೂಡ ಯಾವುದೂ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಅದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಏನೂ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಏನು ತಪ್ಪು ? ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡಲು 'ನತು ದೃಷ್ಟಾಂತಭಾವಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ. ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೂ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎನ್ನಲು ದೃಷ್ಟಾಂತವೇ ಇಲ್ಲ. ಹೊರತಾಗಿ ಸತ್ಯಪದಾರ್ಥಗಳು ಇದ್ದವು ಎನ್ನಲು ದೃಷ್ಟಾಂತವಿದೆ. ಉತ್ಪತ್ತಿಗಿಂತ ಮೊದಲೂ ಕೂಡ ಏನೂ ಇರಲಿಲ್ಲವೆಂಬುದು ಆಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಸ್ವಪಕ್ಷದೋಷಾಚ್ವ ಎಂಬಲ್ಲಿ ಅಸದ್ವಾದಿಗಳಿಗೆ ಎಂಬುದನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು.

#### ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

#### ಅನಿಷ್ಟಾಪಾದನೆ ಅಲ್ಲವೆಂದು ಶಂಕೆ

तत्त्वप्रकाशिका - अस्माभिरिप प्रलयेऽसन्मात्रावशेषस्याभिलिषतत्वात् अनिष्टापादनमेतदित्याशङ्कां परिहरत्सृत्रमुपन्यस्य व्याचष्टे - न त्विति ।

ಪ್ರಲಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಕೇವಲ ಅಸತ್ಯೇ ಇರುತ್ತದೆಂದು ನಮಗೆ ಅಭಿಪ್ರೇತವೇ ಆಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ, ನಮಗೆ ಯಾವ ಅನಿಷ್ಟವು ಇಲ್ಲ ಎಂಬ ಆಪಾದನೆಗೆ ಉತ್ತರ ಕೊಡುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಹೇಳಿ ಅದರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. 'ನ ತು' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ.

#### ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗೆ ಅನಿಷ್ಟಾಪಾದನೆಯೇ ಆಗಿದೆ

तत्वप्रकाशिका – न प्रलये सर्वांसत्त्वं युज्यते । तदा पदार्यसत्त्वस्यैव दृष्टान्तवलेन साधियतुं अक्यत्वात् । अतः परस्येष्टमपि प्रलये सर्वांसत्त्वापादनं प्रामाणिकपरित्यागरूपत्वात् भवेदेवानिष्टापादनमिति भावः । कोऽसौ प्रलये पदार्यसत्त्वसाधने दृष्टान्त इति तत्राइ – सत इति ।।

ಪ್ರಲಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲವೂ ಅಸತ್ಯೇ ಇರುತ್ತದೆಂಬುದು ಸರಿಯಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಆಗ ಪದಾರ್ಥವು ಸದ್ ರೂಪರಿಂದ ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆಂಬುದನ್ನು ದೃಷ್ಯಾಂತ ಬಲದಿಂದ ಸಿದ್ಧಮಾಡಲು ಶಕ್ಕವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸರ್ವಾಸತ್ರಾಮದರು ಮಾಡುವುದು ಪ್ರತಿಪಕ್ಷಿಗೆ ಇಷ್ಟವಾದರೂ, ಪ್ರಾಮಾಣಿಕ ಸತ್ ಪದಾರ್ಥಸತ್ವಕ್ತ್ವವಿರುವುದನ್ನು ಅಪಲಾವ ಮಾಡಿರಂತಾಗುವುದರಿಂದ ಅನಿಷ್ಠಾಮದನೆಯೇ ಆಗುತ್ತದೆ. ಪ್ರಲಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಪದಾರ್ಥಸತ್ವ ಸಾಧನವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಇರುವ ದೃಷ್ಟಾಂತ ಯಾವುದೆಂದರೆ ಭಾಷ್ಠಕಾರರು ಉತ್ತೆಯವಾರ್ 'ಸತ್ಯ' ಎಂದು.

# ಸತ್ಯದಿಂದಲೇ ವಿಷಯೋತ್ಪತ್ತಿ ಎನ್ನಲು ಎರಡು ಅನುಮಾನ

तत्त्वप्रकाशिका – अत्रैतौ प्रयोगो भवतः – 'विप्रतिपनोप्तत्तिः सतो भवितुमर्हति उत्पत्तित्वाद् घटोत्पत्तिवत्' 'विमतो विनाशः सशेषो

# विनाशत्वात् घटविनाशवदिति । एवं विप्रतिपन्नोत्पत्तिविनाशयोः सत्पूर्वकत्वे सशेषत्वे च सिद्धे प्रलये पदार्थसत्त्वमेव सिघ्पति ।। १० ।।

ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಎರಡು ಅನುಮಾನಗಳನ್ನು ಹೇಳಬಹುದು. ೧. ವಿಪ್ರತಿಪನ್ನವಾದ ವಿಶ್ವೋತ್ರಮು ಸತ್ತಿನಿಂದಲೇ ಆಗುತ್ತದೆ. ಉತ್ಪತ್ತಿಯಾದುದರಿಂದ, ಘಟೋತ್ಪತ್ತಿಯಂತೆ. ೨. ವಿಮತವಾದ ವಿಶ್ವನಾಶವು ಅವಶೇಷಸಹಿತವಾಗಿಯೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಅದು ನಾಶವಾದುದರಿಂದ ಘಟನಾಶದಂತೆ. ಈ ರೀತಿಯಾಗಿ ವಿವಾದಾಸ್ತರವಾದ ಉತ್ಪತ್ತಿನಾಶಗಳಿಗೆ ಸತ್ಪೂರ್ವಶಕ್ತ ಮತ್ತು ಸಶೇಷತ್ರಗಳು ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದರಿಂದ ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಪದಾರ್ಥ ಇದೆಯೆಂದೇ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ.

#### ಭಾವದೀಪ

भावदीपः – न तु दृष्टान्तभावात् ।। १० ।। सतः भावपदार्थादित्यर्थः। सत्पूर्वकत्वे भावपूर्वकत्वे॥ १० ॥

'ಸತಃ' ಎಂಬ ಪರಕ್ಕೆ ಭಾವಪದಾರ್ಥದ ದಿಶೆಯಿಂದ ಎಂದರ್ಥ. 'ಸತ್ಪೂರ್ವಕತ್ವೇ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ 'ಭಾವ ಪದಾರ್ಥವೇ ಪೂರ್ವವಾಗಿ ಉಳ್ಳದ್ದು' ಎಂದರ್ಥ.

## ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

'ಸ್ವಪಕ್ಷದೋಷಾಚ್ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

### ब्रह्मसूत्रम् – स्वपक्षदोषाच ।।

ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಏನೂ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಪ್ರಮಾಣವಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದಲೂ ಅಭಾವದಿಂದ ವಿಶ್ವದ ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಹೇಳಲಾಗದು.

ಅರ್ಥ -- ಸ್ವಪಕ್ಷೇ = ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಏನೂ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ, ದೋಷಾಚ್ಯ = ಅನುಮಾನವೆಂಬ ಪ್ರಮಾಣವಿಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಪ್ರಾಗಭಾವದಿಂದಲೇ ಜಗತ್ತು ಹುಟ್ಟುತ್ತದೆಂಬ ಪಕ್ಷವು ಅಯುಕ್ರವಾಗಿದೆ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ

ಯಾವುದೇ ಪದಾರ್ಥವಿಲ್ಲವೆನ್ನಲು ದೃಷ್ಟಾಂತವಿಲ್ಲ

#### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – ।। स्वपक्षदोषाच ।।४।।

## दृष्टान्ताभावादेव ॥४॥

ಅನುವಾದ - ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಪದಾರ್ಥವು ಇರಲಿಲ್ಲವೆನ್ನಲು ದೃಷ್ಟಾಂತವಿಲ್ಲ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಅಸತ್ ಪದಾರ್ಥದಿಂದ ಜಗತ್ತು ಹುಟ್ಟಿತು ಎಂದು ಹೇಳುವುದು ಹೇಗೆ ಸರಿ.

> ಪ್ರತಿಪರಾರ್ಥ -- ಕೇವಲ ಪ್ರಾಮಾಣಿಕವಾರದ್ದನ್ನು ಪರಿತ್ಯಾಗ ಮಾಡಬೇಕಾದ ಪ್ರಸಂಗ ಬರುವುದರಿಂದ ಪ್ರಳಯಾಲದಲ್ಲಿ, ಅಸತ್ ಪರಾರ್ಥವನ್ನು ಒಪ್ಪೆವುದು ಅನಿಷ್ಪವೆಂದಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲ. ಅಪ್ರಾಮಾಣಿಕ-ವಾದದ್ದನ್ನು ಸ್ವೀಕಾರ ಮಾಡಿದ ದೋಷವೂ ಬರುತ್ತದೆ. ಇದನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು ವ್ಯಾಪ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ದೃಷ್ಟಾತಾಭಾವಾದೇದ = ಆಸತ್ ಪದಾರ್ಥವಿಂದ ಸತ್ಪಪದಾರ್ಥವು ಹುಟ್ಟಿ ಸಶೇಷವಾತವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತದನ್ನಲು ದೃಷ್ಟಾತ ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

#### ತತ್ರಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಯಾವುದೂ ಇಲ್ಲವೆಂಬುದು ಅಪ್ರಾಮಾಣಿಕವಾಗಿದೆ

तत्त्रप्रकाशिका – न केवलं प्रामाणिकपरित्यागप्रास्या प्रलये सर्वासत्त्वमनिष्टमपि त्वप्रामाणिकत्त्वाचेत्यर्पप्रतिपादकस्त्रमुपन्यस्य व्याचष्टे – स्वपन्नेति ।।

ಕೇವಲ ಪ್ರಾಮಾಣಿಕಪರಿತ್ಕಾಗ ಮಾಡಬೇಕಾಗುವುದರಿಂದಲೇ ಪ್ರಲಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸರ್ವಪದಾರ್ಥಗಳು ಅಸತ್ತೆಂಬುದು ಅನಿಪ್ಪವೆಂಬುದಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲ, ಪ್ರಲಯದಲ್ಲಿ ಏನೂ ಇಲ್ಲವೆಂಬ ವಿಷಯವು ಅಪ್ರಾಮಾಣಿಕವೂ ಆಗುತ್ತದೆ. ಈ ಅರ್ಥವನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಹೇಳಿ ಅದರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ 'ಸ್ವಪಕ್ಷ' ಎಂಬುದರಿಂದ. ಪ್ರಳಯದಲ್ಲಿ ಏನೂ ಇಲ್ಲವೆಂಬುದು ಹೇಗೆ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ ?

तत्वप्रकाशिका – न तावत् प्रलये सर्वासत्वं प्रत्यक्षसिद्धम् । नाप्यागमेन।
तस्याभावात् । अनुमानमपि किं 'प्रलयः सर्वासत्त्ववान्' इत्यादिरूपेण
साक्षात्, भवेत्यपरम्परया वा । नायः प्रलये सर्वासत्त्वयसे
दृष्टान्ताभावेनानुमानस्य दुष्टवात्। व्यातिरेकेऽतिप्रसङ्गः । एतेन द्वितीयोऽपि
परास्तः । अतः प्रलये सर्वासत्त्वस्याप्रामाणिकत्वात् तदभ्युपगमोऽनिष्ट इति

ಪ್ರಲಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವ ಪದಾರ್ಥವೂ ಇಲ್ಲ ಎಂದು ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಸಿದ್ದವಲ್ಲ. ಆಗಮದಿಂದಲೂ ಸಿದ್ಧವಲ್ಲ. ಅಂತಹ ಆಗಮವೇ ಇಲ್ಲ. ಅನುಮಾನದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಬೇಕಾದರೆ ನಾವು ಪ್ರಶ್ನಿಸುತ್ತೇವೆ - ಪ್ರಳಯ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸರ್ವಪದಾರ್ಥಗಳೂ ಇಲ್ಲ ಎಂದು ನೇರವಾಗಿ ಅನುಮಾನದಿಂದ ಸಾಧಿಸಲಾಗುತ್ತದೋ ? ಅಥವಾ ಪರಂಪರೆಯಿಂದಲೋ ?

ಮೊದಲನೇ ಪಕ್ಷ ಸರಿಯಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಪ್ರಳಯದಲ್ಲಿ ಸರ್ವಾಭಾವವಿದೆ ಎನ್ನಲು ದೃಷ್ಟಾಂತವೇ ಸಿಗುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಅನುಮಾನವು ದುಷ್ಪವಾಗುತ್ತದೆ. ವ್ಯತಿರೇಕವ್ಯಾಪ್ತಿಯಿಂದ ಸಾಧಿಸುವಾಗ ಅನ್ವಯದ್ಯಷ್ಟಾಂತವಲ್ಲದಿರುವುದು ದೋಷವಾಗುತ್ತದೆ. ವ್ಯತಿರೇಕವ್ಯಾಪ್ತಿಯಿಂದ ಭಾರ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಎಂದು ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸರ್ವಪದಾರ್ಥಗಳಿಗೂ ಸತ್ತ್ವ ಬರಬೇಕಾದೀತು ಎಂಬ ಅತ್ಯಸಂಗ ಬರುವುದು. ಅಂದರೆ ಎಲ್ಲಿ ಸರ್ವಪದ್ಯಾಭಾವವಿದೆ ಅಂದರೆ ಚಿತ್ರವಾಗುತ್ತವೆ ಅಂದರೆ ಆಂದರೆ ಸರ್ವಸತ್ತ್ವಭಾವವಿದೆಯೋ ಅಂದರೆ ಸರ್ವಸತ್ತ್ವಭಾವವಿದೆಯೋ ಅಂದರೆ ಸರ್ವಸತ್ತ್ವವಿದೆಯೋ ಅಲ್ಲಿ ಪ್ರಲಯಕಾಲತ್ತಾಭಾವವಿದೆ - ಎಂದು ವೃತಿರೇಕವ್ಯಾಪ್ತಿಯನ್ನು ಹೇಳಿದಾಗ ಪ್ರಲಯಕಾಲಕ್ಕಿಂತ ಬೇರೆಯಾದ ಒಂದು ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸರ್ವಪದಾರ್ಥಗಳೂ ಇರಬೇಕಾದೀತು, ಹಾಗಾಲ್ಲ ಪರಂಪರೆಯುಂದ ಎಂದರೆ ಸರ್ವಪದಾರ್ಥವೂ ಪ್ರಲಯದಲ್ಲಿ ಅಸತ್ರಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಪದಾರ್ಥವಾದ್ದರಿಂದ, ನಿಷ್ಣಭಾವಪದದಾರ್ಥದಂತೆ ಎಂದು ಅನುಮಾನದಿಂದ ಅಸತ್ವವನ್ನು ತಿಳಿಯಾವುದು. ಈ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿಯೂ ಸರ್ವಪದಾರ್ಥವೂ ಸ್ಥಿತಿಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಅಸತ್ರಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಆಗ ಇಲ್ಲದ ಘಟಾವಿದದಾರ್ಥದಂತೆ ಎಂದು ಅತಿಪ್ರಸಂಗ ಬರುವುದು. ಹೀಗೆ ಎರಡನೆಯ ಪಕ್ಷವೂ ನಿರಸ್ಥವಾಯಿತು. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಲಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಮೂ

ವಿಷಯವು ಅಪ್ರಾಮಾಣಿಕವೆಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದರಿಂದ, ಅದನ್ನು ಇಷ್ಟಾಪತ್ತಿ ಎಂದು ಸ್ವೀಕರಿಸುವುದು ಅನಿಷ್ಕವೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

ವಿವರಣೆ - ಭಾವಬೋಧನಾರರ ಪ್ರಕಾರ - ಇಲ್ಲಿ 'ಪ್ರಲಯ: ಸರ್ವಾಸಕ್ತವಾನ್ ಪ್ರಲಯಕಾಲತ್ತಾತ್' - ವ್ಯತಿರೇಕಣ ಸ್ಥಿತಿಕಾಲವತ್ತ" - ಪ್ರಲಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಎನೂ ಇಲ್ಲ. ಪ್ರಲಯಕಾಲವಾದದರಂದ, ಹೇತ್ರವಾವಸಾಧ್ಯಭಾವಗಳಿರಡೂ ಸ್ಥಿತಿಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇದುರು ಎಂದು ಅನುಮಾನ ಪ್ರಯೋಗದಲ್ಲಿ ವ್ಯತಿರೇಹತ್ತಾತ್ತಿ ಹೇಳಿದಾಗ ಅತಿಪ್ರಸಂಗ ಬರುವುದು ಎಂದು ವ್ಯಾಪ್ತಾನಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಎಲ್ಲಿ ಸರ್ವಸತ್ತಾಭಾವವರೆಯೇ ಅಂದರ ಸರ್ವಸತ್ತವಿರಯೋ ಅಲ್ಲಿ ಪ್ರಲಯಕಾಲತ್ತಾಭಾವವಿದೆ. ಸ್ಥಿತಿ ಕಾಲವು ಇಲ್ಲಿ ವೃತಿರೇಕ ವ್ಯಾತ್ರಿಗೆ ದೃಷ್ಟಾಡ. ಆದರೆ ಸ್ಥಿತಿಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಎಲ್ಲಾ ಪದಾರ್ಥಗಳ ಸತ್ತವನ್ನು ಹೇಳಲು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗೆ ವೃತಿರಣಿಷ್ಠಾತ್ತಿ ಹೇಳದರೆ ಯಾವುದೋ ಒಂದು ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲಾ ಪದಾರ್ಥಗಳಿಗೆ ಸತ್ತವು ಬರಬೇಕಾದೀತು. ಇದೇ ಟಿಕಾದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಅತಿಪ್ರಸಂಗ.

ಅಥವಾ - 'ಸ್ಥಿತಿಕಾಲಃ ಅತೀರ್ತಾಗತರ್ಸರವಾರ್ಥೇಪೇಡ, ಸ್ಥಿತಿಕಾಲಾತ್ರ್ಯ, ವೃತಿರೇಕೀಣ ಪ್ರಲಯಕಾಲವಳ್ಳಿ ತಗೆ ಯಾವ ಪ್ರದರ್ಭಗಳೂ ಇಲ್ಲವೇ, ಹಾಗೆ ಸ್ಥಿತಿಕಾಲದಲ್ಲಿ ಭೂತಭವತ್ವಳ್ ಮುಂತಾದ ಸಕಲಪದಾರ್ಥಗಳೂ ಇರವೇಕಾರೀತು ಎಂದು ವೃತಿರಿಕ್ರವಾಗಿ ಅನುಮಾನಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಲು ಬರುವುದರಿಂದ ಅತಿಪ್ರಸಂಗ ಬರುವುದು, ಈ ಕಾರಣದಿಂದ ಅನುಮಾನದಿಂದ ಪರಪರ್ರಯದಲ್ಲಿಯಾವ ಪದಾರ್ಥವೂ ಇಲ್ಲ ಎಂದು ಸಾಧಿಸಲಾಗುವುದು ಎಂಬ ಎರಡನೇ ಪಕ್ಷವನ್ನು ನಿರಾಸ ಮಾಡಿದಂತಾಯಿತು.

೨. ಇಲ್ಲಿ ಭಾವರುಗಳಾರರು ಹೀಗೆ ವ್ಯಾಪ್ಕಾನ ಮಾಡುವರು. 'ಈಶೈರಾದಿಕಂ ಪ್ರಲಯೇ ಆರ್ಸರಭವಿಸುವರ್ತ' ನಿರ್ವಹಿತ ನೆಪ್ಪದಾವರ್ತ' - ಈಶ್ವರ ಮುಂತಾದ ಭಾವರದಂಥಗಳು ಪ್ರಲಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇರಲಾರವು ಭಾವತದಾರ್ಥಗಳಾದ್ದರಿಂದ. ನಾಕ ಹೊಂದಿದ ಭಾವತದಾರ್ಥಗಳಂತೆ ಎಂಬ ಅನುಮಾನದಿಂದ (ಪರಂಪರೆಯಿಂದ) ಪ್ರಲಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವ ಪದಾರ್ಥವೂ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದು ಎಂದು.

#### ಬಾವದೀಪ

## ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಏನೂ ಇಲ್ಲ ಎನ್ನಲು ಪ್ರಮಾಣವಿಲ್ಲ

भावदीपः – स्वपक्षदोषाच्च ।। ११ ।। सूत्रे चराब्दावाह॥
न केवलमिति।। ननु दृष्टानाभावमात्रेण प्रलये सर्वासत्त्वं कथमप्रामाणिकम्।
प्रमाणमात्राभाव एव तत्त्वापातादित्यतो भाष्यमुप्तक्षणत्वेन व्याचष्टे ॥ न तावदिति।।
परंपरया वेति।। सर्वे भावाः प्रलये असन्तः भावत्वात् । कारणं प्रतये असत्
वस्तुत्वात् कार्यवत् इत्यादिरूपया इत्यर्थः। ननु प्रलयः सर्वाभाववान् लयकालत्वाद्
व्यतिरेकेणान्यकालवदित्यनुमानं स्यादित्यत् आह – व्यतिरेक इति।।

ಸೂಕ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಚಿಕೆಟ್ಟದ ಅರ್ಥವನ್ನು 'ನ ಕೇವಲಮ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ. ದೃಷ್ಟಾಂತ ಇಲ್ಲವರದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಪ್ರಕರ್ಯದಲ್ಲಿ ಸಕಲ ಆಸಕ್ರಗಳು ಹೇಗೆ ಅಪ್ರಾಮಾಣಿಕವಾಗುತ್ತದೆ? ಪ್ರಮಾಣ ಇಲ್ಲ ಎಂದರೆ ಮಾತ್ರ ಅಸಹ್ಯಾಪಾದನೆಯನ್ನು ಮಾಡಬೇಕಲ್ಪವೇ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಭಾಷ್ಯದ ಮಾತು ಚಾರಪಕ್ಷಣವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳುವ ಮೂಲಕ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡಲು 'ನ ತಾವತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಯವು ಹೊರಟಿದೆ. ದೃಷ್ಟಾಂತದಿಲ್ಲ ಎಂದಜ್ಟೇ ಅಲ್ಲ ಯಾವುದೇ ಪ್ರಮಾಣವೂ ಕೂಡ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ತೀಯಬೇಕು. 'ಪರಂಪರಯಾ ವಾ' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇಲ್ಲಿ ಪರಂಪರೆಯಿಂದ ತಿಳಿಯಬೇಕಾದ ಅನುಮಾನದ ಸ್ವರೂಪ ಹೀಗಿದೆ - 'ಸರ್ವೇ ಭಾವಾ ಪ್ರಕರ್ಯ ಅಸಂತಃ ಭಾವತ್ತಾತ್' 'ಇಂಥಾದ ಪರ್ಯಾಗಳು ಭಾವಪದಾರ್ಥವಾಗಿರುವುದರಿಂದಲೇ ಪ್ರಕರ್ಯಾ ಅಭರ್ ಭಾವತದಿಲ್ಲ'. 'ಅಂಥೂ ಪ್ರಸ್ತುತ್ತಾತ್ ತಾರ್ಯವತ್' 'ಇಂಥಾವ ಪರ್ಸ್ತುವಾಗಿರುವುದರಿಂದ್ದ' ಪ್ರಕರ್ಯಾ ದ್ಯರ್ಥವಾಗಿ ರೂಪಜಾದ ಪರಂಪರಾಮಾನನಿಂದ ಎಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

ಪ್ರಕ್ಕೆ 'ಪ್ರಳಯಃ ಸರ್ವಾಭಾವವಾನ' ಲಯಕಾಲತ್ವಾತ' ವೃತಿರೇಕೇಣ ಅನ್ನಕಾಲವತ್' 'ಬೇರೆ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸಕಲ ಭಾವಪದಾರ್ಥಗಳಿವೆ. ಆದರೆ ಪ್ರಳಯವು ಲಯಕಾಲವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಯಾವುದೇ ಪದಾರ್ಥಗಳು ಇರುವುದಿಲ್ಲ'. ಹೀಗೆ ಅನುಮಾನದಿಂದ ಅಸತ್ವವನ್ನು ಸಾಧಿಸಬಹುದಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ವೃತಿರೇಕೇ' ಎಂಬುದರಿಂದ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

# ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿರುವ 'ಏತೇನ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಮೂರು ಅರ್ಥ

भावदीपः – प्रलयः शशिवषाणवान् त्यकालत्वात् व्यतिरेकेणान्यकालवत् इत्यग्रामाणिकपदार्थान्तरसाधनसम्भवादितप्रसङ्ग इत्यर्थः। एतेन अतिप्रसङ्गेनत्वर्थः। भावत्वादिना त्वयं सर्वासत्वसाधने त्यकात्तस्याप्यभावापितप्रसङ्गात्। अन्यथा तत्र हेतोर्व्यभिचार इति भावः। यद्वा एतेनानुमानस्य दुष्टत्वेनेत्वर्थः। भावत्वादेदुष्टत्वं च विप्रतिपन्नोत्पत्तिः सतो भवितुमईतीत्यादिप्रामुकानुमानविरुद्धत्वेनेत्वर्थः। यद्वा एतेन प्रामुकानुमानविरुद्धत्वेनैवत्येवार्थः॥ ११ ॥

'ಪ್ರಕರ್ಯ ಶಕವಿಷಾಣವಾನ' ಲಯಕಾಲತ್ಕಾತ' ವೃತಿರೇಕೇಣ ಅನ್ನಕಾಲವತ್' 'ವ್ರಕರ್ಯಾವುಗಳ ಲಯಕಾಲ ಎನಿಸಿರುವುದರಿಂದ ಶಕವಿಷಾಣವುಕೃದ್ದಾಗಿದೆ' ಎಂಬ ಅನುಮಾನದಿಂದ ಅಪ್ರಾಮಾಣಕ ಪದಾರ್ಥವನ್ನೂ ಕೂಡ ಸಾಧನೆ ಮಾಡಲು ಬರುತ್ತದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ 'ವೃತಿರೇಕೀಣ ಅನ್ನಕಾಲವತ್' ಎಂಬ ದೃಷ್ಟಾಂತದಿಂದ ನೀವು ಯಾವುದೇ ಭಾವ ಪದಾರ್ಥಗಳು ಪ್ರಕಯದಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಸಾಧಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು 'ವೃತಿರೇಕೇ ಅತಿಪ್ರಸಂಗ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಟರ ಅಭಿಪ್ರಾಯವಾಗಿದೆ. 'ಬತೇನ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಷೆ ಅತಿಪ್ರಸಂಗ ಇರುವುದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ.

ಭಾವತ್ಯ ಎಂಬ ಹೇತುವಿನಿಂದ ಲಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಪದಾರ್ಥ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಸಾಧನೆ ಮಾಡಿದರೆ ಲಯಕಾಲವೂ ಕೂಡ ಭಾವಪದಾರ್ಥವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಅರ್ದೂ ಸಹ ಇಲ್ಲ ಎಂದಾಗಬೇಕಾದೀತು! ಲಯಕಾಲ ಇದೆ ಎಂದು ಒಪ್ಪಿದರೆ ಅಲ್ಲಿಯೇ ವ್ಯಭುವಾರ ರೋಪವು ಪ್ರಾಪ್ರವಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಯಕಾಲತ್ವ ಎಂಬ ಹೇತುವಿದೆ. ಅಭಾವವತ್ವ ಎಂಬ ಸಾಧ್ಯವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

ಅಥವಾ 'ಏತೇನ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಅನುಮಾನವು ದುಷ್ಪವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ. ಭಾವತ್ವ ಮೂರರಾದ ಹೇಕುಗಳು ದುಷ್ಪವಾಗವೆ. ಆರು ಹೀಗೆ – 'ಏವ್ರತಿಪನ್ನೋಡ್ರೆತ್ತಿ' ಸಕ್ಕೆ ಭುತುಮರ್ಹಾಕಿ' 'ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ ಅನುಮಾನಗಳಿಂದ ಭಾವತ್ವಹೇತುವು ವಿರುದ್ಧವಾಗಿದೆ ಎಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಅಥವಾ 'ಏತೇನ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ ಅನುಮಾನವಿರುದ್ಧವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

## 'ತರ್ಕಾಪ್ರತಿಷ್ಠಾನಾತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

# ब्रह्मसूत्रम् – तर्काप्रतिष्ठानादप्यन्यथानुमेयमिति चेदेवमप्यनिर्मोक्षप्रसङ्गः ।।

ಅನುಮಾನವು ಕಾಮಬಾರಿಯಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಸಿದ್ಧಾಂತಸ್ಥಾಪಕವಾಗಿ ನೀವು ಏನನ್ನು ಅನುಮಾನ ಮಾಡುತ್ತೀರೋ ಅದಕ್ಕೆ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿ ಪ್ರತಿತರ್ಕಾನುಮಾನವನ್ನು ಮಾಡಬಹುದು. ಆದ್ದರಿಂದ ಅನುಮಾನದಿಂದ ಸಿದ್ಧಾಂತಿಗಳು ಏನನ್ನೂ ಕೂಡ ಸಾಧಿಸಲು ಬರುವುದಿಲ್ಲ.

ಇದು ತಪ್ಪು. ಎಲ್ಲಾ ಅನುಮಾನಗಳೂ ಕೂಡ ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗಾದಲ್ಲಿ ಮೋಕ್ತವೆಂಬ ಫಲವೇ ಇಲ್ಲವೆಂದಾಗಬೇಕಾದೀತು.

ಅರ್ಥ -- ತರ್ಕಾ ಪ್ರತಿಪ್ರಾಣತ್ = ಅನುಮಾನಪು ಅವ್ಯ ಮೃತ್ಯಮಾಧರಿಂದ ಅನ್ನ ಥಾ.ಎ : ಸಿದ್ಧಾಂತ ಸ್ಥಾಪಕ ಅನುಮಾನಕ್ಕಂತೆ ವಿಪರೀತವಾಗಿಯು ಪ್ರತಿಕರ್ತ ಮೂಡಿ ಅನುಮೇಯಮ್ = ಅಭಾವವೇ ಜಗತ್ಕಾರಣವೆಂದು ಸಾಧಿಸಬಹುದು. ಇತಿ ಚೇತ್ : ಹೀಗೆ ಆಕ್ಷೇಡ ಮೂಡಬಾರರು. ಏಕೆಂದರೆ 'ಎರಮು' ಒಂದು ಬೇಳೆ ಎಲ್ಲ ಬಗೆಯ ಅನುಮಾನಗಳೂ ಅಪ್ರಮಾಣವಾದಲ್ಲಿ ಅನಿರ್ಮೋಕ್ಟ ಪ್ರಸಂಗ: = ಸಕಲ ಸಿದ್ಧಾಂತಿಗಳೂ ತಮ್ಮ ತಮ್ಮಗಳ ಪ್ರಯೋಜನವೆಂದು ಅಂಗೀಕೆರಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ಮೋಡ್ತುವ ಇಲ್ಲವೆಂದಾಗಬೇಕಾದೀತು. ಏಕೆಂದರೆ ವಿಶ್ವತಿಸಪ್ಪನಾದ ವ್ಯಕ್ತಿಯನ್ನು ಹುರಿತು ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ಅವೇಷ್ಟವು ಇದ್ಯವೆ ಮಾಧನೆ ಮಾಡಬೇಕು. ಆ ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಕರ್ಣನಾಮನಾನವನ್ನು ಹೇಳಬಹುದಾದ್ದರಿಂದ ಆರೂ ಕೂಡ ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗಬೇಕಾದೀತು.

### ಬ್ರಹ್ನಸೂತ್ರಭಾಷ್ಯ

#### ವಿಪರೀತವಾಗಿಯೂ ಅನುಮಾನ ಮಾಡಬಹುದು

## ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –।। तर्काप्रतिष्ठानादप्यन्यथानुमेयमिति चेदेवमप्यनिर्मोक्षप्रसङ्गः ।।५।।

एतावानेव तर्क इति प्रतिष्ठापकप्रमाणाभावाद् उक्तादन्यथाऽ-प्यनमेयमिति चेत – ಅನುವಾದ - ಯುಕ್ತಿಯು ಇದನ್ನು ಮಾತ್ರ ಹೇಳುತ್ತದೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ನಿರ್ದಿಷ್ಟವಾದ ಪ್ರಮಾಣವಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ವಿಷರೀತವಾಗಿಯೂ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಮಾಡಲು ಬರುತ್ತದೆ.

ಪ್ರತಿಪರಾರ್ಥ -- ತರ್ಕದಿಂದ ಸತ್ಪವಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಅಸತಪದಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಕಾರಣತ್ವದ ಇಲ್ಲದಿರುವಿಕೆಯನ್ನು ಹೇಳಿದಿರಿ. ಇದನ್ನು ಆಕ್ಷೇಪ್ ಮಾಡಿ ಸಮಾಧಾನ ಮಾಡುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು ವ್ಯಾಪ್ಟಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ವಾಪಾವಾರ್ಣ ವರ್ಕಾ ಅ ವಿಷಯವನ್ನು ಸ್ವಾಪನೆ ಮಾಡುವುದೇ ತರ್ಕ ಎನಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತದೆ. ಇತಿ - ಹೀಗೆ, ಪ್ರತಿಷ್ಠಾಶಕಪ್ರಮಾಣಾಭಾವಾರ್ = ನಿಯಾಮಕಪ್ರಮಾಣವು ಇಲ್ಲದ ಕಾರಣ, ಉತ್ಪರ್ಪ ಹಿಂದೆ, ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ವಿಷಯಕ್ಕಿಂತಲೂ, ಅವೃಶಾಸಿತಿ - ಬೇರೆ ರೀತಿಯಲ್ಲೇ ಅನುಮಾನ ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯವಿರುತ್ತದೆ. ಇತಿಪಿಕತ್ = ಇಷ್ಟು ಅಕ್ಷೇಪ.

#### ಪುರುಷಾರ್ಥವೇ ಇಲ್ಲವೆಂದಾದೀತು

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – न, एवं सति प्रमाणसिद्धेऽपि मोक्षेऽन्यथाऽनुमेयत्वादनिर्मोक्ष प्रसङ्गः।

ಅನುವಾದ - ಇದು ಸರಿಯಲ್ಲ ಹೀಗೆ ವಾದ ಮಾಡುವುದಾದರೆ ಪ್ರಮಾಣಸಿದ್ದವಾದ ಮೋಕ್ಷದ ವಿಷಯದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿ ಅನುಮಾನ ಮಾಡಬಹುದಾದ್ದರಿಂದ ಮೋಕ್ಷವೆಂಬ ಪುರುಷಾರ್ಥವೇ ಇಲ್ಲವೆಂದಾಗಬೇಕಾದೀತು.

> ಪ್ರತಿಪರಾರ್ಥ -- ನಷ್ ಎಂಬುರನ್ನು ಅಧ್ಯಾಹಾರ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಪರಿಹಾರಭಾಗವನ್ನು ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ನ = ಮೇರಿನೆ ಆಕ್ಷೇಪವು ಯುತ್ತವಲ್ಲ. ಏರಂ ಸತಿ = ಶರ್ಕವೇ ಬರಿಷ್ಟರೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ, ಪ್ರಮಾಣಸಿದ್ದೇವಿಕಿ = ಪ್ರಮಾಣ ಸಿದ್ದವಾರ, ರೋಕ್ಷೇವಿಕಿ = ಮೋಕ್ಷದ ವಿಷಯದಲ್ಲೂ ಕೂಡ, ಅವೃತ್ = ಮತ್ತೊಂದು ಬಗೆಯಲ್ಲಿ, ಅನುಮೇಯಾತ್ರತ್ = ಅನುಮಾನ ಮಾಡಬಹುದಾದ್ದರಿಂದ, ಅನಿರ್ಮೋಕ್ಷಪ್ರಸಂಗ: = ಮೋಕ್ಷವೇ ಇಲ್ಲದಿಯದ ಪ್ರಸಂಗ ಬರುತ್ತರೆ.

## ಪ್ರಮಾಣಸಿದ್ದವಾದದ್ದನ್ನಷ್ಟೇ ಒಪ್ಪಬೇಕು

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – अतो यावत्प्रमाणसिद्धं तावदेवाङ्गीकर्तन्यं नातोऽन्यच्छङ्क्यम्।

ಅನುವಾದ - ಆದ್ದರಿಂದ ಎಷ್ಟು ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆಯೋ ಅಷ್ಟನ್ನು ಮಾತ್ರ ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಬೇಕು. ಪ್ರಮಾಣವಿಲ್ಲದ್ದರ ಬಗ್ಗೆ ಶಂಕಿಸಬಾರದು.

ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಹೀಗೆ ಎಲ್ಲಾ ತರ್ಕಗಳಲ್ಲಿಯೂ ವಿರೋಧಿಯಾಗಿ 
ಪ್ರತಿ ತರ್ಕವನ್ನು ಹೇಳುಹುದೆಂದು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿದರೆ 
ಅತಿಪ್ರಸಂಗವನ್ನು ಹೇಳಿ ಸೂತ್ರಾಂಶದ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ಸ್ವಹ್ತಡಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. 
ಅತ್: ಅದ್ದರಿಂದೆ, ಯಾವತ್ = ಎಷ್ಟು ವಿಷಯವು, ಪ್ರಮಾಣವಿಂಠ 
ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಪ್ರಮಿತವಾಗಿದೆಯೋ, ತಾದವೇದ = ಅಷ್ಟನ್ನು ಮಾತ್ರ, 
ಅಂಗೀತರ್ಸವೂ = ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಬೇಕು. ಅತಃ = ಅದ್ದರಿಂದ 
ಪ್ರಮಾಣರಿಂದ ಅಷ್ಟತ್ = ಬೇರೆ ನಿಯಮದ ಬಗ್ಗೆ, ನಶಂಕ್ಕಮ್ 
= ತರ್ಕದಿಂದ ಆಶಂಕೆ ಮಾಡಬಾರದು.

## ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಸಿದ್ದವಾದದ್ದನ್ನಷ್ಟೇ ಒಪ್ಪಬೇಕು

#### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –

# 'यावदेव प्रमाणेन सिद्धं तावदहापयन् ।

स्वीकुर्यात्रैव चान्यत्र शक्यं मानमृते कचित् ॥' इति वामने ॥५॥

ಅನುವಾರ - ವಾಮನಪುರಾಣದ ವಚನ ಹೀಗಿದೆ - ಎಷ್ಟು ವಿಷಯವು ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಸಿದ್ದವಾಗಿದೆಯೋ ಅವೃನ್ನು ಮಾತ್ರ ತರ್ಕದಿಂದ ಸ್ಥೀಕರಿಸಬೇಕು. ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಸಿದ್ದವಾಗದೆ ಇರುವ ವಿಷಯವನ್ನು ತರ್ಕದಿಂದ ಸಾಧನೆ ಮಾಡಬಾರದು. ಏಕೆಂದರೆ ಕೇವಲ ತರ್ಕದಿಂದ ಯಾವುದನ್ನು ಕೂಡ ಸಾಧನೆ ಮಾಡಲು ಅಥವಾ ನಿಷೇಧ ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯದಿಲ್ಲ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಅಪಿಶಬ್ದದಿಂದ ಸೂಚಿತವಾದ ಸ್ಮೃತಿಯನ್ನು ಸಂವಾದಿಯಾಗಿ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಯಾವದೇವ

ಎಪ್ಪು ವಿಷಯವು ಶ್ರಮಣೇನ : ಶ್ರಶ್ನಕ್ಷಾರಿಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ನಿದ್ದವಾಗಿದೆಯೋ ಅಷ್ಟು ವಿಷಯವನ್ನು ಅಪಾತರ್ಜುನ : ಬಡದೆ, ಸ್ಥೀಕರ್ಯಾನ್ : ತೆರ್ಕರಿಂದ ನಾಧನೆ ಮಾಡಬೇಕು. ಜಾನ್ಯಶ : ಶ್ರಪ್ತಮಾಣಸಿದ್ದವಾಗದಿರುವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ, ಸೈದ :ಅನುಮಾನದಿಂದ ವಿನನ್ನು ನಾಧನೆ ಮಾಡಬಾರರು, ಮಾಡುವುತೇ : ಶ್ರಶ್ನಕ್ಷಾದಿ ಪ್ರಮಾಣಗಳಲ್ಲದೆ, ಶೈಟಿತ್: ಯಾವುದೇ ಸ್ಥಳದಲ್ಲಿಯೂ, ನ ಶಕ್ತಂ : ಅನುಮಾನವನ್ನು ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ನಿರ್ವಹಣವಾಗಿ ವಿವರ್ತಿಯಾರವನ್ನು ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ನಿರ್ವಹಣವಾಗಿ ಎರಡಿಸಿಯಾರವನ್ನು ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ನಿರ್ವಹಣವಾಗಿ ಎರಡಿಸಿಯಾರವನ್ನು ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ನಿರ್ವಹಣವಾಗಿ ಎರಡಿಸಿಯಾರವನ್ನು ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಸ್ಥಳದಲ್ಲಿಯೂ, ನ ಶಕ್ತಂ :

# ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

#### ತರ್ಕವು ಪ್ರಮಾಣವೋ, ಅಪ್ರಮಾಣವೋ?

तत्वप्रदीपः – तकांप्रतिद्यानात् इत्यादिसूत्रम् । एतावानेव तकां नैतत् प्रतीयत्वेनेति प्रतिद्यायकप्रमाणाभावात् । यथा त्वयाऽनुमितं तयाऽन्यया मयाऽप्यनुमेयं स्यात्, त्वत्यसे प्रमाणसद्भाववत् मत्यसेऽपि तस्य युक्तत्वादिति चेत्, एवं सति यथा प्रमाणसिद्धो मोक्षः, तयाऽन्ययाऽप्यनुमेणस्वात् अनिविद्यते मोक्षः प्रसञ्येत । अयवा सत्वेन प्रमाणसिद्धेऽपि मोक्षोऽन्ययाऽनुमेयत्वात् तदभावप्रसङ्गः । अपिशब्दात् सर्वस्यापेष्रप्रमाणसिद्धस्य अन्ययावप्रसङ्गः । अपि च त्वदुक्तन्यायेमैव त्वदुक्तादन्ययाऽप्यनुमेयत्वप्रसः । अपि च त्वदुक्तन्यायेमैव त्वदुक्तादन्ययाऽप्यनुमेयत्वप्राप्तोः स्वव्यापातः स्यात् ।

'ತರ್ಕಾಪ್ರತಿಜ್ಞಾನಾತ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರಭಾಗದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಹೀಗಿದೆ - ಕೆಲವು ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ಮಾತ್ರ ಪ್ರತಿಕರ್ಕವಿರುತ್ತದೆ. ಕೆಲವು ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಕರ್ಕವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ನಿರ್ಧಾರ ಮಾಡಲು ಯಾವುದೇ ಪ್ರಮಾಣವಿಲ್ಲ. ಹೇಗೆ ನಿರ್ಧಂ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಮಾಡಲಾಗಿದೆಯೇ, ಅದೇ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ವಿಪರೀತಾವರದ್ದನ್ನು ನಾನೂ ಕೂಡ ಅನುಮಾನ ಮಾಡಲಾಗಿದೆಯೇ, ಅದೇ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಎಪರೀತಾವರದ್ದನ್ನು ಸಾನೂ ಕೂಡ ಅನುಮಾನ ಮಾಡುತ್ತೇನೆ. ನಿನ್ನ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣವಿದ ಎಂದರೆ, ನನ್ನ ಪಕ್ಷದಲ್ಲೂ ಅದು ಸಮಾನ.

## ಪ್ರಮಾಣಸಿದ್ಧವಾದದ್ದನ್ನಷ್ಟೇ ಒಪ್ಪಬೇಕು

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – अतो यावन्प्रमाणसिद्धं तावदेवाङ्गीकर्तन्यं नातोऽन्यच्छद्व्यम्।

ಅನುವಾದ - ಆದ್ದರಿಂದ ಎಷ್ಟು ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆಯೋ ಅಷ್ಟನ್ನು ಮಾತ್ರ ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಬೇಕು. ಪ್ರಮಾಣವಿಲ್ಲದ್ದರ ಬಗ್ಗೆ ಶಂಕಿಸಬಾರದು.

ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಹೀಗೆ ಎಲ್ಲಾ ತರ್ಕಗಳಲ್ಲಿಯೂ ವಿರೋಧಿಯಾಗಿ ಪ್ರತಿ ತರ್ಕವನ್ನು ಹೇಳುಹುದೆಂದು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿದರೆ ಅತಿಪ್ರಸಂಗವನ್ನು ಹೇಳಿ ಸೂತ್ರಾಂಶದ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ಸಪ್ಪಪಡಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಈತಃ = ಅಧ್ವರಿಂದ, ಯಾವರ್ = ಎಷ್ಟು ವಿಷಯವು, ಪ್ರಮಾಣವಿಂದ ಪ್ರಮಿತವಾಗಿದೆಯೋ, ತಾವವೇದ = ಅಷ್ಟನ್ನು ಮಾತ್ರ, ಅಂಗೀಕಾರವು = ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಬೇಕು. ಅತಃ = ಅದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಮಾಣರಿತವಾದ ಅಪ್ಪತ್ = ಬೇರೆ ನಿಯಮದ ಬಗ್ಗೆ, ನಶಂತ್ರಮ್ = ತರ್ಕರಿಂದ ಆಶಂಕೆ ಮಾಡಬಾರರು.

### ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾದದ್ದನ್ನಷ್ಟೇ ಒಪ್ಪಬೇಕು

#### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् -

# 'यावदेव प्रमाणेन सिद्धं तावदहापयन् ।

स्वीकुर्यात्रैव चान्यत्र शक्यं मानमृते कचित् ॥' इति वामने ॥५॥

ಅನುವಾದ - ವಾಮನಪುರಾಣದ ವಚನ ಹೀಗಿದೆ - ಎಷ್ಟು ವಿಷಯವು ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆಯೋ ಅತ್ಯನ್ನು ಮಾತ್ರ ತರ್ಕದಿಂದ ಸ್ಥಿಕರಿಸಬೇಕು. ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗದೆ ಇರುವ ವಿಷಯವನ್ನು ತರ್ಕದಿಂದ ಸಾಧನೆ ಮಾಡಬಾರದು. ಏಕೆಂದರೆ ಕೇವಲ ತರ್ಕದಿಂದ ಯಾವುದನ್ನು ಕೂಡ ಸಾಧನೆ ಮಾಡಲು ಅಥವಾ ನಿಷೇಧ ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯನಿಲ್ಲ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಅಪಿಶಬ್ದದಿಂದ ಸೂಚಿತವಾದ ಸ್ಮೃತಿಯನ್ನು ಸಂವಾದಿಯಾಗಿ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಯಾವದೇವ

ಎಷ್ಟು ವಿಷಯವು ಪ್ರಮಾಣೀನ = ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಾದಿಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆಯೋ ಅಷ್ಟು ವಿಷಯವನ್ನು ಅಹಾಪಯನ್ = ಬಡರೆ, ಸ್ವಕುರ್ಯಾತ್ = ತರ್ಕದಿಂದ ಸಾಧನೆ ಮಾಡಬೇಕು. ಚಾನ್ಯತ್ರ = ಪ್ರಮಾಣಸಿದ್ಧವಾಗೆರಿರುವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ, ನೈದ =ಅನುಮಾನದಿಂದ ಎನನ್ನು ಸಾಧನೆ ಮಾಡಬಾರರು, ಮಾನಮ್ಮತೇ = ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಾದಿ ಪ್ರಮಾಣಗಳಲ್ಲದೆ, ಕೃಚಿತ್ = ಯಾವುದೇ ಸ್ಥಳದಲ್ಲಿಯೂ, ಪ ಶಕ್ಯಂ = ಅನುಮಾನವನ್ನು ಕ್ರಚಿತ್ = ಯಾವುದೇ ಸ್ಥಳದಲ್ಲಿಯೂ, ಪ ಶಕ್ಯಂ = ಅನುಮಾನವನ್ನು ಕ್ರಚಿತ್ = ಯಾವುದೇ ಸ್ಥಳದಲ್ಲಿಯೂ, ಪ ಶಕ್ಯಂ =

# ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

ತರ್ಕವು ಪ್ರಮಾಣವೋ, ಅಪ್ರಮಾಣವೋ?

तत्वप्रदीपः — तकांप्रतिष्ठानात् इत्यादिसूत्रम् । एतावानेव तकां नैतत् प्रतिपत्वेनेति प्रतिष्ठापकप्रमाणाभावात् । यथा त्वयाऽनुमितं तथाऽन्यया मयाऽप्यमुमेपं स्यात्, त्वत्यक्षे प्रमाणसङ्गाववत् मत्यक्षेऽपि तस्य युक्तत्वादिति वेत्, एवं सति यथा प्रमाणसिङ्गावक्षे मोक्षः, तथाऽन्यथाऽप्यनुमेपत्वात् अनिश्चितो मोक्षः प्रसन्येत । अथवा सत्वेन प्रमाणसिङ्गेऽपि मोक्षोऽन्ययाऽनुमेयत्वात् तदभावप्रसङ्गः । अपिशब्दात् सर्वस्यापे प्रमाणसिङ्ग्यः अन्ययात्वप्रसङ्गः । अपि च त्वदुक्तन्यायेनैव त्वदुक्तादन्ययाऽप्युमेयत्वात् सर्वस्यापेतः स्यात् ।

'ತರ್ಕಾಪ್ರತಿಜ್ಞಾನಾತ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರಭಾಗದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಹೀಗಿದೆ - ಕೆಲವು ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ಮಾತ್ರ ಪ್ರತಿಕರ್ಕವಿರುತ್ತದೆ. ಕೆಲವು ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಕರ್ಕವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ನಿರ್ಧಾರ ಮಾಡಲು ಯಾವುದೇ ಪ್ರಮಾಣವಿಲ್ಲ. ಹೇಗೆ ನಿರ್ಧಂ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಮಾಡಲಾಗಿದೆಯೋ, ಅದೇ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ವಿಪರೀತವಾದದ್ದವ್ದು ನಾನೂ ಕೂಡ ಅನುಮಾನ ಮಾಡುತ್ತೇನೆ. ನಿನ್ನ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣವಿದೆ ಎಂದರೆ, ನನ್ನ ಪಕ್ಷದಲ್ಲೂ ಅದು ಸಮಾನ. ಆದ್ದರಿಂದ ತರ್ಕದಿಂದ ಸಾಧಿಸುವ ಎಲ್ಲ ವಿಷಯಗಳಿಗೂ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿ ಪ್ರತಿತರ್ಕದಿಂದ ಇನ್ನೂಂದು ವಿಷಯವನ್ನು ಸಾಧಿಸಬಹುದು.

ಈ ಆಕ್ಟೇವ ತಪ್ಪು. ಹೀಗೆ ನೀವು ವಾದ ಮಾಡಿದರೆ, ಪ್ರಮಾಣಸಿದ್ದವಾದ ಮೋಕ್ಷವೂ ಕೂಡ ಅನಿಕೃಯವಾಗಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಮೋಕ್ಷವು ಇದೆ ಎಂದು ನೀನು ಹೇಗೆ ಅನುಮಾನ ಮಾಡುತ್ತೀಯೋ, ಅದಕ್ಕೆ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿ ನಾನೂ ಕೂಡ ಮೋಕ್ಷವಿಲ್ಲವೆಂದು ಅನುಮಾನವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತೇನೆ. ಆಗ ಮೋಕ್ಷವೆಂಬ ಪುರುಪಾರ್ಥವೇ ಇಲ್ಲದಿರಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ.

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಅಪಿಕಬ್ದರಿಂದ ಪ್ರಮಾಣಸಿದ್ದವಾದ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಪದಾರ್ಥದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಹೀಗೆ ಅನ್ಯಭಾರೀಕಿಯಲ್ಲಿ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಮಾಡಬಹುದು. ಎಂಬುದನ್ನು ತಿಳಿಸಲಾಗಿದೆ. ಮತ್ತು ಯಾವ ನ್ಯಾಯದಿಂದ ಅನುಮಾನ ಮಾಡಿದಿಯೋ, ಅದೇ ನ್ಯಾಯದಿಂದಲೇ ನೀನು ಹೇಳಿದ ವಿಷಯಕ್ಕೆ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿಯೂ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಮಾಡಬಹುದಾದ್ದರಿಂದ ಸ್ಪವ್ಯಾಘಾತಕರವಾಗಿದೆ.

# ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

#### ಸೂತ್ರದ ಆಕ್ಷೇಪಭಾಗದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

तत्त्वप्रकाशिका – तर्केण सदसतोः कारणत्वसाधनबाधने आहिप्य समादधत्स्त्रमुपन्यस्याऽऽक्षेपांशं तावद् व्याचष्टे – तर्केति ।।

ತರ್ಕದಿಂದ 'ಸತ್' ಎಂಬುದು ವಿಶ್ವಕ್ಕೆ ಕಾರಣ, ಹಾಗೂ 'ಅಸತ್' ಎಂಬುದು ಕಾರಣವಲ್ಲವೆಂದು ಸಿದ್ಧಮಾಡಿದುದರ ಮೇಲೆ ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಿ ಸಮಾಧಾನ ಮಾಡುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಹೇಳಿ, ಸೂತ್ರದ ಆಕ್ಷೀಪ ಭಾಗವನ್ನು ಮೊದಲು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ -'ತರ್ಕ' ಎಂಬುದಾಗಿ.

#### ತರ್ಕದಿಂದ ಏನನ್ನು ಬೇಕಾದರೂ ಸಾಧಿಸಬಹುದು

तत्वप्रकाशिका – यत्तर्कबलेन सतः कारणत्वसाधनमसतश्च तद्वाधनं तदयुक्तम् । ययत्तर्केण साध्यते तस्मादुकात् तर्केण साधितादन्यथापि प्रतितर्केण साधियतुं शक्यत्वेन तर्कस्याप्रामाण्यात् । न हि प्रतितर्क एतावानेवैतादृशं तर्कं प्रति विरोधितया वर्तते नैतादृशमिति नियामकमस्ति । अतः सर्वानुमानेषु प्रतितर्कस्यानिवारणीयत्वेन तेषामप्रामाण्यान्न तद्वलात्सारणत्वसाधनादि युक्तमिति भावः । परिहारांशं व्याचष्टे – नेति ।।

ಕೇವಲ ತರ್ಕಬಲದಿಂದ 'ಸತ್' ಎಂಬುದು ವಿಶ್ವಕ್ಕೆ ಕಾರಣ, ಅಸತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣಕ್ಕವು ಬಾಧಿತ - ಎಂದು ಸಾಧನೆ ಮಾಡಿದುದು ಸರಿಯಲ್ಲ, ಯಾವುದನ್ನೆಲ್ಲಾ ತರ್ಕದಿಂದ ಸಾಧನೆ ಮಾಡಿದ ಧರ್ಮಕ್ಕೆ ವಿಪಂಕವಾಗಿ ಪ್ರತಿಕೂಲತರ್ಕದಿಂದ ಸಾಧನೆ ಮಾಡಲ ಕರ್ಮಾಕ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ತರ್ಕವು ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗಿದೆ. ಕೆಲವು ಅನುಮಾನಗಳಿಗೆ ಮಾತ್ರ ಪ್ರತಿತರ್ಕವು ವಿರೋಧಿಯಾಗಿದೆ. ಕೆಲವು ಅನುಮಾನಗಳಿಗೆ ಪ್ರತಿತರ್ಕವೆ ಇಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ನಿರ್ಧರಿಸಲು ಯಾವ ಆಧಾರವೂ ಇಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಎಲ್ಲಾ ಅನುಮಾನಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿತರ್ತಗಳು ಅನಿವಾರ್ಯಗಳಾದ್ದರಿಂದ ತರ್ಕಗಳೂ ಪ್ರಮಾಣಗಳಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಕೇವಲ ತರ್ಕದಿಂದ ಸತ್ತೇ ವಿಶ್ವಕ್ಕೆ ಕಾರಣವೆಂಬ ವಿಷಯವನ್ನು ಸಾಧನೆ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗುವುದಿಲ್ಲವೆಂದ ಶಾತ್ರರ್ಯ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಪರಿಹಾರೂಶವನ್ನು 'ನ' ಎಂಬುದರಿಂದ ವ್ಯಾಖ್ಯನ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ.

# ಯಾವುದೇ ತರ್ಕಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿತರ್ಕ ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ

तत्वप्रकाशिका — तर्कसिद्धं सर्वं प्रतितर्केण दूषियतुं शक्यत इति वदन् प्रष्टव्यो जायते । किं प्रामाणिकं तर्कसिद्धं प्रतितर्केण दूषियतुं शक्यमप्रामाणिकं वेति । द्वितीयस्तु युक्त एव । प्रयमेऽपि प्रष्टव्यं किमेवंबादिनो मते मोक्षोऽस्ति न वेति । न चेन्नासौ वादी प्रयोजनान्तरस्य शास्त्रमन्तरेणापि सिद्धेः । अस्ति चेत् किं विप्रतिपन्नं प्रत्यागमेनैव साध्यते उत तर्केण । नायः अनिर्मोक्षवादिनाऽऽगमप्रामाण्यानभ्युपगमात् । अतो द्वितीयपक्ष एवाङ्गीकार्यः। तथा च प्रामाणिकस्यापि तर्कसिद्धस्य प्रतितर्केण वापे सोपि चार्वाकतर्केण

बाधितः स्यादिति मतं व्यर्थमेव भवेत् । न च परं प्रति प्रतिपादनोपायाभावेऽपि स्वस्यागमेन मोक्षसिद्धिरिति वाच्यम् । विप्रतिपनप्रमेये स्वस्यापि केवलागमे नानच्यवसायादिति भावः । एवं सर्वतर्केऽपि प्रतितर्कः प्रसरतीत्यङ्गीकारेऽति-प्रसङ्गमुक्त्वा विपर्यये पर्यवसानं दर्शयति – अत इति ।।

ತರ್ಕಸಿದ್ಧವಾದ ಸರ್ವವಿಷಯವನ್ನೂ ಪ್ರತಿರ್ತಕ್ರಿಂದ ದೂಷಣೆ ಮಾಡಬಹುದೆಂದು ಹೇಳುವವನನ್ನು ಕುಂತು ಹೀಗೆ ಕೇಳುತ್ತದೆ - ತರ್ಕದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗುವ ವ್ರಾಮಾಣಿಕ ವಿಷಯವು ಪ್ರತಿಕರ್ಕದಿಂದ ರೂಷಿತವಾಗುತ್ತದೋ ? ಅಥವಾ ಅಪ್ರಾಮಾಣಿಕ ವಿಷಯವು ದೂಷಿತವಾಗುತ್ತದೇ? ಇದರಲ್ಲಿ ಎರಡನೇ ಪಕ್ಷ ಯುಕ್ತವೇ ಆಗಿದೆ. ಮೊದಲನೆ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಪುನಃ ಎರಡು ಪ್ರತಿ ಬರುತ್ತದೆ - ಅನುಮಾನ ಅಪ್ರಮಾಣವೆಂಬ ನಿಮ್ಮ ಮತದಲ್ಲಿ ಪುನಃ ಎರಡು ಪ್ರತಿ ಬರುತ್ತದೆ - ಅನುಮಾನ ಅಪ್ರಮಾಣವೆಂಬ ನಿಮ್ಮ ಮತದಲ್ಲಿ ಮೊದ್ದವಿದಯೋ ಇಲ್ಲವೋ ? ಇಲ್ಲವಂದರೆ ಅವರು ಈ ಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ವಾದಿಯೇ ಆಗಲಾರರು. ಏಕಿಂದರೆ, ಮೋಕ್ಷನಿಷಯದಲ್ಲಿ ವಿವಾದ ಮಾಡುವ ಪುರುಷನಿಗೆ ಆಗಮದಿಂದ ಮೋಕ್ಷವಿವ ಎಂದರೆ, ಮೋಕ್ಷನಿಷಯದಲ್ಲಿ ವಿವಾದ ಮಾಡುವ ಪುರುಷನಿಗೆ ಆಗಮದಿಂದ ಮೋಕ್ಷವನ್ನು ಸಾಧಿಸುತ್ತಿರುಗಾ? ಅಥವಾ ತರ್ಕದಿಂದರೋ ? ಆಗಮದಿಂದ ಎಂದರೆ ಮೋಕ್ಷ ಒಪ್ಪದ ಅವರು ಆಗಮಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವನ್ನೇ ಒಪ್ಪುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ತರ್ಕದಿಂದ ಮೋಕ್ಷವನ್ನು ಸಾಧಿಸುರಾಗುವುದು ಎಂಬ ದ್ವಿತೀಯ ಪಕ್ಷವನ್ನೇ ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಬೇಕು. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಾಮಾಣಿಕವು ಕರ್ತನಿದ್ದವು ಆದ ವಿಷಯವು ಪ್ರತಿಕರ್ಕದಿಂದ ಬಾಧಿಕವಾಗುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳದರೆ, ಮೋಕ್ಷವಿಷಯದ ತರ್ಕವೂ ಪ್ರತಿಕರ್ಕದಿಂದ ಬಾಧಿಕವಾಗುತ್ತದೆಂದು ಬಾಧಿಕವಾಗುತ್ತದವೆ ಪ್ರತಿಕರ್ಕದವಿದ ಮೋಕ್ಷವಿಷಯದ ಕರ್ಕವೂ ಪ್ರತಿಕರ್ಕವಾದ ಬಾರ್ಮಾಕರಕರ್ಕದಿಂದ ಬಾಧಿಕವಾಗುತ್ತದೆಂದು ಬಾಧಿಕವಾಗುತ್ತದೆಂದು ಪ್ರಕ್ಷಿತಿದಾಗುತ್ತದೆಂದು ಬಾಧಿಕವಾಗುತ್ತದೆಂದು ಬಾರ್ಥಕಿ ಪ್ರತಿಕರ್ಕವಿದುದು ಪಾರ್ವಕರ್ತಕರ್ತದಿಂದ ಬಾಧಿಕವಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗಾಗಿ ನಿಮ್ಮ ಮಾತಕೆ ಪ್ರಯೋಜನವನೇ ಇಲ್ಲವೆಂದಾಗುತ್ತದೆ.

ಮತ್ತೊಬ್ಬನಿಗೆ ಮೋಕ್ಕವನ್ನು ಸಾಧನೆ ಮಾಡುವ ಪ್ರಮಾಣವಿಲ್ಲದಿರಬಹುದು. ಆದರೆ ನನಗೆ ವೇದರುವ ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಮೋಕ್ಷವು ಸಿದ್ಧಿಯಾಗುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳಬಹುದಲ್ಲವೇ? ಎಂದರೆ ಹೀಗೆ ಹೇಳಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ವಿಕೆಂದರೆ ಯಾವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ವಿವಾದವಿದೆಯೇ ಅಲ್ಲಿ ಕೇವಲ ಆಗಮ ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ತನಗೂ ನಿತ್ತಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ತಾತ್ತರ್ಯ. ಈ ರೀತಿ ಎಲ್ಲಾ ವಿಧ ತರ್ಕಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಪ್ರತಿ ತರ್ಕವು ವಿರುದ್ಧವಾಗಿ ನಿಲುತ್ತದೆಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅತಿಪ್ರಸಂಗ ಹೇಳಿ ತದ್ವಿರುದ್ಧ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಪರ್ಯವಾನವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ, 'ಅತಃ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕದಿಂದ.

#### ತರ್ಕವು ಅಪ್ರಾಮಾಣಿಕ

तत्वप्रकाशिका – यत एवं प्रामाणिकतर्कस्यापि प्रतितर्केण बायाभ्युपगमेऽतिप्रसङ्गोऽतः प्रामाणिकमेव तर्केणाङ्गीकार्यमप्रामाणिकं न शङ्कथम् । प्रमाणसाहाय्यपुक्तः प्रतितकोऽग्रामाणिकतके बायते न त्वप्रामाणिकः प्रामाणिकम् । अत्रैतौ प्रयोगौ भवतः इत्यत्र उक्ततर्कद्वयस्य प्रलयः सर्वासत्त्ववानित्यादिविकद्वतकौ तुभावपि न प्रामाणिकौ । प्रकृततर्कत्वयस्य प्रलयः सर्वासत्त्ववानित्यादिविकद्वतकौ तुभावपि न प्रामाणिकौ । प्रकृततर्कत्व प्रामाणिकौ नाप्रामाणिकौ न निषेदुं शक्यत इति भावः । अत्र समृतिसंमितं चाइ – यावदिति ।। अन्यत्रान्यत् ।। १२ ।।

ಪ್ರಾಮಾಣಕತರ್ಕವೂ ಪ್ರತಿತರ್ಕದಿಂದ ಬಾಧಿತವಾಗುತ್ತದೆಂದು ಒಪ್ಪಿದಲ್ಲಿ ಅತಿಪ್ರಸಂಗ ಬರುತ್ತದೆಯಾದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಾಮಾಣಕವಾದದ್ದನ್ನೇ ತರ್ಕದಿಂದ ಸ್ವೀಕರಸಬೇಕು. ಅಪ್ರಾಮಾಣಕ ವಿಷಯವನ್ನು ತರ್ಕದಿಂದ ಶಂತಿಸಕೂಡರು. ಪ್ರಮಾಣದ ಸಹಾಯವಿದ್ದರೇನೇ ಆ ಪ್ರತಿತರ್ಕವು ಅಪ್ರಾಮಾಣಕ ತರ್ಕವನ್ನು ಬಾಧಿಸುತ್ತದೆ. ಅಪ್ರಾಮಾಣಕತರ್ಕವು ಪ್ರಾಮಾಣಕ ತರ್ಕವನ್ನು ಬಾಧ ಮಾಡರಾರದು.

ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಎರಡು ಅನುಮಾನ ಮಾಡಬಹುದು - ವಿಶ್ವದ ಉತ್ಪತ್ತಿಯು ಸತ್ತಿನಿಂದ ಆಗುತ್ತದೆ, ಮತ್ತು ಕಾರ್ಯದ ನಾಶ ಸಶೇಷವಾಗಿರುತ್ತದೆ ಎಂದು ಹಿಂದೆ ತೋರಿಸಿದೆ ಎರಡು ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿ ಪ್ರಲಯವು ಸರ್ವಪದಾರ್ಥಗಳಿಗಿಂತ ರಹಿತವಾಗಿದೆ. ಇತ್ತಾರಿ ಪ್ರತಿಪಕ್ಷಿ ತೋರಿಸಿದೆ ಎರಡೂ ತರ್ಕಗಳೂ ಪ್ರಮಾಣಿಕರ್ವಾಗಿ, ನಾವು ಹೇಳಿದ ತರ್ಕವೇ ಪ್ರಾಮಾಣಿಕವಾದುದರಿಂದ ಅಪ್ರಾಮಾಣಿಕ ಪ್ರತಿಕರ್ಕದಿಂದ ದೂಪಿಸುವುದಕ್ಕಾಗುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ 'ಯಾವತ್' ಎಂಬದರಿಂದ ಸ್ಮೃತಿ ಪ್ರಮಾಣವನ್ನೂ ತೋರಿಸುತ್ತಾರೆ. 'ಅನ್ನತ್,' ಎಂದರೆ 'ಅನ್ನತ್' ಎಂದರ್ಥ.

#### ಭಾವದೀಪ

## 'ಏತಾವಾನೇವ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಯಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

भावदीपः – तर्काप्रतिष्ठानात्।। १२ ।। सदसतोर्भावाभावयोः। कारणत्वसाधनबाधने निरन्तरसृत्रद्वयोक्ते इति भावः। साध्यं पूरयनुकादित्यादिभाव्यं हेतृतया व्याचष्टे॥ यत्तर्केति ।। एतावानित्यादि व्याचष्टे॥ नहीति ।।

'ಸದಸ್ಯೋ:' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಭಾವ ಹಾಗೂ ಅಭಾವಗಳಿಗೆ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅರ್ಥ. ಭಾವ ಪರಾರ್ಥವು ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಅಭಾವ ಪರಾರ್ಥವು ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹಿಂದಿನ ಎರಡು ಸೂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಗಿದೆ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಸಾಧ್ಯವನ್ನು ಶೇಷಪೂರಣ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುವ ಮೂಲಕ 'ಉತ್ತಾತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಯವನ್ನು ಹೇಡುವರವಾಗಿ ಪ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮೂಡಲು 'ಯತ್ರಕಗಲಬೇನೆ' ಇತ್ಯಾದಿ ಗ್ರಂಥವು ಹೊರಟಿದೆ. 'ವಿಶಾವಾನ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಯದ ಮಾತನ್ನು ಪ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲು 'ನ ಹಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಗ್ರಂಥವು ಹೊರಟಿದೆ.

## ತರ್ಕಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿತರ್ಕ ಪರಾಹತಿ

भावदीपः - सूत्रे एवमपीत्यस्यैवं सति तर्कसिद्धस्य प्रतितर्केण बाधे सतीति भाषितस्यापादकस्याप्रयोजकत्वनिरासाय तथाऽऽपाद्यस्येष्टापत्तिनिरासाय चोभयत्र विकल्पपूर्वं तर्कस्वरूपं निर्धारयन् भाष्यं व्याचष्टे॥ तर्कसिद्धमित्यादिना ॥

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ಏವಮಪಿ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದಕ್ಕೆ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ 'ಏವಂ ಸತಿ' ಎಂಬುದರಿಂದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ತರ್ಕಿಸಿದ್ದವಾದುರಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿತರ್ಕದಿಂದ ಬುಧವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾದರೆ ಎಂದು ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದರು. ಒಂದುವೇಳೆ ತರ್ಕದ ಬಲದಿಂದ ಅಸತ್ತು ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕುರಣವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಸಾಧನೆ ಮಾಡುವುದಾದರೆ ಅದಕ್ಕೆ ವಿಪರೀತವಾದ ಪ್ರತಿಕೂಲ ತರ್ಕದಿಂದ ಬುಧವನ್ನು ನಾವು ಹೇಳುತ್ತದೆ ಎಂಬಲ್ಲಿ ಅವಾದಕಕ್ಕೆ ಅಪ್ರಯೋಜಕತ್ವವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಿ ಅನಾಧ್ಯಕ್ಕೆ ಇಷ್ಟಾಪತ್ತಿಯನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಎರಡೂ ಕಡೆ ವಿಕಲ್ಪರ್ಭಾಕವಾದ ತರ್ಕಸ್ವರೂಪವನ್ನು ನಿರ್ಧಾರ ಮಾಡುವುದರ ಮೂಲಕ ಭಾಷ್ಕವನ್ನು ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡಲು 'ತರ್ಕಸಿದ್ದಂ' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕಾಮಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ.

#### 'ಏವಂ ಸತಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಯಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

भावदीपः - युक्त एवेति ।। तथा च कामाच्च नानुमानापेक्षेत्यनेन न विरोध इति भावः॥ प्रयोजनान्तरस्येति ।। पशुपुत्रादेः॥ अनुष्युपगमादिति॥ तत्प्रमाण्यप्रसाधनं च तर्केभैवेति भावः। एवं परिष्कृत्यैवं सतीत्यादि भाष्यं व्याचदे॥ तथा चेति ।। अनिर्मो क्षप्रसन्ने किमनिष्टमित्यत आह - मतं व्यर्थमेवेति ।। विरुद्धतकाविति ॥ प्रमाणेनेति शेषः। अन्यशेति स्मार्तपदानुवादेनान्यदिति व्याख्या॥ १२ ॥

'ಯುಕ್ತ ಎವ' ಎಂದು ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಎರಡನೆಯ ಪಕ್ಷವನ್ನು ಒಪ್ಪಿವಾಗ 'ತಾಮಾಕ್ತ ನಾನುಮಾನಾಪೇಕ್ಟ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ವಿರೋಧವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಪ್ರಯೋಜನಾತಕರಸ್ಟ್' ಎಂದರ ಪಕ್ಷು-ಪುತ್ರಾದಿಗಳ ಲಾಭವೆಂಬ ಪ್ರಯೋಜನವು ಎಂದರ್ಥ. 'ಆನಭ್ಯುಪ್ರಗಮತ್ತಾ' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅನಿರ್ಮೋಕ್ಷವಾದಿಗಳು ಅಗಮಪ್ಪಾಮಾಡ್ಕಾವನ್ನೂ ಕೂಡ ತರ್ಕದಿಂದಲೇ ಸಾಧನೆ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಇದು ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ಹೀಗೆ ಸೂತ್ರದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಭಾಷ್ಯದ ಮೂಲಕ ಸ್ಪಷ್ಟಡಿಸಿ 'ಏವಂ ಸತಿ' ಇತ್ಯಾರಿ ಭಾಷ್ಯವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲು 'ತಥ್ರಾಪಿ 'ಇತ್ಯಾದಿ ಗ್ರಂಥವು ಹೊಂಡಿದೆ. ಮೋಕ್ಷವೇ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಒಪ್ಪಿದರೆ ಏನು ಅರುಷ್ಟಮಗುತ್ತದೆ ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಮತಂ ವ್ಯರ್ಥಮೀಡ' ಎಂಬುದರೆಂದ ಉತ್ತಂಬಿದ್ದಾರೆ. 'ವಿರುದ್ಧರ್ಚಾರಿ' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಗಿದ್ದಾರೆ. ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಎಂಬುದನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಶೇಷವೂರಣ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. 'ಅನೃತ್ರ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಸ್ಪೃತಿಯಲ್ಲಿರುವ ಪರವನ್ನು ಅನುವಾದ ಮಾಡಿ 'ಅನ್ಯತ್,' ಎಂಬುದಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿರುತ್ತಾರೆ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

'ಏತೇನ ಶಿಷ್ಟಾ ಅಪರಿಗ್ರಹಾ ಅಪಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾತಾ:' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

# ब्रह्मसूत्रसूत्रम् – ।। एतेन शिष्टा अपरिग्रहा अपि व्यास्त्याताः ।।

ಇದುವರೆಗೂ ಸಾಧಿಸಿದ ಅನುಮಾನ ಪ್ರಮಾಣದಿಂದಲೇ ವೇದದ ಸಮ್ಮತಿಯಲ್ಲದ ಹಾಗೂ ವೇದ ವಿರುದ್ಧವಾದ 'ಜೀವನೇ ಕರ್ತೃ' 'ಕಾಲವೇ ಕರ್ತೃ' 'ಸ್ವಭಾವವೇ ಕರ್ತೃ' ಮೊದಲಾದ ವಾದಗಳು ನಿರಾಕರಿಸಲ್ಪಟ್ಟವು.

ಆರ್ಥ -- ಏಕೇನ : ಸಿದ್ಧಾಂಶಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಅನುಮಾನವಿರುವಿಕೆ ಪರಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಅನುಮಾನವಿಲ್ಲರಿರುವಿಕೆ ಎಂಬ ಕಾರಣದಿಂದಲೇ, ಅಪರಿಗ್ರಹಾ: : ವೇದ ಸಮೃತಿಯಲ್ಲದ ಮತ್ತು ವೇದ ವಿರುದ್ಧವಾದ ಶಿಷ್ಟಾ ಅಪಿ : ಉಂದೆಲ್ಲಾ ಜೀವ, ಕಾಲ, ಸ್ವಭಾವ ಕರ್ತೃತ್ವ ಪಕ್ಷಗಳು ಕೂಡ, ವ್ಯಾಪ್ಯಾತಾ: : ನಿರಾಕೃತವಾದವು,

> ॥ ತ್ರೀವೇದವ್ಯಾಸದೇವರಿಂದ ರಚಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ಬ್ರಹ್ಮಮೀಮಾಂಸಾಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಆಸದಧಿಕರಣವು ಸಮಾಪವಾಯಿತು॥

## ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಯ

ಜಗತ್ತಿನ ಸೃಷ್ಟಿ ಆಕಸ್ತಿಕವಲ್ಲ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –।। एतेन शिष्टा अपरिग्रहा अपि व्याख्याताः ।।६।।

# एतेन दृष्टान्तभावेनाभावेन चाविशेष्टा अप्यपरिग्रहा विरुद्धसिद्धान्ता अकर्तृकत्वाचेतनकर्तृकत्वजीवकर्तृकत्वादयोऽपि ।

ಅನುವಾದ - ಸತ್ ಪರಾರ್ಥದಿಂದ ಸತ್ ಪರಾರ್ಥವೇ ಹುಟ್ಟುಕ್ತದೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಂತವಿರುವುದರಿಂದ ಹಾಗೂ ಅಸತ್ ಪರಾರ್ಥದಿಂದ ಸತ್ ಪರಾರ್ಥವು ಹುಟ್ಟುವುದರಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಂತ ಇಲ್ಲದಿರುವುದರಿಂದ ವೇದದ ಸಮಯಲ್ಲಿದೆ ಹಾಗೂ ವೇದಕ್ಕೆ ವಿರುದ್ಧವಾದ ವಾದಗಳು ನಿರಾಕೃತವಾದವು. ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕರ್ತೃವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಜಡವಾದ ದಸ್ತು ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕರ್ತೃ ಜೀವನೇ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕರ್ತ್ನ ಇವೆಲ್ಲವೂ ಕೂಡ ವೇದವಿರುದ್ದವಾದ ಮತಗಳು. ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- 'ಅಸತ್' ಶಬ್ದದಿಂದ ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವಾದ ಅಭಾವವು ಜಗತ್ಕಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗುವುದು ಬೇಡ. ಆರರೂ ವಿಷ್ಣುಗೆ ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ತವು ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರ 'ವಿಭ್ರತಿಪನ್ಯಂ ಜಗತ್ ನಿಷ್ಕಾರಣಕಮ್, ಅಚೇತನೆಕಾರಣಕ್ಕು ಜೀವಕಾರಣಕಂ ಮ, ಕಾರ್ಯತ್ಯಾತ್, ಕೂಲಪತನವದ ದಧ್ಯಾದಿವತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಅನುಮಾನದಿಂದ ನಿಷ್ಕಾರಣತ್ತವನ್ನು ಸಾಧಪ ಮಾಹುವ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಬರುತ್ತದೆ. ಈ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಹುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಉಪನ್ಯಾಸ ಮಾಡಿ ಪ್ರಾಷ್ಟಾನ ಮಾಹುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

# ಅಕಸ್ಮಾತ್ ಹುಟ್ಟಿತು ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – अकस्माद्वीदमाविरासीदकस्मात् तिष्ठत्यकस्माञ्चयमभ्युपैति ।

ಅನುವಾದ - ಕಾರಣವಿಲ್ಲದೆ ಸ್ಥಿತಿಯನ್ನು ಪಡೆಯಿತು. ಕಾರಣವಿಲ್ಲದೆ ನಾಶವಾಯಿತು.

ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- 'ಕಾರಣವಿಲ್ಲದೆ' ಜಗತ್ತು ಹುಟ್ಟಿದೆ' ಎನ್ನಲು ಪ್ರತಿಪ್ರಮಗಣವಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳರಾಯತು. ಆ ಪ್ರತಿಗಳು ಯಾವುದು ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಅಸಣ್ಣಾಕ್ : ಕಾರಣವಿಲ್ಲದೆ, ಇದಂ = ಈ ಜಗತ್ತು, ಅವಿರಾಸೀಕ್ = ಹುಟ್ಟಿತು. ಅಕಣ್ಣಾಕ್ತಿ : ಕಾರಣವಿಲ್ಲದೆ, ಲಯಂ = ನಿತ್ಯಕ = ಸ್ಥಿತಿಯನ್ನು ಹೊಂದಿದೆ. ಅಕಣ್ಣಾಕ್ : ಕಾರಣವಿಲ್ಲದೆ, ಲಯಂ = ನಾಶವನ್ನು, ಆಭುಷ್ಯತಿ = ಹೊಂದುತ್ತದೆ.

ಜಡಪ್ರಕೃತಿಯಿಂದ ಜಗತ್ತು ಹುಟ್ಟಿತು ಎಂಬುದು ಸರಿಯಲ್ಲ

#### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –

## 'प्रधानादिदमुत्पन्नं प्रधानमधितिष्ठति । प्रधाने लयमभ्येति न ह्यन्यत् कारणं मतम् ॥'

ಅನುವಾದ - ಜಡಪ್ರಕೃತಿಯಿಂದ ಈ ಜಗತ್ತು ಹುಟ್ಟಿದೆ. ಜಡಪ್ರಕೃತಿಯಲ್ಲಿಯೇ ಆಶ್ರಿತವಾಗಿದೆ. ಜಡಪ್ರಕೃತಿಯಲ್ಲೇ ನಾಶವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತದೆ. ಜಡಪ್ರಕೃತಿಗಿಂತ ಬೇರೆ ಕಾರಣವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಜಗತ್ರಿಗೆ ಅಚೇತನವೇ ಕಾರಣವಾಗಿದೆ ಎನ್ನಲು ಪ್ರತಿಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಡರಂ = ಈ ಜಗತ್ತು, ಪ್ರಧಾನಾತ್ - ಅಚೇತನವಾದ ಪ್ರಕೃತಿಯಿಂದ, ಉತ್ಪನ್ನಂ ಸೃತ್ವಿಯನ್ನು ಪಡೆದಿದೆ. ಪ್ರಧಾನೇ = ಜಡಪ್ರಕೃತಿಯಲ್ಲಿ, ಅನ್ನಿತ್ಯಂ ಸೃತ್ವಿಯನ್ನು ಪ್ರಥಾನೇ = ಜಡಪ್ರಕೃತಿಯಲ್ಲಿ, ಲಯಂ ಚ = ಲಯವನ್ನು ಕೂಡ, ಅಭ್ಯನೀ = ಹೊಂದುತ್ತದೆ. ಅನ್ನತ್ = ಜಡ ಪ್ರಕೃತಿಗಿಂತ ಬೇರೆಯಾದ, ಕಾರಣಂ = ಕಾರಣವು ನಿಕ್ಕಿ ಮತ್ತು = ಅಭಿವ್ಯಕವಾಗಿಲ್ಲ.

ಜೀವನಿಂದಲೇ ಜಗತ್ತು ಹುಟ್ಟಿತು ಎಂಬುದೂ ಕೂಡ ಸರಿಯಲ್ಲ

### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –

'जीबाद् भवन्ति भूतानि जीवे तिष्ठन्त्यचञ्चलाः । जीवे तु लयमृच्छन्ति न जीवात् कारणं परम् ।' इत्यादिश्रतिप्राप्ता निराकृताः ।

ಅನುವಾದ - ಜೀವನಿಂದಲೇ ಪಂಚಭೂತಗಳು ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಪಡೆದಿವೆ. ಜೀವನಿಂದ ಸ್ಥಿತಿಯನ್ನು ಸ್ಥಿರವಾಗಿ ಪಡೆದಿವೆ. ಜೀವನಲ್ಲಿಯೇ ಲಯವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತದೆ.ಜೀವನಿಗಿಂತ ಬೇರೆಯೂದ ಮತ್ತೊಂದು ಕಾರಾವಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಶ್ರುತಿಗಳಿಂದ ಆಕ್ಷೇಪಗಳು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗಿವೆ. ಇವುಗಳಲ್ಲವೂ ಈಗ ನಿರಾಕೃತಪಾದವು.

ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಜೀವನೇ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣನಾಗಿದ್ದಾನನ್ನಲು ಪ್ರತಿಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಜೀವಾರ್ = ಜೀವನ ದಸಿಯಿಂದ, ಭೂತಾನಿ = ಪ್ರಥಿವ್ಯಾದಿ ಸಕಲವಿಧವಾದ ಕಾರ್ಯಗಳು, ಭವಂತಿ = ಹುಟ್ಟುತ್ತವೆ. ಜೀವೇ = ಜೀವನಲ್ಲಿ, ಅಚಂಚಲಾ: - ಸ್ಥಿರವಾಗಿ, ತಿಷ್ಠಂತಿ = ನೆಲೆಗೊಂಡಿವೆ, ಜೀವೇತು = ಜೀವನಲ್ಲಿಯೇ, ಲಯಂ = ಲಯವನ್ನು, ಋಚ್ಛಂತಿ = ಹೊಂದುತ್ತವೆ. ಜೀವಾತ್ = ಜೀವನಿಗಿಂತ, ಪರಂ = ಬೇರೆ, ಕಾರಣಂ = ಕಾರಣವು, ನ = ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಇತ್ಯಾದಿತ್ಯುತಿತ್ರಾಪ್ತಾ: = ಇವೇ ವೂದಲಾದ ಕ್ರುತಿಗಳಿಂದ ಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಆಕ್ಷೇವಗಳು, ನಿರಾಕೃತಾ: = ನಿರಾಕೆಂಸಲ್ಪಟ್ಟವು.

## ಪ್ರಕೃತ್ಯಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವೇ ಕಂಡಿದೆ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – यथा दुःस्वादिषु जीवस्यास्वातन्त्र्यमेवमन्येष्वपीति दृष्टान्तः ।

ಅನುವಾದ - ಸುಖದು:ಖ ಮುಂತಾದವುಗಳಲ್ಲಿ ಜೀವನಿಗೆ ಹೇಗೆ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವಿದೆಯೋ ಅದರಂತೆ ಉತ್ತತ್ತಿ, ನಾಶ ಮೊದಲಾದವುಗಳ ವಿಷಯದಲ್ಲೂ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವಿದೆ. ಹೀಗೆ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

> ಪ್ರತಿಪಗಾರ್ಥ -- ದೃಷ್ಟಾಂತವಿಲ್ಲವೆಂಬ ಹೇತು ಜೀವಕತ್ಯ-ತೃಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದಿದಷ್ಟೆ ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಯಥಾ = ಯಾವರೀತಿಯಾಗಿ, ಜೀವಸ್ಥ = ಜೀವನಿಗೆ, ದುಚಾದಿಡು = ಸುಖರ್ದುಃ ಖಾದಿಗಳ ಅನುಭವದಲ್ಲಿ, ಅಸ್ತಾತಂತ್ರ್ಯಮ್ = ಅಸ್ಕಾತಂತ್ರ್ಯವ್ ಕಂಡಿದೆಯೋ, ಏವಂ = ಮೇಲೆ ಅದರಂತೆ, ಅನ್ನೇಷ್ಟರ್ತಿ = ಪ್ರಕೃತ್ಮಾದಿ ವಿಷಯಗಳಲ್ಲಿ, ಇತಿ = ಹೀಗೆ, ದೃಷ್ಟಾಂತಃ = ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

## ಜೀವಾದಿ ಶಬ್ದಗಳಿಂದ ಪರಮಾತ್ಮನೇ ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – श्रुतिगतिस्तुं ब्रह्मवाचकत्वेन प्रदर्शिता ।

ಅನುವಾದ - ಜೀವಾದಿಗಳಿಗೆ ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುವ ಶ್ರುತಿಗಳ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ಬ್ರಹ್ಮವಾಚಕತ್ವೇನ ಈ ಹಿಂದೆ ತೋರಿಸಿದ್ದಾಗಿದೆ. ಜೀವ ಮೊದಲಾದ ಶಬ್ದಗಳಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನೇ ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯನೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಪ್ರತಿಗತಿಸ್ತು = ಜೀವಪ್ರತಿಪಾದ ಶ್ರುತಿಗಳಾದರೂ, ಬ್ರಹ್ಮವಾಕತ್ವೇನ = ಬ್ರಹ್ಮನನ್ನೇ ಹೇಳುವುದಾಗಿ, ಪ್ರದರ್ಶಿತಾ = ಈ ಹಿಂದೆ ತೋರಿಸಲಾಗಿದೆ.

ವಿರೋಧವಿಲ್ಲದಿದ್ದಾಗ ಮಾತ್ರ ಅನ್ಯಾರ್ಥ ಒಪ್ಪಬೇಕು

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – यत्रान्यवाचकत्वेऽप्यविरोधस्तत्रान्यदप्यमुख्यतयोच्यते । यत्र विरोधस्तत्र ब्रह्मैबोच्यते इति नियमः ।।

श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादाचार्यविरचिते
 ब्रह्मसूत्रभाष्ये असद्धिकरणम् ।। ४ ।।

ಅನುವಾದ - ಬ್ರಹ್ನನಿಗಿಂತ ಭಿನ್ನವಾದ ಬೇರೆ ಪದಾರ್ಥವು ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದಾಗ ಪ್ರತಿಯ ವಿರೋಧ ಬಾರದಿದ್ದರೆ ಅವಾಗ ಬೇರೆ ಪದಾರ್ಥವೂ ಕೂಡ ಅಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಶುತಿಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ, ಎಲಿ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೋ ಅಂಥ ಸಂದರ್ಭದಲಿ ಬಹನು ಮಾತ್ರ

ಶ್ರತಿಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಎಲ್ಲಿ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೋ ಅಂಥ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನು ಮಾತ್ರ ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವಾಗುತ್ತಾನೆ. ಇದು ತ್ರುತಿಯ ನಿಯಮ.

ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಶ್ರುತಿಗಳು ಪರಮಮುಖ್ಯವೃತ್ತಿಯಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡಿದರೂ ಮುಖ್ಯವೃತ್ತಿಯಿಂದ ಅಸತ್ ಪರಾರ್ಥಗಳನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದಕ ಮಾಡಿ ಮಾಡುತುವಲ್ಲವೇ? ಆವಾಗ ವಿಷ್ಣುಕಾರಣತ್ತ ಪ್ರತಿಪಾದಕವಾದ ಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ಅಸತ್ಕಾರಣಪ್ರತಿಪಾದಕವಾದ ಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ಅಸತ್ಕಾರಣಪ್ರತಿಪಾದಕವಾದ ಶ್ರುತಿಯ ವಿರೋಧವು ಬರುತ್ತದಲ್ಲವೇ ಈ ಪ್ರಕ್ಷಿಗೆ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಯತ್ತ ಕಯಾವ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ, ಅವ್ಯವಾಚಕತ್ವವ ಕಿಪ್ಪುವಿಗಿಂತ ಬೇರೆಯಾದ ಪದಾರ್ಥವು ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವಾಗುತ್ತದೆಂದು ಒತ್ತಿದರೆ, ಅವರೋಧಃ ವಿರೋಧವು ಬರುವುದಿಲ್ಲವನ್ನು ತತ್ತ ಆ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ, ಅವೃದತಿ = ಬೇರೆ ವಸ್ತುಗಳೂ ಕೂಡ, ಅಮುಖ್ಯತಯಾ = ಅಮುಖ್ಯವೃತ್ತಿಯಿಂದ, ಉಚ್ಛತೇ = ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಯತ್ತ ಅರ್ಭವಿಯಿಂದ, ಉಚ್ಛತೇ = ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಯತ್ತ ಯಾವ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ, ವಿರೋಧಃ = ಅರ್ಥವಿರೋಧವು ಬರುತ್ತದೋ, ಅತ್ತ = ಆ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ, ಬರುತ್ತದೇ, ಉಚ್ಛತೇ = ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವಾಗುತ್ತವೆ. ಇದಿ

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮದಾನಂದತೀರ್ಥಭಗವತ್ತಾದಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಕದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದದಲ್ಲಿ ಆಸದಧಿಕರಣವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು॥

= ಹೀಗೆ, ನಿಯಮಃ = ಶ್ರುತಿಯ ನಿಯಮವಿದೆ.

# ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

## ಜೀವಾದಿಕರ್ತೃತ್ವಪಕ್ಷದ ನಿರಾಕರಣೆ

सत्तर्कदीपाविकः – एतेनैव न्यायेन जगतः अकर्तृकत्वाचेतनकर्तृकत्व-पक्षा निराकृता भवन्ति । भगवत्कर्तृकत्ववादिनं प्रति अकर्तृकत्वे जीवेनाप्रेरितेन जडेन वा कृतत्वे दृष्टान्तस्याभिधातुमशस्यत्वात् । ईश्वरकर्तृकत्वे दृष्टान्तसद्रावाच । तदाइ – एतेनेत्यादिना ।। 'अकस्माद्धि इदमाविरासीत्' इत्यादिश्रुतिगतिमाइ – श्रुतिगतिरित्यादिना ।।

ಇದೇ ನ್ಯಾಯದಿಂದ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಯಾರೂ ಕರ್ತ್ಯವಿಲ್ಲ. ಅಥವಾ ಜಡವು ಕರ್ತ್ಯವಾಗಿದೆ. ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಪಕ್ಷಗಳನ್ನೂ ಕೂಡ ಈ ಅಧಿಕರಣದಿಂದಲೇ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದಂತಾಯತು. ಯಾವ ವಾದಿಯು ಭಗವಂತನೇ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕರ್ತ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಒಪ್ಪುತ್ತಾನೋ, ಆವನನ್ನು ಕುರಿತು. ಜಗತ್ತಿಗೆ ರಾತ್ಯಕ್ಕಾನ್ನು ಪ್ರಕಾಲ ಸಾಧ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅಥವಾ ಜೀವನಿಂದ ಅಪ್ಪೇರಿತವಾದ ಜಡದಿಂದಲೂ ಕೂಡ ಜಗತ್ತು ಸೃಷ್ಟವಾಗಿದೆ ಎನ್ನಲು ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅಕ್ಕರನೇ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕರ್ತ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಂತವಿದೆ. ಈ ವಿಷಯವನ್ನು 'ಏತೇನ' ಸೂತ್ರ ಹಾಗೂ ಭಾಷ್ಟಗಳಿಂದ ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. 'ಆಕಕ್ಕಾದ್ದಿ ಇದಮಾದಿರಾಸೀತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರತಿಯ ಅಥವನ್ನು 'ಶ್ರತಿಗತಿಃ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕದಿಂದ ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಪದ್ಮನಾಭತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿಯಲ್ಲಿ ಅಸದಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು॥

# ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

#### ಶ್ರುತಿಗಳ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನಕ್ರಮ

तत्वप्रदीपः - एतेन शिष्टापरिग्रहा अपि व्याख्याताः । अस्मत्पक्षे दृष्टान्तभावेन परपक्षे तदभावेन च । अपरिग्रहा = वेदैरपरिगृहीताः । अत्र 'आदि'शब्देन मापिब्रह्मकर्तृन्वमेव बोद्धव्यम् । श्रुतिगतिस्तु ब्रह्मवाचकत्वेन प्रदर्शिताः पर प्रदर्शित्यते च साऽसस्कारणश्रुतीनामसम्भवस्त्रे । प्रवाच्यव्यकत्वेऽपि अविरोधः तत्रान्यदप्यमुख्यत्वेचते । या वात्र प्रधानं क्रायित् करणमुपादनत्वेन । या वा 'यो भूतानामपिपतिः' 'सोऽरोदीत्' इत्यादी । यत्र विरोधस्तत्र ब्रह्मैन । यथा सां प्रानं 'निक्सिन्दः' 'निवुसीद' इत्यादी । यत्र विरोधस्तत्र ब्रह्मैन । यथा विरुक्षण इत्यर्थः ॥

# इत्यसद्धिकरणम् ।

'ಏತೇನ ಶಿಷ್ಟಾಪರಿಗ್ರಹಾ ಅಪಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾತಾ:' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಹೀಗೆ ಶಿಂಯಬೇಕು - ನಮ್ಮ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಂತ ಮೂಲಕವಾದ ಅನುಮಾನವಿದೆ. ಪರಪಕ್ಕದಲ್ಲಿ ತನ್ನೂಲಕವಾದ ಅನುಮಾನವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ವೇದಗಳಿಗೆ ಸಮ್ಮತಿಯಲ್ಲದ ಅಭಾವಕಾರಣಕವಾದವು ತ್ಯಾಜ್ಯವಾಗಿದೆ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಜೀವಕರ್ತೃಕತ್ವಾದಯಃ' ಎಂಬಲ್ಲಿರುವ ಅಧಿಪರದಿಂದ ಮಾಯಾವಾದಿಗಳು ಹೇಳುವ ಬ್ರಹಕ್ಷಕರ್ತೃಕತ್ವವನ್ನೂ ಕೂಡ ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು.

'ಪ್ರತಿಗತಿಸ್ತು ಬ್ರಹ್ಮನಾಚಕತ್ವೇನ ಪ್ರದರ್ಶಿತಃ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕದಲ್ಲಿ 'ಅದರ್ಶನಾತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ವಿವ್ಯಕ್ಷಚೇಕು. ಜೀವಾದಿಗಳಿಗೆ ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುವ ಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ಗತಿಯನ್ನು ಬ್ರಹ್ಮನಾಚಕತ್ವವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುವ ಮೂಲಕ ಈ ಹಿಂದೆಯೇ ತೋರಿಸಿದ್ದಾಗಿದೆ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಮುಂದೆಯೂ ಕೂಡ ಆಸಂಭವಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಅಸತ್ಕಾರಣ-ಪ್ರತಿಪಾದಕವಾದ ಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ಗತಿಯನ್ನು ತೋರಿಸಲಾಗುತ್ತದೆ.

59

'ಯತ್ರಾನ್ಯವಾಚಕತ್ವೇನಪಿ ಅವಿರೋಧ: ತತ್ರಾನ್ಯದಪ್ಪಮುಖ್ಯತಯೋಚ್ಯತೇ' ಎಂದು 
ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಯಾವ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಬೇರೆ ಪದಾರ್ಥಗಳು 
ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವೆಂದು ಹೇಳಿದಾಗಲೂ ಕೂಡ ವಿರೋಧವು ಬರುವುದಿಲ್ಲವೊ, ಅಂಥಲ್ಲಿ 
ಅಮುಖ್ಯವಾಗಿ ಬೇರೆ ಪದಾರ್ಥಗಳು ಕೂಡ ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಕೃತಿಯು 
ಉಪಾದಾನತ್ವೇನ ಕಾರಣವಾಗುತ್ತದೆಂದೇ ಶ್ರುತಿಯ ಅರ್ಥವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ಇದರಂತೆ 
'ಯೋ ಭೂತಾನಾಮರಿಫತಿ:'' 'ಸೋತರೋದೀತ್'' ಎಂಬಲ್ಲೆಲ್ಲಾ ಬೇರೆ ಅರ್ಥವನ್ನು 
ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವೆಂದು ಒಪ್ಪಿದಾಗ ಬಾಧಕವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. 'ಯತ್ರ ವಿರೋಧಃ ತತ್ರ ಬ್ರಹ್ಮೆ ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವೆಂದು ಒಪ್ಪಬೇಕು ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಉದಾಹರಣೆ - 'ಸತ್ಯಂ ಜ್ಞಾನಂ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಹಾಗೂ 
'ನತರಿಂದ್ರಃ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ, ''ಐಹುಸಿದ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಪೆರ್ಣ ಭಾವನ್ನು 
ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ ವಿರೋಧವು ಬರುತ್ತದೆ. ಎಲ್ಲದಕ್ಕಿಂತ ವೈಲಕ್ಷ್ಯವನ್ನು ಸತ್ಯಜ್ಞಾನಿದಿ 
ಸ್ವರೂಪವನ್ನು, ಈ ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲವು ಹೇಳುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಇವುಗಳು ಬೇರೆ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ 
ಅಯುಕ್ತವಾಗಿವೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ''ಸತ್ಯಂ ಜ್ಞಾನಂ' ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಷಗಳಿಂದೆಲ್ಲಾ ವಿಷ್ಯವೇ ಮುಖ್ಯವಾಗಿ 
ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯನೆಂದು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀತ್ರಿವಿಕ್ರಮಪಂಡಿತಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತದಾದ ತತ್ವಪ್ರದೀಪದಲ್ಲಿ ಅಸದಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಯಿತು॥

#### ತತ್ರಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

#### ವಿಶಕ್ಷೆ ಯಾವುದೇ ಕಾರಣ ಬೇಡ

तत्त्वप्रकाशिका – मास्त्वसत्कारणं जगतस्त्वपापि न विष्णोर्जगत्कारणत्वं सम्भवति । 'विप्रतिपत्नं निष्कारणमचेतनकारणं जीवकारणं वा कार्यत्वात् क्लपतनदृष्ट्यादिवदिति निष्कारणत्वादिसाधक-युक्तिविरोधात् । न च निर्मृलयुक्तेरसाधकत्वम् । 'अकस्मात्' इत्यादि श्रुतिमृल्रवादित्याश्रद्धां परिदृरतसूत्रमुपन्यस्य व्याचष्टे – एतेनेति ।।

ಅಸತ್ತು ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗುವುದಿಲ್ಲವೆಂದರೆ ಬೇಡ. ಆದರೂ ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವವು ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ವಿಶ್ವಕ್ಕೆ ಯಾವ ಕಾರಣವೂ ಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಅಥವಾ ಅಚೇತನವೋ ಜೀವನೋ ಕಾರಣವಾಗಬಹುದು. ಏಕೆಂದರೆ ಅದು ಕಾರ್ಯವಾಗಿದೆ. ಹೇಗೆಂದರೆ ನದೀದಡ ಬೀಳುವಿಕೆ ಅಥವಾ ಹಾಲು ಮೊಸಲಾಗುವಿಕೆ, ಮುಂತಾದವುಗಳಲ್ಲಿ ಹೇಗೂ ಹಾಗೆ ಈ ರೀತಿ ನಿಷ್ಕಾರಣತ್ವಾದಿ ಸಾಧಕ ಯುಕ್ತಿ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ. ಈ ನಿರ್ಮಾರಣತ್ವಾದಿ ಸಾಧಕ ಯುಕ್ತಿ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ. ಈ ನಿರ್ಮಾರಣಕ್ವವಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಕೂಡರು. ಏಕೆಂದರೆ ಈ ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ 'ಅಕಸ್ಥಾತ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಯು ಮೂಲಪ್ರಮಾಣವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಈ ಶಂಕೆಯನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಹೇಳಿ ಅದರ ವ್ಯಾಖ್ಯನ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ; 'ಏಕೇನ' ಎಂದು.

## ಯಾವುದೂ ಕೂಡ ನಿಷ್ಕಾರಣವಲ್ಲ

तत्वप्रकाशिका – सत्कारणत्वादौ दृष्टान्तभावेन निष्कारणत्वादौ दृष्यान्ताभावेनेत्यर्थः । कूलपतनादीनामि निष्कारणत्वादि न सम्मतमिति भावः ।। अत्र निष्कारणत्वादिनिरासे वक्ष्यमाणचार्वाकसाख्यनिषेघस्य पौनक्क्त्यं प्रसज्जत इत्यत क्क्तम् – श्रुतिप्राप्ता इति ।।

ವಿಶ್ವದ ಸತ್ಕಾರಣತ್ವಕ್ಕೆ ವೃಷ್ಟಾಂತವಿದೆಯೆಂದೂ ನಿಷ್ಕಾರಣತ್ವದಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಂತವಿಲ್ಲವೆಂದೂ, ಅರ್ಥ. ಕೂಲಪತನಾದಿ (ದಡಬೀಳುವಿಕೆ ಮುಂತಾದ್ದು) ನಿಷ್ಕಾರಣವೆಂದು ನಾವು ಒಪ್ಪವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಭಾವ. (ಅಲ್ಲಿಯೂ ಈಶ್ವರ ಪ್ರೇರಣೆಯೇ ಕಾರಣವಾಗಿದ). ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ವಿಶ್ವದ ನಿಷ್ಕಾರಣತ್ವದ ನಿರಾಸದಿಂದ ಪುನರುಕ್ತಿ ದೋಷ ಬರುತ್ತದೆ. ಎಕೆಂದರೆ ಮುಂದೆ ಚಾರ್ಮಕ, ಸಾಂಖ್ಯಾದಿ ಮತನಿಷೇಧ ಮಾಡಿದ್ದಾರಲ್ಲವೆ? ಎಂಬ ಶಂಕೆಯನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಲು 'ಶ್ರತಿಪ್ರಾಪ್ತಾ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

## ಶ್ರುತಿವಿರೋಧವಷ್ಟೇ ಈ ಅಧಿಕರಣದ ವಿಷಯವಲ್ಲ

तत्वप्रकाशिका – तृतीयानुप्रवेशादि तु पूर्ववत्परिहरणीयम् । नन्वस्तु सत्कारणत्वादौ घटादिदृष्टान्तभावो निष्कारणत्वादौ दृष्टन्ताभावश्च, तथापि कयमजीवकतृत्वे दृष्टान्तः कपश्च जीवकतृत्वे दृष्टान्ताभावो घटादीनां जीवकतृत्वदर्शनादित्यत आइ – ययेति ।।

ಇಲ್ಲಿ ಶ್ರತಿವಿರೋಧದ ಪರಿಹಾರವೇ ಅಭಿವ್ರಣೆಮಾಗಿದ್ದರೆ ಈ ಅಧಿಕರಣವನ್ನು ಈ ಅಧ್ಯಾಯದ ಮೂರನೇ ಮಾದರಲ್ಲಿ ಏಕೆ ಹಾಕಲಿಲ್ಲವೆಂದು ಪ್ರಶ್ನೆ ಬಂದರೆ ಇದಕ್ಕೂ ಅರ್ಥಾತ್ ಯುತ್ತಿಮಿರೋಧವನ್ನು ನಿರಾಕರಿಸುವುದರಿಂದ ಈ ವಾದದಲ್ಲಿರುವುದು ಯುಕ್ತವೇ ಎಂದು ಹಿಂದಿನಂತೆ ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಸತ್ಯಾರಣದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಘಟಾದಿಗಳು ದೃಷ್ಟಾಂತ. ನಿಷ್ಕಾರಣಕ್ಕದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಂತವಿಲ್ಲ. ಆದರೂ ನಿಮ್ಮ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಂತೆ ಅಜೀವ ಕರ್ತೃತ್ವವಿಷಯದಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಂತ ಹೇಗೆ ಸಿಗುತ್ತದೆ ? ಮತ್ತು ಜೀವಕಕೃತ್ವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಂತ ಹೇಗೆ ಸಿಗುವುದಿಲ್ಲ? ಏಕುಂದರೇ ಜೀವ ಕರ್ತೃತ್ವಾಗಿರುವುದು ಕಂಡಿದೆ. ಈ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಲು 'ಯಥಾ' ಎಂಬ ಮಕ್ಕವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ.

# ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರ ಕರ್ತೃವಲ್ಲ

तत्त्वप्रकाशिका – दुःखारिकार्येषु जीवस्य कतृत्वाभावेनाजीवकतृत्वेऽस्ति दृष्टान्तः, एमन्येष्वपि कार्येषु तत्साध्यम् । ततस्व जीवकर्तृत्वे दृष्टान्ताभाव इति भावः । घटारीनां जीवकर्तृत्वाभावे न चेतनकर्तृकत्वे दृष्टान्तोऽचेतन

# कर्तृकत्वनिषेघार्यमित्यतोऽकर्तृत्वमित्यनुक्त्वाऽ स्वातन्त्र्यमित्युक्तम् । नन्वेवं चेदसत्कारणत्वादिश्रुतीनां का गतिरित्यत आइ – श्रुतीति ।।

ದುಭಾದಿಕಾರ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಜೀವನಿಗೆ ಕರ್ತೃತ್ವವಿಲ್ಲದಿರುವುದರಿಂದ, ಅಜೀವಕರ್ತೃತ್ವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಂತವಿರುತ್ತದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಈ ದೃಷ್ಟಾಂತದ ಮೇಲೆ ಅನ್ಯಕಾರ್ಯಗಳೂ ಅಜೀವಕರ್ತೃಕವಾಗಿವೆ ಎಂಬುದು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವಕರ್ತೃಕಕಾರ್ಯಗಳ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಂತವೇ ಸಿಗುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

'ವಿಶ್ವವು ಅಚೇತನಕರ್ತೃಕವಾಗಿದೆ' ಎಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಅದನ್ನು ನಿಷೇಧ ಮಾಡಲು 'ವಿಶ್ವವು ಕಾರ್ಯವಾದುದರಿಂದ ಚೇತನಕರ್ತೃಕವಾಗಿದೆ', ಘಟಾದಿಕಾರ್ಯದಂತೆ' ಈ ರೀತಿ ಅನುಮಾನ ಹೇಳಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಮತ್ತು ಈ ಅನುಮಾನಗಳಲ್ಲಿ ಜೀವಕರತ್ಪ್ರಕ ಘಟಾದಿಗಳನ್ನೇ ದೃಷ್ಟಾಂತವಾಗಿ ಹೇಳಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಆಗ ಘಟಾದಿಗಳು ಜೀವಕಶ್ವ್ಯಕ್ಷಪಲ್ಪಂದು ಹೇಳದರೆ ಆ ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿ ಘಟಾದಿಗಳು ದೃಷ್ಟಾಂತವಾಗಲುರವು, ಆದ್ದರಿಂದ ಇಲ್ಲಿ ಜೀವನು ಘಟಾದಿಕರ್ತನಲ್ಪವೆಂದು ಹೇಳದೇ ಅವನು ಸ್ವತಂತ್ರನಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಿದರು ಅವನು ಕರ್ತನಾದರೂ ಸ್ವತಂತ್ರ ಕರ್ತನಲ್ಪವೆಂದು ಹೇಳಿದರು ಅವನು ಕರ್ತನಾದರೂ ಸ್ವತಂತ್ರ ಕರ್ತನಲ್ಪವೆಂದರ್ಥ. ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಯಾವ ದೋಷವೂ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ವಿಶ್ವಕ್ಷೆ ಅಸುತ್ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪದಿದ್ದರೆ, ಆಸತ್ಕಾರಣತ್ವಪ್ರತಿಪಾದಕ ಶ್ರುತಿಗೆ ಏನು ಗತಿ ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಶ್ರುತಿಗತಿಸ್ತು' ಎಂದು ಉತ್ತರ ಕೊಡುತ್ತಾರೆ.

#### ಅಸತ್ಕಾರಣತ್ರವಾದದ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ರದಯೇ ?

# तत्त्वप्रकाशिका – श्रुतीनां ब्रह्मवाचकत्वेऽप्यसदादिवाचकत्वम-मुरूयतयाऽम्युपगम्यत एवातस्तद्विरोघ इत्यत आह – यत्रेति ।।

ಶ್ರುತಿಯು ಮುಖ್ಯವೃತ್ತಿಯಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮವಾಚಕವಾದರೂ ಅಮುಖ್ಯವೃತ್ತಿಯಿಂದ ಅಸದಾದಿ ಪದಾರ್ಥವಾಚಕವಾಗಿರುತ್ತದೆಂಬ ವಿಷಯ ಸಿದ್ಧಾಂತಿಗೆ ಮಾನ್ಯವೇ ಆಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಮುಖ್ಯಾರ್ಥತ್ವದಿಂದಲಾದರೂ, ವಿಷ್ಣುಜಗತ್ತಾರಣನೆಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅಸತ್ಕಾರಣತ್ತವಾದದ ವಿರೋಧ ಬಂದೇ ಬರುತ್ತದೆ. ಈ ಸಂದೇಹವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಲು 'ಯತ್ತ' ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ.

#### ವಿರೋಧ ಬರುವುದಿಲವೆಂದು ಉತರ

तत्वप्रकाशिका – अतो युक्त्यादेराभासत्वेनाविरोधकत्वायुवतं जन्मादिकारणत्वं ब्रह्मणो लक्षणमिति स्थितम् ॥ १३ ॥

।। इति श्रीमज्जयतीर्यभिक्षुविरचितायां तत्वप्रकाशिकायाम् असद्धिकरणम् ।।

ಆದ್ದರಿಂದ ಅಸತ್ಕಾರಣತ್ತಪ್ರತಿಪಾದನ ಮಾಡುವ ಅನುಮಾನಾದಿಗಳು ಆಭಾಸರಂಪ-ವಾದ್ದರಿಂದ, ವಿಷ್ಣುವಿನ ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ರಕ್ಕೆ ವಿರೋಧ ಉಂಟು ಮಾಡುವುದಿಲ್ಲ, ಆದ್ದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನ ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವವೆಂಬ ಲಕ್ಷಣವು ಯುಕ್ತವೇ ಆಗಿದೆಯೆಂದು ನಿರ್ಣಯವಾಯಿತು.

> ॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮಜ್ಜಯತೀರ್ಥಮುನಿಗಳಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ತತ್ವಶ್ರಕಾಶಿಕಾಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಅಸದಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಯಿತು ॥

> > ॥ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣಾರ್ಪಣಮಸ್ತು ॥

#### ಭಾವದೀಪ

ಜಗತ್ತಿಗೆ ವಿಷ್ಣು ಕಾರಣ ಆಗಬೇಕಿಲ್ಲ

भावदीपः - एतेन शिष्टा अपरिग्रहा अपि व्याख्याताः ।। १३ ।। भाषे श्रुतिग्रामा इत्यस्य श्रुतिमूतवुक्तिग्रामा इत्यर्थमभिग्रेत्य तहर्शयति॥ विग्रतियममित्यादिना ।। कूलेति ।। कूलपतनं निष्कारणकं पय एव दिष जायत इति दथ्यवेतकारणकम् । घटादिर्जीवकारणकः। शेषोक्त्या भाष्यं व्यावदे॥ सत्कारणत्यादाविति ।। ಧಾಷ್ಟದಲ್ಲಿ 'ಶ್ರತಿಪ್ರಾಪ್ತಾ: ನಿರಾಕೃತಾ:' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇಲ್ಲಿರುವ 'ಶ್ರತಿಪ್ರಾಪ್ತಾ:' ಎಂಬ ಪರಕ್ಕೆ ಶ್ರತಿ ಮೂಲಕವಾದ ಯುಕ್ತಿಗಳಿಂದ ಪ್ರಾಸ್ತವಾದ ವಾದಗಳು ಎಂದರ್ಥ. ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ 'ಎದ್ದತಿಸ್ಟರಂ' ಇತ್ಯಾರಿ ಟೀಕಾ ವಾಕೃವ ಹೊರಟಿದೆ. 'ಕೂಲಪತನನ್ನು ಯವರಿದ ಎರಡವಿರುವುದಿಲ್ಲ. ದಧಿಗೆ ಅಚೇತನವಾದ ಹಾಲು ಎಂಬುದು ಹಾರಣವಾಗಿದೆ. ಘಟಾದಿಗಳಿಗೆ ಜೀವರುಗಳು ಕಾರಣರಾಗಿದ್ದಾರೆ. ಹೀಗೆ ವೃತ್ಯಾಸವನ್ನು ಗಮನಿಸಬೇಕು. ಶೇಷವೂರಣವನ್ನು ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುವ ಮೂಲಕ ಭಾಷ್ಕಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಪ್ಟಾನ ಮಾಡಲು 'ಸತ್ಯಾರಣತ್ವಾದೌ' ಎಂಬ ಟೀಕಾ ಪಕ್ಕಿಯು ಹೊರಟಿದೆ.

## ನಿಷ್ಕಾರಣತ್ವಕ್ಕೆ ದೃಷ್ಟಾಂತವೇ ಇಲ್ಲ

भावदीपः - ननूकं निष्कारणत्वादी कूलपतनादिदृष्टान्त इति तत्राह -कूलेति ।। पयोंऽबुवच्चेतत्रापीत्यादौ समयपादे कूलपतनादाविप ईशप्रवृ तेर्वेक्ष्यमाणत्वादिति भावः॥ वक्ष्यमाणेति ।। समयपादे ॥ श्रुतिप्रामा इतीति ।। तत्र तु समयप्राप्ता इति भावः।

ಯಾವುದೇ ಕಾರಣವಿಲ್ಲದೇ ಕಾರ್ಯ ಆಗುತ್ತದೆ ಎನ್ನಲು ಕೂಲಪತನದ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ನಾವು ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ್ದೇವೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ನಿಷ್ಕಾರಣರತ್ವೆ ಯಾವುದೇ ದೃಷ್ಟಾಂತವಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಗೆ ಹೇಳುವಿ೦? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ತೂಲಪತನಾದಿಗಾಮಹಿ' ಎಂಬ ಪಾತ್ರದಿಂದ ಉತ್ತರಿಸಿದ್ದಾರೆ. 'ಪರ್ಯಂತರಾಮಾರ್ಚಿಕೃತ್ರಾಹಿ' ಎಂಬ ಸಮಯ ಪಾದದಲ್ಲಿರುವ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಕೂಲಪತನಾದಿಗಳಿಗೂ ಕೂಡ ಪರಮಾತ್ರನು ಕಾರಣವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಮುಂದೆ ಸಮರ್ಥಿಸುತ್ತೇವೆ ಎಂಬುದು ಈ ವಾತ್ಯದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. 'ಎಕ್ಕ್ಪಮಾಣ' ಎಂದು ಕರ್ನ ಪ್ರಶ್ನೆ ಹೋಲ್ಕರುವ ಎಂದರ್ಥ', 'ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ತಾ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಸಮಯಪಾದದಲ್ಲಿ ಸಮಯಪ್ರಾಪ್ತವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ವೃತ್ಯಾಸವನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖಿಸಿದ್ದಾರೆ.

#### ಈ ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ತೃತೀಯ ಪಾದದಲ್ಲಿ ಸಂಗತಿ ಇಲ್ಲ

भावदीपः - ननु श्रूतिप्राप्तस्य निराकारणे तृतीयपादे निवेशः स्यात् प्रथमपादे निवेशस्य न स्यादित्यत आह - तृतीयेति ।। पूर्ववदर्थाद्युक्तिविरोधोऽपि निराक्रियत इत्यत्रोक्तरीत्या श्रुतिमूलकयुक्तिप्राप्तत्वव्युत्पादनेनेत्यर्थः। अत एव विप्रतिपन्नमित्यादिना श्रुतिमूलकयुक्तिप्राप्तत्वप्रदर्शन प्राक् कृतमिति भावः।

ಶ್ರುತಿದ್ರಾಪ್ರವಾದ ಮತನನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುವುದಾದರೆ ಮೂರನೇ ಪಾದದಲ್ಲಿ ಈ ಅಧಿಕರಣವನ್ನು ನಿನಗೆಕ್ ಮಾಡಬೇಕು. ಪ್ರಥಮ ಪಾದದಲ್ಲಿ ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಉಲ್ಲೇಖವು ಆಸಂಗತವಾಗುತ್ತದಲ್ಲವೇ? ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ತೃತೀಯಾನುಪ್ರವೇತಾದಿ' ಎಂಬ ಟೀಕಾವಾಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ. ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲೂ ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಯುತ್ತಿಯೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಿದ್ದಾರೆ. 'ಪೂರ್ವವತ್' ಎಂದರ 'ಅರ್ಥಾತ' ಯುತ್ತಿಯೋಧನಾವಿ ನಿರಾತ್ರಿಯತೇ' ಎಂಬದಾಗಿ ಹಿಂದೆ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದಂತೆ ಪ್ರತಿಮೂಲಕವಾದ ಯುತ್ತ ಪ್ರಾವತ್ರವ ಸಮರ್ಥನೆಯ ಮೂಲಕ ಈ ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಸಂಗತಿಯನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಅದ್ದರಿಂದಲೇ 'ಎಪ್ರತಿಜನ್ನಂ' ಇತ್ಯಾದಿ ಮೂಲಕ ಈ ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಸಂಗತಿಯನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಅದ್ದರಿಂದಲೇ 'ಎಪ್ರತಿಜನ್ನಂ' ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ಶ್ರುತಿಮೂಲಕಯುತ್ತ ಪ್ರಾವಕ್ತನನ್ನು ಪ್ರತ್ಯಾವನ ಮೂಡಿರುವುದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ.

## ಅಕರ್ತೃತ್ವ ಎಂದರೆ ಅಸ್ವತಂತ್ರತ್ವ ಎಂದರ್ಥ

भावदीपः - भाष्ये यथेत्येकपक्षः एवं दृष्टान्तप्रदर्शनमयुक्तिमत्यतोऽन्यत्र स्फुटत्वात्रायुक्तिमिति भावेन तदनुवदत्रवतात्यति॥ नन्वस्त्विति।। स्वतन्त्रः कर्तेति पाणिन्युक्तेस्वतन्त्रत्वमित्यस्याकर्तृत्वमर्थः इति भावेन योजयति॥ जीवस्य कर्तृत्वाभावेनाजीवकर्तृत्व इति ।। सतीति शेषः।

ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ 'ಯಥಾ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ಹಿಂದೆ ಪ್ರಸಕ್ತವಾದ ಮೂರು ಪಕ್ಷಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದನ್ನು ಮಾತ್ರ ದೃಷ್ಟಾಂತದ ಮೂಲಕ ಸಮರ್ಥನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಇದು ತಪ್ಪುವೇ? ಎಂಬ ಪ್ರತ್ಯೆಗೆ ಮುಖ್ಯವಾದರಷ್ಟು ದೃಷ್ಟಾಂತದ ಮೂಲಕ ಸಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದ ಮೇಲೆ ಊರಿದರಡೂ ಕೂಡ ಹೀಗೆ ನಿರಾಕರಣ್ಟೆ ಮಾಡುವುದು ಸುಲಭುಂಬ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ ಭಾಷ್ಮತಾರರು ಉರದವುಗಳನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಲ್ಲಿ ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ ಅದನ್ನು ಅನುಮದ ಮಾಡುವ ಮೂಲಕ ಭಾಷ್ಟಕ್ಕೆ ಅವತಾರಿಕೆ ನೀಡಲು 'ನನು ಆಸ್ತು' ಇತ್ತಾದಿ ಟೀಕಾವಾಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ. 'ಸ್ವತಂತ್ರ: ಕರ್ತಾ' ಎಂಬುದಾಗಿ ವಾಣು ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರವನ್ನು ಕರ್ಕೃತ್ಯವೆಯ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಇದರಿಂದ ಅಸ್ಪತಂತ್ರವರ ಅಕರ್ಕೃತ್ಯ ಎನಿಸುತ್ತದೆ ಎಂದು ಶಿಕಿಯುತ್ತದೆ. ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ಹೊಂದಿ 'ಜೀವಸ್ಟ್, 'ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಕವ್ಯ ಹೊರಟಿದೆ. ಇಲ್ಲಿ 'ಸತಿ' ಎಂಬುದನ್ನು ಶೇವಪುರಣ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳದೇಕು.

## ಜೀವನಲ್ಲಿ ಕರ್ತೃತ್ವವಿದ್ದರೂ ಸ್ವತಂತ್ರತ್ವವಿಲ್ಲ

भावदीपः – दुःखादिर्दृष्टान्तोऽस्तीत्यर्थः। अन्येषु घटादिकार्येष्वित्यर्थः। ननु दुःखादिदृष्टान्तेन घटादीनां जीवकर्तृत्वाभाव इति॥ नचेतनकर्तृत्व इति॥ जगत इति होषः। कुतो जगतक्ष्चेतनकर्तृत्वे दृष्टान्तेन भाव्यं येन तदभावोऽनिष्ट इत्यत आह – अचेतनेति॥

ದುಖಾದಿದೃಷ್ಯಾಂತವು ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಇದೆ ಎಂದು ತೀಯವೇಕು. 'ಅನ್ಯೇಡು' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಘಟಾದಿ ಕಾರ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಎಂದರ್ಥ. ದುಖಾದಿದೃಷ್ಟಾಂತರಿಂದ ಘಟಾದಿಗಳಿಗೂ ಕೂಡ ಜೀವನು ಕರ್ಕ್ಷವಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳದರುತಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. 'ನ ಬೇತನಕರ್ತ್ಯಕತ್ತೇ' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇಲ್ಲಿ 'ಜಗತು' ಎಂಬುದನ್ನು ಶೇಷವೂರರ್ಣ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಒಂದುವಳೆ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಡೇನಕರ್ಕ್ಯಕತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪಿದರ ದೃಷ್ಟಾಂತವು ಅನಿಪಾರ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು ಏಕೆ ಹೇಳಬೇಕು? ಹಾಗೇನಾರರೂ ದೃಷ್ಟಾಂತವು ಬೇಕೆಬೇಕು? ಎಂದಾಗಿದ್ದಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಂತವು ಅನಿಷ್ಠವಾಗುತ್ತಿತ್ತು. ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಆಚೇನಕರ್ತ್ಯಕತ್ತ' 'ಇತ್ತಾದಿ ಮಾತಿನಿಂದ ಉತ್ತರಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

## ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃವಲ್ಲ ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ದೃಷ್ಟಾಂತವಿದೆ

भावदीपः – अस्वातन्त्र्यमित्युक्तमिति।। तथा च घटादौ कर्ता शास्त्रार्थवत्वादिति वश्यमाणन्यायेन जीवस्य कर्तृत्वे सत्यिष पराधीनमेव तत्। न स्वतन्त्रम्। तथा च जगत्स्वतन्त्रजीवकर्तृकमित्यत्र दृष्टान्ताभावः। स्वातन्त्र्येण जीवकर्तृकं नत्यत्र दृष्टान्ताभावः। जगदचेतनकर्तृकं न किन्तु चेतनकर्तृकमेव कार्यत्वादित्यादौ घटादिदृष्टान्तभावक्च नानुषपत्र इति भावः।

'ಕರ್ತಾ ಶಾಸ್ತ್ರಾರ್ಥವತ್ತಾತ' ಎಂಬ ಮುಂದೆ ಹೇಳುವ ಸೂತ್ರದಂತೆ ಜೀವನಿಗೆ ಕರ್ತೃತ್ಯವಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವೇ ಇರಬಹುದು, ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವು ಇರಬೇಕೆಂದೇನಿಲ್ಲ. ಅದ್ದರಿಂದ ಜಗತ್ತು ಸ್ವತಂತ್ರ ಜೀವಕರ್ತೃಕವಾಗಿದೆ ಎಂಬಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ದೃಷ್ಟಾಂತವು ದೊರೆಯುವುದಿಲ್ಲ. ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯೇಣ ಜೀವನು ಕರ್ತೃವಾಗಿಲ್ಲ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಂತವು ಇರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ಜಗತ್ ಅಚೀತನಕರ್ತೃಕಂ ನ ಕಾರ್ಯತ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿ ಘಟಾದಿ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನೇ ತಿಳಿಯಬಹುದು. ಇದರಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಅನುಪಪತ್ರಿಯು ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

#### 'ಶ್ರುತಿಗತಿಸ್ತು' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಯಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

भावदीपः — भाष्ये श्रुतिगतिरित्यत्र श्रुतिशब्दगो नाव्यवहितश्रुतिमात्रपः। किं तु सोऽसच्छब्दो ब्रह्मशब्दवदेव ब्रह्मवाचक इति न्यायविवरणानुरोधात्रागुक्तश्रुतिपरोऽपीति भावेनाह — असत्कारणत्वादीति ।। तन्मात्रपरत्वप्रान्तिनिरासायादिपदम्। अत एव भाष्यस्यश्रुतिपदस्य श्रुतीनामिति बहुवचनेन निर्देशः। न्यायविवरणस्थासत्तरपुपत्तवणमिति भावः। साक्षात्परपप्रकल्योक्त्या सर्वसूत्राधंपुपसंहरित ॥ अत इति ।। प्रतिषेध-मात्रत्वरुपपुक्तिकिद्धत्वातद्वरप्रसङ्गरूपवाधकादिप तौ भावपदार्थसत्त्व दृष्टान्तभावाद्वरेपरितये दृष्टान्ताभावात्सत्तर्कस्य सु(प्रतिष्ठित) प्रमितत्वाच्चेत्यर्थः॥ युक्त्यादेरिति ॥ श्रुतिरादिपदार्थः। श्रुतराप्तासत्त्वं च पूर्ववाद्युक्तार्थं एवेति ध्येयम्॥ १३॥

ಭಾಷ್ಟರಲ್ಲಿ 'ಕ್ರುತಿಗತಿ: ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇಲ್ಲಿರುವ ಶ್ರುತಿ ಚುವು ಅವ್ಯವಹಿತವಾದ ಹಿಂದಿನ ಪ್ರತಿಯನ್ನು ಮತ್ತ ವಿವಕ್ಷಿಸುತ್ತಿಲ್ಲ. ಅದಕ್ಕಿಂತ ಹಿಂದೆ ಪ್ರಸತ್ತವಾದ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಕೂಡ ವಿವಕ್ಷಿಸುತ್ತಿದೆ. ಎಂದು ನಿಮ್ಮಪ್ರಕ್ಷಣೆ 'ಪ್ರಹೃತ್ಯವರ್ಡರ ಅರ್ಜ್ ಶಬ್ಧತ್ರು ಕೂಡ ಬ್ರಹ್ಮಮಚಕವಾಗಿದೆ' ಎಂದು ನ್ಯಾಯವಿರುದರಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಅಭಿವ್ರಾಯದಿಂದ 'ಅಸ್ಥಾರಣತ್ವಾದಿ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅರಿ ಪರದಿಂದ ಅವ್ಯವಹಿತವಾಗಿ ಹಿಂದೆ ಪ್ರಸತ್ತವಾದ ಪ್ರತಿಯನ್ನಷ್ಟೇ ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕುಬ ಭ್ರಾತಿಯನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಅರ್ಧರಿಂದ ಭಾಷ್ಟರಲ್ಲಿರುವ ಪ್ರತಿ ಪರವನ್ನು ಟಣೆಯಲ್ಲಿ 'ಪ್ರತೀನಾಂ' ಎಂದು ಬಹುಪಚನಾಂತವಾಗಿ ನಿರ್ದೇಶ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

ನ್ಯಾಯವಿವರಣದಲ್ಲಿರುವ 'ಅಸಕ್ 'ಪದವು ಉಪಲಕ್ಷಣವಾಗಿದೆ ಎಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಸಾಕ್ಷವಾಗಿ ಮತ್ತು ಪರಂಪರೆಯಿಂದ ಅಧಿಕರಣದ ಫಲವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಸೂತ್ರಾರ್ಥವನ್ನು ಉಪಸಂಹಾರ ಮಾಡಲು 'ಆತೇ' ಇತ್ತಾದಿಯಾಗಿ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 'ಪ್ರತಿಸೋಧಮಾತ್ರತ್ವ' ಎಂಬ ಯುಕ್ರಿವಿರುದ್ಧವಾಗಿದೆ, 'ತರೃತ್ಪ್ ಪ್ರಸಂಗ' ಎಂಬ ಬಾಧಕವಿದೆ, ಭಾವಪದಾರ್ಥವು ಪ್ರಕಯದಲ್ಲಿದೆ ಎನ್ನಲು ದೃಷ್ಟಾಂತವಿದೆ, ಭಾವಪದಾರ್ಥವು ಪ್ರಕಯದಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲ ಎನ್ನಲು ದೃಷ್ಟಾಂತವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ, ಸತ್ರಕವು ಪ್ರಮತವಾಗಿದೆ. ಈ ಎಲ್ಲಾ ಏರಂದಗಳಿಂದ ಎಂಬುದು 'ಅತಃ' ಎಂಬ ಪದರ ಅರ್ಥವಾಗಿದೆ, 'ಯುತ್ಪಾರ್ಡೀ' ಎಂಬಲ್ಲಿರುವ ಅಧಿಪರದಿಂದ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ಶ್ರುತಿಗೆ ಆಭಾಸತ್ವವನ್ನು ಪೂರ್ವವಾದಿಯು ಹೇಳಿದಂತೆ ಎತ್ತುಕ್ಕಬೇಕು.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮದ್ ರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಭಾವದೀಪದ ಅಸದಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡ ಅನುವಾದವು ಮುಗಿಯಿತು॥

॥ ಶ್ರೀ ಮಧ್ವೇಶಾರ್ಪಣಮಸ್ತು॥

।। श्रीजानकीवदनाम्भोजराजइंसाय रामचन्द्राय नमः ।।

।। श्री गुरुभ्यो नमः ।।

श्री राघवेन्द्रतीर्घविरचिता

# तन्त्रदीपिका

असदधिकरणम् (२।१।४)

ಅಸದಧಿಕರಣವು ಆರಂಭಣೀಯ

।। असदिति चेन प्रतिषेधमात्तत्वात् ।।२-१-८।।

अत्र श्रुत्युपसर्जनकप्रागभावकर्तृत्वसाधकयुक्त्यविरोध उच्यते । श्रुतेर्ब्रह्म परत्वोक्तावय्यन्यत्रापि वृत्तेस्सत्त्वात् । ಶ್ರುತ್ಯುಪಸರ್ಜನಕವಾದ ಪ್ರಾಗಭಾವಕರ್ತೃತ್ವ ಸಾಧಕವಾದ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲಾಗಿದೆ. (ಯುಕ್ತಿಯು ಪ್ರಧಾನವಾಗಿದೆ. ಇದಕ್ಕೆ ಬೆಂಬಲ ನೀಡಿದ ಶ್ರುತಿಯು ಗೀಣವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಈಗಾಗಲೇ ಪ್ರಥಮಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಸಮನ್ವಯು ಮಾಡಿದ್ದರೂ ಕೂಡ, ಬೇರೆಡೆಯೂ ಕೂಡ ಆ ಶ್ರುತಿಯು ಸಮನ್ವಯವಾಗಬಹುದಲ್ಲವೇ? ಹೀಗೆ ಆಕ್ಷೇಪವು ಬರುವುದರಿಂದ ಇದರ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ.

### 'ಅಸತ್' ಶಬ್ದದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

अत्रासच्छन्दः प्रागभावपरः अभवाप्रतियोगिपरश्च । अस्तेर्भावे कर्तरि च शत्प्रत्यये श्रसोरक्कोपे नञ्ससासे असदभवनमिति नास्तीत्यसदिति च रूपसम्भवात् । यद्यपि शत् कर्तर्येव । तथापि छान्दसो भावसाधनः । कर्त्तसाधनत्वं तु युक्तिसूचनार्थम् । अत एवाभाव इति वाच्ये असदित्युक्तिः, श्रुत्यनुगमस्चनार्या च ।

ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಅಸತ್' ಎಂಬ ಶಬ್ದಕ್ಕೆ 'ಪ್ರಾಗಭಾವ' ಎಂದರ್ಥ. ಅಥವಾ 'ಅಭುವವ್ಯತಿಯೋಗಿ' ಎಂದರ್ಥ. ಆಸ್ ಧಾತುವಿಗೆ ಭಾವಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಹಾಗೂ ಕರ್ತರ್ಥದಲ್ಲಿ ತತ್ರುವ್ಯತ್ತ್ಯಯವು ಬರುತ್ತದೆ. ಅನಂತರ 'ಶ್ರಸೋರಲ್ನೋಪಃ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಆಸ್ ಎಂಬಲ್ಲಿರುವ ಅಕಾರವು ಲೋಪವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತದೆ. ಅನಂತರ ನೆಸ್ ಸಮಾಸವನ್ನು ಮಾಡಿದರೆ 'ಆಸತ್' ಎಂಬ ರೂಪವು ನಿಷ್ಪವ್ವಮಗುತ್ತದೆ. ಇದು ಅಭವನ ಎಂಬುದರೆ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಅಥವಾ 'ವಾಸ್ತಿ' ಎಂಬುದರ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಪ್ರಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ 'ಅಸತ್' ಎಂಬ ಶಬ್ದದ ರೂಪನಿಷ್ಪತ್ತಿಯನ್ನು ತೀಯಬೇಕು.

ವಾಸ್ತವಿಕವಾಗಿ ಕರ್ತರ್ಥದಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಶತ್ರುಪ್ರತ್ನಯವು ಪ್ರಾಪವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಪ್ರಕೃತ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಭಾವಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಪ್ರಯೋಗಿಸಲಾಗಿದೆ. ಇದನ್ನು ವೈದಿಕಪ್ರಯೋಗವಾದ್ದರಿಂದ ಸಾಧುವಂದು ಕೂಡಿಸಬೇಕು. ಕರ್ತೃಸಾಧನತ್ವವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದು ಯುಕ್ತಿಸೂಚನೆಗೋಸ್ತರ. ಪೂರ್ವಪಕ್ಕಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಸೂಚಿಸುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಕರ್ತ್ನ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ ಎಂದಭಿಪ್ರಾಯ. ಅದ್ವರಿಂದ ಅಭಾವ ಎಂದು ಶಬ್ದವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸುವ ಬದಲು 'ಅಸತ್' ಎಂಬ ಶಬ್ದವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸಲಾಗಿದೆ. ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೇ ಶ್ರುತಿಯ ಅನುಗಮವನ್ನೂ ಕೂಡ ಇದರಿಂದ ಸೂಚಿಸಿದ್ದಾರೆ.

'ಅಸದಿತಿ ಚೇನ್ನ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗಕ್ಕೆ ಮೊದಲನೆಯ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

अपीतावितीहाप्यन्वेति । अपीतौ असत् लयवृत्तिर्विश्वप्रागभावः जगत्कारणमित्यस्ति । अनन्यधशसिद्धपूर्वक्षणवृत्तित्वात् । सामान्यव्यास्या घटप्रागभाववत् । ''असदेवेदमग्र आसीत्'' इति श्रुतेश्वेत्येका वृत्तिः ।

'ಅಪೀತೌ ತದ್ವತ್ಪಸಂಗಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಅಪೀತೌ' ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಅನ್ವಯ ಮಾಡಬೇಕು. ಆಗ ಸೂತ್ರರ್ಥ ಹೀಗೆ - 'ಅಪೀತೌ' = ಪ್ರಳಂಯಕಾರದಲ್ಲಿ, ಅಸತ್ = 'ಜಗತ್ ಕಾರಣಂ' ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ಅನುವೃತ್ತಿ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು ಜಗತ್ ಕಾರಣವಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಜಗತ್ತು ಹುಟ್ಟುವ ಮೊದಲು ಅನ್ನಥಾಸಿದ್ದವಾಗದೇ ವಿಶ್ವಪ್ರಾಗಭಾವವು ಪೂರ್ವಕ್ಷಣವೃತ್ತಿಯು ಆಗಿದೆ. ಹೇಗೆ ಘಟ ಹುಟ್ಟುವ ಮೊದಲು ಘಟಪ್ರಾಗಭಾವವು ಪೂರ್ವಕ್ಷಣವೃತ್ತಿಯಾದ್ದರಿಂದ ಕಾರಣವಾಗಿದೆಯೋ, ಅದರಂತೆ ವಿಶ್ವಪ್ರಾಗಭಾವವು ಪೂರ್ವಕ್ಷಣವೃತ್ತಿಯಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಜಗತ್ ಕಾರಣವಾಗುತ್ತದೆ. ಯಾವುದು ಅನ್ನಥಾಸಿದ್ದವಾಗದೇ ಪೂರ್ವಕ್ಷಣವೃತ್ತಿಯಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಜಗತ್ ಕಾರಣವಾಗುತ್ತದೆ. ಯಾವುದು ಅನ್ನಥಾಸಿದ್ದವಾಗುತ್ತದೆಲು ಸಾಮನ್ನವ್ಯಾಪ್ತಿಯನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ತೀಯಬೇಕು. ಈ ಪ್ರಾಪ್ತಿಯ ಬಲದಿಂದ ಮಾತ್ರವಲ್ಲ, 'ಅಸರೇವೇದಮಗ್ರ ಆಸೀತ್' ಎಂಬ ಪ್ರತಿಯೂ ಕೂಡ ವಿಶ್ವಪ್ರಾಗಭಾವವು ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗಿದೆ ಎನ್ನಲು ಪ್ರಮಾಣವಾಗಿದೆ. ಇಪ್ಪು ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಮೊದಲನೆಯ ವ್ಯಾಪ್ತಾನ.

'ಅಸದಿತಿ ಚೇನ್ನ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗಕ್ಕೆ ಎರಡನೆಯ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

अन्या तु भावजातं अपीतौ लये असत् अविद्यमानं, भावत्वात् कार्यवदिति । एवं लये भावमात्रासिद्धौ कार्यस्य सकर्तृकत्वनियमात् परिशेषादभावस्यैव कर्तृत्वं सिद्ध्यिति । ''असदेव तन्मनोऽकुरुत'' इति श्रुतेरिति चेत्र ।

ಮತ್ತೊಂದು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಹೀಗಿದೆ - ಈ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನದಲ್ಲೂ ಕೂಡ 'ಅಪೀತೌ' ಎಂಬುದನ್ನು ಅನುವೃತ್ತಿ ಮಾಡಬೇಕು. ಸಕಲಭಾವ ಪದಾರ್ಥಗಳು 'ಅಪೀತೌ' = ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ, 'ಅಸತ್' = ಅಸ್ತಿತ್ರವನ್ನು ಹೊಂದಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಭಾವಪದಾರ್ಥವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಜನ್ಯಪದಾರ್ಥಗಳಂತೆ ಎಂದು. ಇಲ್ಲಿ 'ಭಾವಪದಾರ್ಥ: ಪ್ರಕಯೇ ಅಸಂತಃ ಭಾವತ್ತಾತ್ ಕಾರ್ಯವತ್' 'ಎಂಬ ಅನುಮಾನವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

ಹೀಗೆ ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಭಾವಪದಾರ್ಥಗಳಿವೆ ಎಂಬುದಷ್ಟೇ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಅನಂತರ ಯಾವುದೇ ಕಾರ್ಯಕ್ಕೆ ಕರ್ತ್ನ ಇರರೇಬೇಕೆಂಬ ನಿಯಮವಿರುವುದರಿಂದ. ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಗಭಾವ ಬಟ್ಟು ಬೇರೆ ಯಾವುದೇ ಪದಾರ್ಥವಿಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಪ್ರಾಗಭಾವವೇ ಕರ್ತೃವೆಂದು ಪರಿಕೇಷಾತ್ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. 'ಅಸದೀವ ತನ್ನವೇಂದ್ರತುಯತ' ಪ್ರಾಗಭಾವವು ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಸಲು ಮನಸ್ಸು ಮಾಡಿತು ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಆಧಾರವಾಗಿದೆ. ಇಷ್ಟು ಎರಡನೆಯ ವ್ಯಾಷ್ಟಾನ

ಈ ಎರಡು ಬಗೆಯ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಗಳು ಅಸಾಧುವಾಗಿವೆ.

'ಪ್ರತಿಷೇಧಮಾತ್ರತ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

प्रागभावः कर्तेति न । प्रतिषेधमात्रत्वादभावधर्मतां विना स्वरूपत एव निषेधरूपत्वात् । घटप्रागभाववदित्यर्थः । भावेषु कुलालादिषु अन्योन्याभावधर्मात्मना प्रतिषेधरूपत्वमस्तीति व्यभिचारनिरासाय मात्रपदम् । कर्तृत्वाभावे विश्वकर्तृत्वं द्रेऽप्यास्तमिति भावः ।

ಪ್ರಾಗಭಾವವೇ ಜಗತ್ ಕರ್ತೈವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವು ತಪ್ಪು. ಏಕೆಂದರೆ ಪ್ರಾಗಭಾವವು ಸ್ವತಃ ಅಭಾವರೂಪವಾಗಿದೆ. ಯಾವುದು ಅಭಾವವೋ, ಅದು ಕರ್ತೃವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಸ್ವತಃ ತಾನೇ ಅಭಾವರೂಪವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಹಾಗೂ ಸ್ವರೂಪದಿಂದಲೂ ನಿಷೇಧಾತ್ಮಕವಾಗಿದೆ. ಹೇಗೆ ಘಟಾಭಾವವು ಸ್ವತಃ ಅಭಾವರೂಪವಾಗಿದ್ದು, ಸ್ವರೂಪದಿಂದಲೂ ನಿಷೇಧಾತ್ಮಕವಾದ್ದರಿಂದ ಕರ್ತೃವಲ್ಲವೋ, ಅದರಂತೆ ವಿಶ್ವಪ್ರಾಗಭಾವವೂ ಕೂಡ ಕರ್ತ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ.

ಕುರಾಲಾದಿಗಳೇ ಘಟಾದಿಗಳಿಗೆ ಕರ್ತೃವಾಗಿದ್ದು ಕಂಡಿದೆ. ವಿಕೆಂದರೆ ಕುಲಾಲಾದಿಗಳು ಭಾವಪದಾರ್ಥವೆನಿಸಲಾಗಿದೆ. ಕುಲಾಲಾದಿಗಳಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಅನ್ಯೋನ್ಯಾಭಾವವೆಂಬ ಅಭಾವ-ಧರ್ಮಕ್ತವಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಾಗಭಾವದಲ್ಲಿ ಹೇಗೆ ಪ್ರತಿಷೇಧರೂಪತ್ತವಿದೆಯೋ, ಅದರಂತೆ ಕುಲಾಲಾದಿಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಪ್ರತಿಷೇಧದುಪತ್ತವಿರುವುದರಿಂದ ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ವೃಭಿಜಾರ ಬುತ್ತದಲ್ಲವೇ? (ವಿಶ್ವಪ್ರಾಗಭಾವಃ ನ ಜಗತ್ ಕರ್ತಾ ಪ್ರತಿಷೇಧಮಾತ್ರತ್ವಾತ್ ಎಂಬ ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಷೇಧಮಾತ್ರತ್ವವೆಂಬ ಹೇತು ಕುಲಾಲನಲ್ಲಿದೆ. ಆದರೆ ಕರ್ತೃತ್ವವೇ ಇದೆ. ಇಲ್ಲಿ ಹೇತು ಬಂದು ಸಾಧ್ಯ ಬಾರದ ಕಾರಣ ವೃಭಿಜಾರವೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.)

ಈ ಮೇಲಿನ ವ್ಯಭಜಾರದೋಷ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ 'ಮಾತ್ರ' ಪರವನ್ನು ನಿವೇಶಿಸಲಾಗಿದೆ. ಕುಲಾಲಾದಿಗಳು ಆನ್ಕೋನ್ಯಾಭಾವಾದಿ ಧರ್ಮಸ್ವರೂಪರಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಪತಿಷೇಧರೂಪ-ವನಿಸಬಹುದು ಆದರೆ ಕೇವಲ ನಿಷೇಧಸ್ವರೂಪರಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಭಾವಸ್ವರೂಪವೂ ಆಗಿರುವುದರಿಂದ ಹೇತುವೇ ಬಾರದ ಕಾರಣ ವ್ಯಭಜಾರಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ.

ಆದ್ದರಿಂದ ವಿಶ್ವಪಾಗ್ರಭಾವಕ್ಕೆ ಕರ್ತೃತ್ವವೇ ಸುತರಾಂ ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ವಿಶ್ವಕರ್ತೃತ್ವವು ದೂರದಲ್ಲೇ ನಿರಸ್ತವಾಯಿತು.

#### ನಿಷೇಧ ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ತೋರಬೇಕು ಎಂದರ್ಥ

यद्यपि निषेधमात्रेत्युक्त्या निषेपैकस्वरूपत्वं लभ्यते । तब पक्षे असिद्धं दृष्टान्ताद् व्यावृत्तं च । सर्वस्य धर्मात्मना द्विरूपत्वात् । तथापि प्रतिषेधमात्रपदेनाक्षमात्रं भुक्तमितिवत् प्रतिषेधसामान्यं गम्यते । धर्मधर्मिणोश्च धर्मी प्रधान इति धर्मात्मता विना धर्मित एव निषेधत्वादिति गम्य इति बोध्यम् ।।

ವಾಸ್ತವಿಕವಾಗಿ ನಿಷೇಧಮಾತ್ರ ಎಂಬುದರಿಂದ ಕೇವಲ ನಿಷೇಧರೂಪವಾಗಿರಬೇಕು ಎಂಬರ್ಥವು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಈ ಅರ್ಥವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿ ವಿಶ್ವಪ್ರಾಗಭಾವವೆಂಬ ಪಕ್ಷದಲ್ಲೂ ಹೇತು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ದೃಷ್ಟಾಂತವಾದ ಘಟಪ್ರಾಗಭಾವದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಹೇತುವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ವಿಕಂದರೆ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಪದಾರ್ಥಗಳು ಪ್ರಮೇಯತ್ನ ಮೊದಲಾದ ಸ್ವರೂಪದಿಂದ ಭಾವರೂಪವೂ ಆಗುತ್ತರೆ. ಅಭಾವರೂಪವೂ ಆಗುತ್ತರೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ 'ಪ್ರತಿಷೇಧ-ಮಾತ್ರತ್ಯಾತ್' ಎಂದು ಹೇಗೆ ಹೇಳಿದರು?

ಹೌರು ಆರ್ಕ್ದರಿಂದ ಇಲ್ಲಿ ಕೇವಲ ನಿಷೇಧರೂಪವಾಗಿರಬೇಕೆಂಬ ಅರ್ಥವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಸಭಾರರು. ನಿಷೇಧವು ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ತೋರಬೇಕು ಎಂಬರ್ಥವನ್ನೇ ವಿಕ್ಕಸಭೇಕು. 'ಆನ್ನಮಾತ್ರಂ ಭುಕ್ತಂ' ಎಂದು ಹೇಳದರೆ ಕಾಟದಲ್ಲಿ ಅನ್ನವು ಉಳಿದ ಪದಾರ್ಥಗಳಿಗಿಂತ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಪ್ರಾಧಾನ್ಯವನ್ನು ಹೊಂದಿತ್ತು ಎಂದಷ್ಟೇ ಅರ್ಥ. ಅಂದಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಬೇರೆ ಪದಾರ್ಥಗಳನ್ನೇ ತಿನ್ನಲ್ಲಿ ಎಂದರ್ಥವಲ್ಲ. ಅದರಂತೆ ಪ್ರಕೃತ 'ಪ್ರತಿಷೇಧಮಾತ್ರವ್ಯಾತ್' ಎಂಬಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಷೇಧವು ಪ್ರಧಾನವಾಗಿದೆ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಧರ್ಮ ಹಾಗೂ ಧರ್ಮಗಳಲ್ಲಿ ಧರ್ಮಯ ಪ್ರಧಾನವಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ಧರ್ಮಿಯು ಧರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡದೇ ಸ್ವತಃ ಅಭಾವರೂಪವಾಗಿರಬೇಕು. ಆಗೆ 'ಪ್ರತಿಷೇಧಮಾತ್ರ' ಎಂದು ಕರಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತದೆ.

### 'ಅಪೀತೌ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅವತಾರಿಕೆ

ननु श्रुतिबलादन्यत्रादृष्टमपि कर्तृत्वं विश्वप्रागभावस्य स्यादित्यत आह-

#### ।। अपीतौ तद्वत्प्रसङ्गादसमञ्जसम् ।।२-१-९।।

ಬೇರೆ ಕಡೆ ಪ್ರಾಗಭಾವಕ್ಕೆ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಕಂಡಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ವಿಶ್ವಪ್ರಾಗಭಾವಕ್ಕೆ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪಬೇಕು. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಶ್ರುತಿಗಳು ಆಧಾರವಾಗಿವೆ. ಈ ಆಕ್ಕೇಪಕ್ಕೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡಲು 'ಅಪೀತೌ ತದ್ವತ್ವಸಂಗಾದಸಮಂಜಸಮ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರ ಹೊರಟಿದೆ.

#### ಪ್ರಳಯದಲ್ಲಿ ಕಾಲವೇ ಇಲ್ಲದಿರಬೇಕಾದೀತು

तच्छब्दः प्राक् प्रवृत्तासत्परः सावधारणः । वदिति मतुप्प्रत्ययो न तु वतिः । भावप्रधानोऽयम् । अपीतौ प्रलये तद्वत्प्रसङ्गात् अभावमात्रत्वप्रसङ्गाद् असमञ्जसम् अभावकर्तृत्वमतमित्यर्थः । कार्यनाशे उपादानमात्रवशेष-नियमादिति भावः । कर्त्रुपादानयोस्तवैकत्वात् । अपीतावित्यनेन प्रलये भावमात्रासत्त्वे कालोऽपि न स्यादिति सूचयति ॥

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ತದ್ವತ್' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇಲ್ಲಿರುವ 'ತತ್' ಎಂಬ ಶಬ್ದವು ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಪ್ರಕೃತವಾದ ಅಸತ್ತನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಹಾಗೂ ಅವಧಾರಣಪುರಸ್ತರವಾಗಿಯೇ ಅದನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿದೆ. 'ವತ್' ಎಂಬುದು 'ಮತ್' ಪ್ರತ್ಯ ಯವಾಗಿದೆ. 'ವತಿ' ಪ್ರತ್ಯ ಯವೆಂದು ತೀಯುದಾರರು. ಮತ್ತು ಈ ಪದವು ಭಾವಪ್ರಧಾನನಿರ್ದಿ ಪ್ರವಾಗಿದೆ. ಈಗ ಸೂತ್ರಾರ್ಥ ಹೀಗೆ-ಅಪೀತೌ : ಪ್ರಳಯಾಲದಲ್ಲಿ, ತದ್ವತ್ಯಸಂಗಾತ್ : ಕೇವಲ ಅಭಾವವು ಮಾತ್ರ ಉಳಿಯಬೇಕಾದ ಪರಿಸ್ಥಿತಿ ಬರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಸಮಂಜಸಮ್ : ಅಭಾವವೇ ಕರ್ತೃವಾಗಿವೆ ಎಂಬ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವು ಅಸಾಧುವಾಗಿದೆ ಎಂದು.

ಕಾರ್ಯವೆಲ್ಲವೂ ನಾಶವಾದಾಗ ಉಪಾದಾನವು ಮಾತ್ರ ಉಳಿಯುತ್ತದೆಂಬ ನಿಯಮವಿದೆ. ಪ್ರಕೃತ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಯು ಕರ್ತೃ ಹಾಗೂ ಉಪಾದಾನಗಳಿಗೆ ಐಕ್ಕವನ್ನು ಒಪ್ಪುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಕಾರ್ಯವು ನಾಶವಾದಾಗ ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಕೇವಲ ಅಭಾವವಷ್ಟೇ ಉಳಿಯಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ.

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ಆಪೀತೌ' ಎಂಬ ಪದದಿಂದ ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಭಾವಪದಾರ್ಥ-ಇರದಿರಬೇಕಾದೀತು. ಕಾಲವೂ ಕೂಡ ಇಲ್ಲದೇ ಇರಬೇಕಾದೀತು ಎಂಬುದನ್ನು ಸೂಚಿಸಿದ್ದಾರೆ.

ಅನಿಷ್ಟಾಪಾದನೆಯಾಗಿದೆ ಎಂಬುದರ ಸಮರ್ಥನೆ

नेदमनिष्टमित्यत आह -

।। न तु दृष्टान्तभावात् ।।२-१-१०।।

तुरेव । अत्र दृष्टान्तपदेन तत्रावधारितव्याप्तिम्लकमनुमानमुच्यते । तन्मात्रस्यासाधकत्वात् । व्याप्तिसव्वसूचनायैवमुक्तिः । प्रलये सर्वासत्त्वमिष्टमिति न युज्यते । तदा पदार्थसत्त्वसाधने दृष्टान्तभावादनुमा नसत्त्वादित्यर्थः । विमतोत्पत्तिर्भावाधीना उत्पत्तित्वाद् षटोत्पत्तिवत् । विमतो विनाशः सशेषो विनाशत्वाद् घटविनाशवत् । विमतः काळो भाववान् काळत्वादन्यकाळवदित्यादियुक्तिविरुद्धत्वाद् अनिष्टापादनमेवेति भावः ॥

ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಕೇವಲಾಭಾವ ಉಳಿಯಬೇಕಾಯಿತು ಎಂಬುದಾಗಿ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಆಪಾದನೆ ಮಾಡಲಾಯಿತು. ಇದು ನಮಗೆ ಅನಿಷ್ಕವೇ ಅಲ್ಲ. ಈ ಆಕ್ಷೇಪಕ್ಕೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡಲು 'ನತು ದೃಷ್ಟಾಂತಭಾವಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರ ಹೊರಟಿದೆ.

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ತು ಶಬಕ್ಷೆ 'ಏವ' ಎಂದರ್ಥ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ದೃಷ್ಯಾಂತ ಪದದಿಂದ ಅನುಮಾನವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ಏಕೆಂದರೆ ಕೇವಲ ದೃಷ್ಟಾಂತವು ಏನನ್ನೂ ಕೂಡ ಸಾಧಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗಾಗಿ ದೃಷ್ಟಾಂತದಲ್ಲಿ ನಿರ್ಣಯಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ವ್ಯಾಪ್ತಿಯ ಆಧಾರವುಕೃ ಅನುಮಾನ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ವ್ಯಾಪ್ತಿಯು ಇದ್ದೇ ಇದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ತಿಳಿಸುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಇಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಂತ ಎಂಬ ಪದವನ್ನೇ ಪ್ರಯೋಗಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವ ಪದಾರ್ಥಗಳು ಇಲ್ಲದೇ ಇರಬೇಕಾದೀತು ಎಂಬುದು ನಮಗೆ ಇಷ್ಟವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಯು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಆಗಲೂ ಕೂಡ ಅನೇಕ ಭಾವಪದಾರ್ಥಗಳಿವೆ. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ 'ದೃಷ್ಟಾಂತಭಾವಾತ್' = ಅನುಮಾನಪ್ರಮಾಣವಿದೆ. ಅದು ಹೀಗೆ - 'ವಿಮತಃ ಉತ್ತತ್ತೀ ಭಾವಾಧೀನಾ ಉತ್ಪತ್ತಿತ್ವಾತ್ ಘಟೋತ್ಪತ್ತಿವತ್' ವಿವಾದಕ್ಕೆ ವಿಷಯವಾದ ಜಗದುತತ್ತಿಯು ಉತ್ಪತ್ತಿಯೆನಿಸುವುದರಿಂದ ಭಾವಪದಾರ್ಥದ ಅಧೀನವಾಗಿದೆ ಘಟೋತ್ಪತ್ತಿಯಂತೆ ಎಂದು. ಮತ್ತು 'ವಿಮತಃ ವಿನಾಶಃ ಸಶೇಷೋ ವಿನಾಶತ್ರಾತ್ ಘಟವಿನಾಶವತ್' ಘಟವಿನಾಶದಂತೆ ಜಗತ್ತಿನ ವಿನಾಶವೂ ಕೂಡ ಭಾವಪದಾರ್ಥದಿಂದ ಸಹಿತವಾಗಿಯೇ ನಷ್ಟವಾಗುತ್ತದೆ. 'ವಿಮತಃ ಕಾಲಃ ಭಾವವಾನ್ ಕಾಲತ್ವಾತ್ ಅನ್ನಕಾಲವತ್' ಬೇರೆ ಕಾಲವು ಹೇಗೆ ಭಾವಪದಾರ್ಥವುಕೃದ್ದಾಗಿದೆಯೋ, ಅದರಂತೆ ಪ್ರಕಯಕಾಲವೂ ಕೂಡ ಭಾವಪದಾರ್ಥವುಳ್ಳದ್ದಾಗುತ್ತದೆ. ಇದೇ ಮೊದಲಾದ ಅನುಮಾನಗಳಿಂದ ವಿರುದ್ಧ-ವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಅಭಾವವಷ್ಟೇ ಇರುತ್ತದೆಂಬುದನ್ನು ಇಷ್ಟಾಪತ್ತಿ ಎನ್ನಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ.

## ಪ್ರಳಯದಲ್ಲಿ ಏನೂ ಇಲ್ಲ ಎನ್ನಬಾರದು

लये सर्वासत्त्वाङ्गीकारोऽप्रामाणिकत्वाच नेष्ट इत्याह -

।। स्वपक्षदोषाच ।।२-१-११।।

स्वपक्षे सर्वावत्त्वपक्षे दृष्टान्ताभाववरूपदोषाचेत्यर्थः । प्रत्यक्षागमौ न स्तः अदर्शनात् । भावत्वं तु दुष्टम् । श्रुती चान्यपरे इति भावः ।

ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಪದಾರ್ಥವಿಲ್ಲ ಎಂದು ಒಪ್ಪವುದು ಅಪ್ರಾಮಾಣಿಕವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಯಾವುದೇ ಪದಾರ್ಥವಿಲ್ಲವೆಂದು ಒಪ್ಪವುದು ಇಷ್ಠಾಪತ್ತಿ ಎನ್ನಲಾಗದು ಎಂಬ ವಿಷಯವನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸಲು 'ಸ್ವಪಕ್ತದೋಪಾಚ್ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ.

'ಸ್ಮಪಕ್ಷೇ ದೋಷಾಚ್ಚ' ಎಂಬುದಾಗಿ ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಸ್ವಪಕ್ಷೇ = ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಪದಾರ್ಥವಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಂತವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ತನ್ನೂಲಕವಾಗಿ ಅನುಮಾನಪ್ರಮಾಣವಿಲ್ಲವೆಂದರತಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದಲೂ ಕೂಡ ಎಂದರ್ಥ. ಮತ್ತು ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷ ಹಾಗೂ ಆಗಮಪ್ರಮಾಣಗಳು ನೀವು ಹೇಳುದಿ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಆಧಾರವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಭಾವತ್ರವೆಂಬ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದೀರಿ. ಅದೂ ಕೂಡ ರುಷ್ಟವಾಗಿದೆ. ಎರಡು ಪ್ರತಿಗಳನ್ನೂ ಕೂಡ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ್ದೀರಿ. ಅದು ಅನ್ಯತ್ತ ತಾತ್ರರ್ಯವುಳ್ಳದ್ದಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ನೀವು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡಿದ ವಿಷಯವು ಅಪ್ಪಾಮಾಣಿಕವೆಂದು ಸಿದ್ಧವಾಯಿತು.

'ತರ್ಕಾಪ್ರತಿಷ್ಠಾನಾತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

तर्केण सदसतोः कारणत्वसाधनबाधने आक्षिप्य समाधत्ते -

तर्काप्रतिष्ठानाद्प्यन्यथाऽनुमेयमिति चेदेवमप्यनिर्मोक्षप्रसङ्गः ।।
 ।।२-१-१२।।

ತರ್ಕದಿಂದ ಭಾವಪದಾರ್ಥಗಳು ಮಾತ್ರ ಕಾರಣವಾಗುತ್ತವೆ. ಅಭಾವಪದಾರ್ಥಗಳು ಕಾರಣವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ಇಲ್ಲಿಯ ತನಕ ಸಮರ್ಥಿಸಿದ್ದಾಯಿತು. ಇದು ಹೇಗೆ ಸರಿ? ತರ್ಕದಿಂದ ಯಾವುದನ್ನೂ ಕೂಡ ಸಾಧಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲವಲ್ಲವೇ? ಈ ಆಕ್ಷೇಪಕ್ಕೆ ಉತ್ತರ ನೀಡಲು 'ತರ್ಕಾಪ್ರತಿಷ್ಠಾನಾದಪ್ಪನ್ಕಥಾನಿಸುಮೇಯಮಿತಿ ಚೀದೇವಮಪ್ಪನಿರ್ಮೋಕ್ಷಪ್ರಸಂಗು' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ.

#### ಸೂತ್ರದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಭಾಗಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

अन्यथा पूर्वसूत्रद्वयोकार् अभावाकारणत्वभावकारणत्वरूपात् प्रमेयाद्वै परीत्येनाभावकारणत्वभावकारणत्वरूपेणाप्यनुमातुं शक्यम् । तर्कस्याप्रतिष्ठानार् अप्रतिष्ठितत्वार् अव्यवस्थितत्वेनाप्रमाण्यात् । न हि प्रतितर्कः एवावानेवैतादृशं तर्कं प्रति विरोधितया प्रवर्तते नैतादृशमिति नियामकमस्ति । अतः सर्वानुमानेषु प्रतितर्कस्यावारणीयत्वेन तथामप्रामाण्यात्, अतोऽनुमानेन तद्वयसाथनं पूर्वसूत्रद्वये न युक्तमिति चेत्र ।

ಸೂತ್ರಾರ್ಥ ಹೀಗಿದೆ - ಅನ್ಯಥಾ = ಹಿಂದಿನ ಎರಡು ಸೂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ಅಭಾವಕ್ಷೆ ಕಾರಣತ್ವವಿಲ್ಲದಿರುವುದು ಮತ್ತು ಭಾವಕ್ಷೆ ಕಾರಣತ್ವವಿರುವುದು ಎಂಬ ಯಾವ ಪ್ರಮೇಯುವಿದಯೋ, ಅದಕ್ಕೆ ವಿಪರೀತವಾಗಿ ಅಭಾವಕ್ಕೆ ಕಾರಣತ್ವವಿರುವುದು ಭಾವಪದಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಕಾರಣತ್ವವಿಲ್ಲದಿರುವುದು ಭಾವಪದಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಕಾರಣತ್ವವಿಲ್ಲದಿರುವುದನ್ನು ಅನುಮಾನದಿಂದ ಸಮರ್ಥನಿ ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯವಿದೆ. ಎಕೆಂದರೆ ತರ್ಕವನ್ನುವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗಿದೆ. ಪ್ರತಿತರ್ಕಗಳು ಇಷ್ಟು ಮತ್ತ ಇದೆ. ಇಂಥ ತರ್ಕವನ್ನು ಕುರಿತು ವಿರೋಧಿಯಾಗಿ ಪ್ರವೃತ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಇಂಥ ತರ್ಕವನ್ನು ಕುರಿತು ವಿರೋಧಿಯಾಗಿ ಪ್ರವೃತ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಇಂಥ ತರ್ಕವನ್ನು ಕುರಿತು ವಿರೋಧಿಯಾಗಿ ಪ್ರವೃತ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಇಂಥ ತರ್ಕವನ್ನು ಕುರಿತು ವಿರೋಧಿಯಾಗಿ ಪ್ರವೃತ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ವಿನಿಗಮಕ ಪ್ರಮಾಣವಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಎಲ್ಲಾ ಅನುಮಾನಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಕರ್ಕವನ್ನು ನಿವಾರಣೆ ಮಡಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ. ಅದ್ದರಿಂದ ಅವುಗಳನ್ನು ಅಪ್ರಮಾಣವನ್ನಬೇಕು. ಹೀಗೆ ಅನುಮಾನದಿಂದ ಭಾವಪದಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಕಾರಣತ್ವವಿಲ್ಲವೆಂಬುದನ್ನು ತರ್ಕದ ಮೂಲಕ ಸಾಧನೆ ಮಾಡಿದ್ದು ಅಯುಕ್ರವಾಗಿದೆ. ಇಷ್ಟು ಆಕ್ಷೇವ.

#### ಸೂತ್ರದ ಸಿದ್ದಾಂತ ಭಾಗಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

एवमप्येवं सित तर्कस्याप्रामाण्ये सित, यद्वा एवमिप ''यावदेव प्रमाणेन'' इत्यादिस्मृतौ प्रमाणमूलतर्कस्य प्रतिष्ठा अन्यस्य तु नेत्युकाविप तर्कमात्राप्रामाण्येऽनिर्मोक्षप्रसन्नो मोक्षाभावप्रसन्न इत्यर्थः । त्वयापि शाखफलत्वेनाङ्गीकृतमोक्षस्य विप्रतिपत्रं चार्वाकं प्रति तर्केणैव साधनीयत्वात् । विप्रतिपत्रे चार्ये स्वस्यापि केवलागमेन अनध्यवसायेन स्वमते मोक्षाभावप्रसन्नात् । अतो यावत्प्रमितं तावन्मात्रसाधकतर्कः प्रतिष्ठितोऽन्यस्तु नेति भावः ।

ವಿನಮಹಿ = ಹೀಗೆ ತರ್ಕವು ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗುವುದಾರರೆ, ಅಥವಾ ಏವಮಹಿ = 'ಯಾವರೇವ ಪ್ರಮಾಣಿನ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸ್ಕೃತಿಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣದ ಚಂಬಲವಿರುವ ತರ್ಕವನ್ನು ಪ್ರಮಾಣವನ್ನಬೇಕು. ಪ್ರಮಾಣದ ಆಧಾರವಿಲ್ಲರ ತರ್ಕವನ್ನು ಪ್ರಮಾಣವಲ್ಲವನ್ನಬೇಕು ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ತರ್ಕವಂದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಅಪ್ರಮಾಣವೆಂದು ನೀವು ಹೇಳುವುದಾರರೆ, ಅನಿರ್ಮೇಕ್ಷಪ್ರಸಂಗಃ = ಮೋಕ್ಷವೇ ಇಲ್ಲದಿರುವ ಪ್ರಸಂಗವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತರೆ. ಇಷ್ಟು ಸೂತ್ರಾರ್ಥ.

ನೀನೂ ಕೂಡ ತರ್ಕವನ್ನು ಪ್ರಮಾಣವೆಂದು ಒಪ್ಪಲೇ ಬೇಕು. ಮೋಕ್ಷವನ್ನು ಶಾಸ್ತ್ರದ ಫಲವೆಂದು ಅಂಗೀಕರಿಸಿರುವಿ. ಆದರೆ ಚಾರ್ಮಕನು ಈ ಮೋಕ್ಷವನ್ನು ಒಪ್ಪಲಾರ. ಅವನನ್ನು ಕುರಿತು ತರ್ಕದಿಂದಲೇ ನೀನು ಮೋಕ್ಷವನ್ನು ಸಾಧನೆ ಮಾಡಬೇಕು. ಮತ್ತು ಯಾವ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ವಿಪ್ರತಿಪ್ರತ್ತಿ ಇದೆಯೋ ಅದನ್ನು ನಿನ್ನ ಮತದ ಪ್ರಕಾರ ಕೇವಲ ಆಗಮದಿಂದ ಸಾಧನ ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಆಗ ನಿನ್ನ ಮತದ ಪ್ರಕಾರವೂ ಮೋಕ್ಷದ ಇಲ್ಲದ ಪರಿಸ್ಥಿತಿ ಬರುತ್ತದೆ. ಹಾಗಾಗಿ ಎಷ್ಟು ತರ್ಕಗಳು ಪ್ರಮಾಣಪ್ರಮಿತವಾಗಿವೆಯೋ, ಅಷ್ಟು ಸಾಧಕ-ತರ್ಕಗಳನ್ನು ಅಂಗೀಕರಿಸಲೇಚೇಕು. ಬೇರೆ ತರ್ಕಗಳು ಸಾಧಕತರ್ಕಗಳಲ್ಲವೆಂದು ಅಂಗೀಕರಿಸಬೇಕು. ಇಷ್ಟು ಸೂತ್ರದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

#### ನ್ಯಾಯಸುಧೆಯ ಪ್ರಕಾರ ಸೂತ್ರಾರ್ಥ

सुधायां तु तर्कमात्राप्रामाण्ये स्वव्याघातदोषादिनमींक्षप्रसङ्ग इत्यर्थ उक्तः । तर्काप्रतिष्ठानादन्यथा तर्क्यमिति वाच्ये अनुमेयमित्युक्तिः न तर्कोऽनुमानाद् भिषत इति सूचियतुम् ।।

ನ್ಯಾಯಸುಧಾದಲ್ಲಿ ಸಮಸ್ತರ್ತಗಳು ಅಪ್ರಮಾಣವೆಂದು ಹೇಳುವುದಾದರೆ, ಸ್ವವ್ಯಾಫಾತ-ದೋಷವು ಬರುವುದರಿಂದ ಅನಿರ್ಮೇಕ್ಷಪ್ರಸಂಗ ಬರುತ್ತರೆಂಬ ಅರ್ಥವನ್ನು ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ತರ್ಕವು ಒಂದೇ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲದ ಕಾರಣ ವಿವರೀಕವಾಗಿಯೂ ಕೂಡ ತರ್ಕವನ್ನು ಮಾಡಬಹುರು. ಈ ವಿಷಯವನ್ನು ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ತಿಳಿಸುವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ತರ್ಕಾಪ್ರತಿಷ್ಠಾನಾದನ್ಯಥಾ ತರ್ಕ್ಯಮ್' ಎಂದೇ ಹೇಳಬಹುದಿತ್ತು. 'ಅನುಮೇಯಮ್' ಎಂದು ಏಕೆ ಹೇಳದರು ?

ಹೌದು, ತರ್ಕವು ಅನುಮಾನಕ್ಕಿಂತ ಭಿನ್ನವಲ್ಲ ಎಂಬ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಸೂಚಿಸಬೇಕಾಗಿದೆ. ಅದಕ್ಕಾಗಿ 'ತರ್ಕ್ಕಮ್' ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡದೇ, 'ಅನುಮೇಯಮ್' ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

ಜಗತ್ತಿಗೆ ಜೀವನು ಕಾರಣನಾಗಲಿ ಅಥವಾ ಯಾರೂ ಕಾರಣ ಬೇಡ

नन्त्रभावस्य निषेधमात्रत्वेनाकर्तृत्वेऽपि जीवस्य तदभावात् तत्कारणकमस्तु, निष्कारणकं वाऽस्तु क्रूल्पतनवदिदं जगदिति विशेषशक्कायामाह -

## ।। एतेन शिष्टा अपरिग्रहा अपि व्याख्याताः ।।२-१-१३।।

ಅಭಾವವು ಕೇವಲ ನಿಷೇಧರೂಪವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅದು ಜಗತ್ ಕರ್ತೃವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದನ್ನು ಒಪ್ಪೋಣ. ಆದರೆ ಜೀವನು ಕೇವಲ ನಿಷೇಧರೂಪ ಆಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಇಂಥ ಜೀವನಿಗೆ ಜಗತ್ ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪಬಹುದಲ್ಲವೇ? ಅಥವಾ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಯಾರೂ ಕೂಡ ಕಾರಣವೇ ಬೇಡ. ನದಿಯ ದಡವು ತನ್ನಷ್ಟೇ ತಾನೇ ಒಮ್ಮೆ ಬೀಳುತ್ತದೆ. ಅದರಂತೆ ಜಗತ್ತೂ ಕೂಡ ತನ್ನಷ್ಟಕ್ಕೆ ಉತ್ಪನ್ನವಾಗಿದೆ. ಹೀಗೂ ಹೇಳಬಹುದಲ್ಲವೇ? ಈ ಆಶಂಕೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸಲು 'ಏತೇನ ಶಿಷ್ಟಾ ಆಪರಿಗ್ರಹಾ ಅಪಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾತಾಃ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟದೆ.

## ಸೂತ್ರದ ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ

एतेन सत्कारणत्वे दृष्टान्तभावेन जीवादिकारणत्वेन दृष्टान्ताभावेन च शिष्टाः प्राङ् निरस्तादभावकर्तृत्वादवशिष्टाः, यद्वा शिष्टा अवशिष्टतया प्रतीताः न तु पूर्वेणैवानिरस्ता इत्यर्थः, अपरिग्रहा वेदपरिग्रहशून्याः तद्विरुद्धाश्च जीवप्रधानशून्यकालस्वभावादिवादा निरस्ता इत्यर्थः।

'ಏತೇನ' = ಭಾವಪದಾರ್ಥಗಳೇ ಕಾರಣವಾಗುತ್ತವೆಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಂತ-ವಿರುವುದರಿಂದ ಜೀವಾದಿಕಾರಣತ್ವವಿಷಯದಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಂತ ಇಲ್ಲದಿರುವುದರಿಂದ, ಶಿಷ್ಟಾ: ಹಿಂದೆ ನಿರಾಕರಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ಅಭಾವಕತ್ಯ ತ್ವವಾದವನ್ನು ಬಿಟ್ಟು, ಉಳಿದ ವಾದೆಗಳು ಅಥವಾ, ಶಿಷ್ಟಾ: = ಅವಶಿಷ್ಟತಯಾ ಪ್ರತೀತವಾದ ಹಿಂದಿನ ಯುಕ್ತಿಗಳಿಂದ ನಿರಾಕೃತವಾಗದೇ ಉಳಿದಿರುವ ಎಂಬುದು ಮತ್ತೊಂದು ಅರ್ಥ. ಅಪರಿಗ್ರಹಾ = ವೇದದ ಸಮ್ಮತಿಯಲ್ಲದ ಮತ್ತು ವೇದವಿರುದ್ದವಾದ ಜೀವ, ಪ್ರಕೃತಿ, ಶೂನ್ಯ, ಕಾಲ, ಸ್ವಭಾವ ಇವುಗಳೇ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗುತ್ತವೆಂಬ ವಾದಗಳಲ್ಲವೂ ಕೂಡ, ವ್ಯಾಖ್ಯಾತಾ: = ನಿರಾಕೃತವಾದವು ಎಂಬುದು ಸೂತ್ರಾರ್ಥ.

## 'ವ್ಯಾಖ್ಯಾತಾಃ' ಎಂಬ ಪದದ ಸ್ವಾರಸ್ಯ

अत्र शिष्टा इत्येवोक्ते ब्रह्मवादोऽपि प्राप्नोतीत्यप्ररिग्रहा इत्युक्तम् । तन्मात्रे तूक्ते अभावकर्तृत्ववादोऽपि गृह्येत । अतः शिष्टा इत्युक्तम् । उक्तरीत्या विशेषशङ्कासूचनाय वेति । प्रत्युक्ता इति वाच्ये व्याख्याता इति वचनं ''जीवाद्भवन्ति भूतानि'', ''अकस्मादिदमाविरासीत्'' इत्यादि पूर्ववायनुकूलश्रुतीनां प्रागुक्तब्रह्मपरत्वस्मारणाय ।।४।।

ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

81

ವಾದವೂ ಕೂಡ ನಿರಾಕರಣೆಗೆ ಯೋಗ್ಯವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಅಪಾರ್ಥವಾಗುತ್ತಿತ್ತು. ಅದಕ್ಕಾಗಿ 'ಅಪರಿಗ್ರಹಾಃ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಕೇವಲ 'ಅಪರಿಗ್ರಹಾಃ' ಎಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಅಭಾವಕರ್ತೃತ್ವದ ಸಂಗ್ರಹವೂ ಕೂಡ ಆಗುತ್ತಿತ್ತು. ಅದನ್ನು ಈಗಾಗಲೇ ನಿರಾಕರಣೆ

ಅಥವಾ ಈಗಾಗಲೇ ಹೇಳಿದಂತೆ ಅಧಿಕಾಶಂಕೆಯನ್ನು ಸೂಚನೆ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ಶಿಷ್ಟಾ;' ಎಂಬುದಾಗಿ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ಪ್ರತ್ಯುಕ್ತಾಃ' ಎಂದು ಹೇಳಬೇಕಿತ್ತು. 'ವ್ಯಾಖ್ಯಾತಾಃ' ಎಂದೇಕೆ ಹೇಳಿದರು? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರ ಹೀಗಿದೆ - 'ಜೀವಾದ್ಗವಂತಿ ಭೂತಾನಿ' 'ಅಕಸ್ತಾದಿದಮಾವಿರಾಸೀತ್' ಇದೇ ಮೊದಲಾದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗೆ ಅನುಕೂಲವಾದ ಶ್ರುತಿಗಳೂ ಕೂಡ ಬ್ರಹ್ಮಪರವೇ ಆಗಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ತಿಳಿಸಬೇಕಾಗಿದೆ. ಅದಕ್ಕಾಗಿ ನಿರಾಕೃತವಾದವು ಎಂದು ಹೇಳುವ ಬದಲು ವ್ಯಾಖ್ಯಾತವಾದವು ಎಂಬುದಾಗಿ ಸೂತ್ರಕಾರರು

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ತಂತ್ರದೀಪಿಕಾ ಕನ್ನಡಾನುವಾದದಲ್ಲಿ ಅಸದಧಿಕರಣವು ಮುಗಿಯಿತು ॥

ಮಾಡಿದ್ದಾಗಿದೆ. ಅದಕ್ಕಾಗಿ 'ಶಿಷ್ಟಾ:' ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ಶಿಷ್ಟಾ' ಎಂದಷ್ಟೇ ಹೇಳಿದ್ದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನು ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕಾರಣನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ

## ಅದ್ವೈತ-ವಿಶಿಷ್ಟಾದ್ವೈತಮತದಲ್ಲಿ ಅಸದಧಿಕರಣ ಮತ್ತು

#### ವಿಮರ್ಶೆ

ಅದ್ವೃತಿಗಳ ಶರೀರವಾಗಲೀ, ಸೂತ್ರವ್ಯಾಖ್ಯಾನವಾಗಲೀ ಸಾಧುವಾಗಿಲ್ಲ. ಹಿಂದಿನ ಸ್ಟೃತ್ಯಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ತಾವು ಪ್ರಮಾಣವೆಂದು ಒಪ್ಪಿದ ಸ್ಟೃತಿಗಳಿಂದ, ಪರಕೀಯರು ಒಪ್ಪಿದ ಸ್ಟೃತಿಗಳಿಂದ, ಪರಕೀಯರು ಒಪ್ಪಿದ ಸ್ಟೃತಿಗ್ರಂಥಗಳಿಗೆ ವಿರೋಧ ಬರುವ ಕಾರಣ ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಯಿತು. ಅನಂತರ ತಮ್ಮದೇ ಆದ ಸ್ಟೃತಿಗ್ರಂಥಗಳಿಗೂ ಕೂಡ ಅದೇ ರೀತಿಯ ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವು ಬರುತ್ತದಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು ಮಾಡಿ, ಅದರ ಪರಿಹಾರ ನೀಡಲು ಈ ಅಧಿಕರಣ ಹೊರಡುವುದು ಸಂಗತವಾಗುತ್ತದೆ.

ಪಂಚರಾತ್ರಾದಿಸ್ಕೃತಿಗಳೆಂಬ ಪ್ರಮಾಣಗಳ ವಿರೋಧವು ಕೈವಸ್ಕೃತಿಗಳಿಗೆ ಕಣಾದಸ್ಕೃತಿಗಳಿಗೆ ಬರುತ್ತದೆಂದು ನಾವು ಸಮರ್ಥಿಸಿದವು. ಹೀಗೆ ಸ್ಕೃತ್ಯಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದ ಮೇಲೆ ಅದೇ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಪರರೂ ಕೂಡ ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಶೈವಸ್ಕೃತಿಗಳು ಹೇಗೆ ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗುತ್ತವರುತ್ತೇ? ಎಂದು. ಈ ಆಶಂಕೆಯ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಮುಂದಿನ ಅಧಿಕರಣವು ಹೊರಡುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳುವುದೇ ಸಂಗತವಾಗುತ್ತದೆ. ಇದನ್ನು ಬಿಟ್ಟು, ಅದ್ವೈತಿಗಳಾದ ನೀವು ಸಂಗತವಾಗದ ಬ್ರಹ್ಮನ ಉಪಾದಾನತ್ತ ಸಮರ್ಥನೆಗಾಗಿ ಮುಂದಿನ ಅಧಿಕರಣವು ಹೊರಟಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳುವುದು ತಪ್ಪಾಗುತ್ತದೆ.

ಮತ್ತು ನಾವು ಹೇಳುವಂತೆ ನ ವಿಲಕ್ಷಣತ್ಕಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪಠಹರಿಸಿದ್ದಾಯಕು. ಮುಂದಿನ 'ಅಭಿಮಾನವೃಪರೇಶಃ' ಎಂಬ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ದೃಢವಾದ ಯುಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಿದ್ದಾಯಿತು. ಅನಂತರ ಶ್ರುತಿಸಿಂವಾದಿಯಾದ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಬೇಕು. ಹೀಗೆ 'ಯುಕ್ತವಿರೋಧ್, 'ದೃಢಯುಕ್ಷವಿರೋಧ್, 'ಪ್ರತಿಸಂವಾದಿ- ಯುಕ್ತವಿರೋಧ್ ಎಂಬುದಾಗಿ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಉಪಾಧಿಗಳಿರುವುದರಿಂದ ಪ್ರತ್ಯೇಕವಾದ ಅಧಿಕರಣವೆಂದು ಹೇಳಬೇಕು. ಏಕೆಂದರೆ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಸೂತ್ರಗಳೂ ಕೂಡ

ಸಿದ್ಧಾಂತಸ್ಥಾಪಕವಾದ ಸೂತ್ರಗಳೇ ಆಗಿವೆ. ಇದನ್ನು ಬಟ್ಟು ಅದ್ವೈತಿಗಳಾದ ನೀವು ಮೊದಲನೆಯ, ಎರಡನೆಯ ಮತ್ತು ಐದನೆಯ ಸೂತ್ರಗಳನ್ನು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಸೂತ್ರಗಳನ್ನಾಗಿ ಪರಿಗಣಿಸಿ ಉಳಿದ ಸೂತ್ರಗಳನ್ನು ಸಿದ್ಧಾಂತ ಸೂತ್ರಗಳನ್ನಾಗಿ ಹೇಳುವುದು ಅಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಮತ್ತು ಅದ್ವೈತಿಗಳಾಗಳೀ, ವಿತಿಷ್ಟಾದ್ವೈತಿಗಳಾಗಲೀ ಬ್ರಹ್ಮ ಹಾಗೂ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಏಕಾರವಿಕಾರಿಭಾವವನ್ನು ಒಪ್ಪಿರುವುದೇ ಇಲ್ಲ ಸೂತ್ರಕಾರರಿಗೂ ಕೂಡ ಇದು ಸಮಕ್ಷಪಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಯಾರಿಗೂ ಕೂಡ ಅಭಿಪ್ರೇತವಲ್ಲದ ವಿಕಾರವಿಕಾರಿಭಾವದ ಸಮರ್ಥನೆಗಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಹೊರಡುವುದು ಆತ್ಮಂತ ಅಸಂಗತವಾಗಿದೆ.

ಜಗಶ್ ಕಾರಣಕ್ಕಪ್ರತಿಪಾದಕವಾರ ಶ್ರತಿಗಳ ವಿಚಾರವನ್ನಷ್ಟ ಮಾಡಬೇಕೆಂಬುದು ಅದ್ವೆತಿಗಳ ನೀಲವು. ಇದೂ ಕೂಡ ಸರಿಯಲ್ಲ ಏಕೆಂದರೆ ಈಗ ಕಾರೀರ್ಯಾದಿವಾಕ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುವುದು ತಪ್ಪಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಯಾವರಕಿತಿಯಾಗಿ ಸಪ್ಪಗತೇವಿಲ್ ಪಿಕಿಸಿಕ್ಕಾಚ್ಚೆ ಎಂಬ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಜಗಶ್ ಕಾರಣತ್ತ ಪ್ರತಿಪಾದಕವಾದ ಪಾಕ್ಕವನ್ನಷ್ಟೇ ವಿಚಾರ ಮಾಡಿಲ್ಲ. ಇಂದ್ರಿಯಗಳು ಏಳು ಎಂದು ಕೆಲವು ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರೆ. ಇನ್ನು ಕೆಲವು ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಐದು ಎಂದಿದೆ. ಈ ಎರಡು ಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುತ್ತಾ ಜ್ಞಾನೇಂದ್ರಿಯಗಳನ್ನು ಸೇರಿಸಿದಾಗ ಒಟ್ಟು ಹನ್ನರಣು ಇಂದ್ರಿಯಗಳಾಗುತ್ತವೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿರುತ್ತಾರೆ. ಅದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ ಇಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಕಾರೀರ್ಯಾದಿ ಪ್ರತಿಗಳ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುವಾಡುತ್ತವರು.

ಒಂದುವೇಳೆ ಕಾರೀರ್ಯಾದಿವಾಕ್ಟ್ರಗಳ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡದಿದ್ದರೆ ಆ ವಾಕ್ಟ್ರಗಳು ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗುತ್ತವೆ. ಅದೇ ಕಾರೀರ್ಯಾದಿವಾಕ್ಟ್ರಗಳ ದೃಷ್ಟಾತದಿಂದ ಜಗತ್ ಕಾರಣತ್ರಪ್ರತಿಜಾದಕವಾದ ವಾಕ್ಟ್ರಗಳಿಗೆ ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಬಹುದು. ಅರಕ್ಕಾಗಿ ವರದದಲ್ಲಿರುವ ಯಾವುದೇ ವಾಕ್ಟ್ರಗಳಿಗೆ ವಿರೋಧವು ಬಾರದಂತೆ ಸೂಕ್ಷ್ಮಗಳಿಂದ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಬೇಕು.

ಶಾಂಕರಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಒಂದು ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ತುಶಬ್ದವಿದ್ದರೆ ಅದರ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರವು ಪೂರ್ವಪಕ್ರವಾಗುತ್ತದೆಂದು ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದಲೇ 'ದೃಶ್ವತೇ ತು' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ತು' ಶಬ್ಧವಿರುವುದರಿಂದ ಅದರ ಹಿಂದಿರುವ ನ ವಿಲಕ್ಷಣತ್ವಸೂತ್ರ ಹಾಗೂ ಅಭಿಮಾನಿ ಸೂತ್ರಗಳೆರಡು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವಾಗುತ್ತವೆ ಎಂಬುದು ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಇದೂ ಕೂಡ ಸರಿಯಲ್ಲ, ಹಾಗಾದರೆ 'ಅಭಿಮಾನವ್ಯಪದೇಶಸ್ತು ವಿಶೇಷಾನುಗಳಿಬ್ಬಾಮ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿಯೇ ತು'ಶಬ್ಧವಿದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಇದರ ಹಿಂದಿನ ನ ವಿಲಕ್ಷಣತ್ವಸೂತ್ರವು ಮತ್ತ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವಾಗಬೇಕಾದೀತು. ಆದರೆ ಅದ್ವೈತಿಗಳು 'ಅಭಿಮಾನಿವ್ಯಪದೇಶಸ್ತು' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವನ್ನೂ ಕೂಡ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಸೂತ್ರವನ್ನಾಗಿಯೇ ಪರಿಗಣಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಇದರಂತೆ 'ಅಸಂಭವಸ್ತು ಸರ್ತೀನನುಪಪತ್ರೆ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿಯೂ 'ತು'ಶಬ್ಧವಿರುವುದರಿಂದ ಇದರ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರವು ಪೂರ್ವಪಕ್ತ ಸೂತ್ರವನ್ನಾಗಿಯೇ ಪರಿಗಣಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಇದರಂತೆ 'ಅಸಂಭವಸ್ತು ಸತೀನನುಪಪತ್ರೆ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿಯೂ 'ತು'ಶಬ್ಧವಿರುವುದರಿಂದ ಇದರ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರವು ಪೂರ್ವಪಕ್ತ ಸೂತ್ರವನಿಸಬೇಕಾದೀತು.

ಮಸ್ಪವಿಕವಾಗಿ ಪೂರ್ವಮೀಮಾಂಸೆಯಲ್ಲಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಸೂತ್ರಗಳು ಬಹಳ ಇವೆ. ಆದರೆ ಪ್ರಥಮಾಧ್ಯಾಯದ ಪ್ರಥಮವಾದದಲ್ಲಿಯೇ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಸೂತ್ರಗಳಿರುವುದರಿಂದ ಸಮಗ್ರಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿಯೂ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಸೂತ್ರಗಳಿರುತ್ತವಂಬುದನ್ನು ತಿಳಿಯಬಹುದು. ಈ ಶಾಸ್ತ್ರದ
ಪ್ರಥಮಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಅರ್ಡೈತಿಗಳ ಪ್ರಕಾರ ಒಂದೇ ಒಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಸೂತ್ರಗಳಿರುತ್ತವೆಂ ಕೂಡ
ರುವುದಿಲ್ಲ. ಉಳದ ಅಧ್ಯಾಯಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಸೂತ್ರಗಳಿರುತ್ತವೆಂದು
ನಿಕ್ಷಯಾಸಲು ಪೈಮಿನಿ, ಕಾಶಕೃತ್ವ ಮೊದಲಾದ ಮಹಿಗಳ ಹೆಸರುಗಳನ್ನು ಸೂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಉಲ್ಲೇಖ
ಮಾಡಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸಮಗ್ರ ಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಸೂತ್ರವೇ ಇಲ್ಲವೆಂದು
ನಿರ್ಣಯವಾಗುತ್ತದೆ. ವ್ಯಾಕರಣಸೂತ್ರದಲ್ಲಾಗಲೀ, ಕಲ್ಪಸೂತ್ರದಲ್ಲಾಗಲೀ, ಹೇಗೆ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಸೂತ್ರಗಳಿರುವುದಿಲ್ಲವೇ, ಆದರಂತೆ ಬ್ರಹ್ಮವೀಮಾಂಪಾಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಸೂತ್ರಗಳರುವುದಿಲ್ಲ. (ಸೂತ್ರಕಾರರ ಪ್ರಾರಂಭದ ಶೈಲಿಯನ್ನು ನೋಡಿ, ಸಮಗ್ರ ಗ್ರಂಥವು
ಮಹ ಹೇಳುತ್ತಿದೆ? ಎಂಬುದನ್ನು ತಿಳಿಯಬಹುದು. ಪ್ರಾರಂಭದ ಅಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಸೂತ್ರಗಳಿನ್ನು ಸೂತ್ರಕಾರರು ಬರದಿಲ್ಲವೆಂದು ಸೆಲಿಯಾಂದಲೇ ನಿಶ್ವಯವಾಗುತ್ತದೆ.)

ಪೂರ್ವವಾದಿಮತಂ ಕಿಂಚಿತ್ ಕಿಂಚಿಚ್ಚಾತತ್ವವೇದಕಮ್ । ಉಪಾಸನಾಪರಂ ಕಿಂಚಿತ್ ಇತಿ ಕಸ್ಮಾತ್ ವಿನಾಶ್ಯತೇ ॥೧॥ ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಪ್ರಕಾರ ಕೆಲವು ಸೂತ್ರಗಳು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಪ್ರಾಪಕವಾಗಿವೆ. ಇನ್ನು ನೂರಾರು ಸೂತ್ರಗಳು ಅತತ್ಕಾವೇದಕವಾಗಿವೆ. ಉಳಿದ ನೂರಾರು ಸೂತ್ರಗಳು ಉಪಾಸನಾಪರವಾಗಿವೆ. ಹೀಗೆ ಸಮಗ್ರ ಬ್ರಹಕ್ಷನೂತ್ರಗಳೇ ಸತ್ಯವಾದ ವಿಷಯವನ್ನು ಹೇಳಲು ಸೋತುಬಿದ್ದು ವೃರ್ಧವನಿಸುತ್ತವೆ. ಸಮಗ್ರ ಬ್ರಹಮಿಂಮಾರಾಸ್ತವೇ ಅದ್ವತಿಗಳ ಪ್ರಕಾರ ವಾಶವಾಯಿತು.

ಒಂದುವೇಳೆ ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರದಲ್ಲಿಯೂ ಪೂರ್ವಪಕ್ಕ ಪ್ರಾಪಕವಾದ ಸೂತ್ರಗಳಿವೆ ಎಂದು ಹೇಳುವುದಾದರೆ, ಸಮಗ್ರ ಒಂದು ಪಾದವು ಕೇವಲ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನೇ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಮತ್ತೊಂದು ಪಾದವು ಸಿದ್ಧಾಂತ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ ಎಂದಾದರೆ, ಸಮಗ್ರ ಅಧ್ಯಾಯವು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಪ್ರಾಪಕವಾಗಿದೆ. ಮತ್ತೊಂದು ಅಧ್ಯಾಯವು ಸಿದ್ಧಾಂತ ಸ್ಥಾಪಕವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಒಪ್ಪಬೇಕಾದೀತು.

ಜಗತ್ರಿಗೂ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೂ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯವಿರುವುದರಿಂದ ಉಪಾಧಾನ ಉಪಾಧೀಯಭಾವವನ್ನು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲವೆಂಬ ಆಶಂಕೆಯ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ವಿಲಕ್ಷತ್ತಾಧಿಕರಣ ಹೊರಟಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳುವುದೂ ಕೂಡ ಸರಿಯಲ್ಲ. ಈಗಾಗಲೇ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯವಿರುವುದರಿಂದ ಉಪಾಧಾನಕೃತ್ಯ ಬರುವುದಿಲ್ಲವೆಂಬ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು ಅಧ್ಯಕ್ಷತ್ತಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ನೀವು ಪರಿಹರಿಸಿದ್ದೀರಿ. ಪುನಃ ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿಯೂ ಅದನ್ನೇ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲು ಹೊರಟರೆ, ಪುನರುಕ್ತಿ ದೋಡವು ಬರುತ್ತದೆ.

ಮತ್ತು ಕೇವಲ ಯಾವುದು ಉಪಾಧಾನಕಾರಣವಾಗಿರುತ್ತದೋ, ಆರಕ್ಕೆ ಉಪಾಧೇಯದಿಂದ ಸಾಲಕ್ಷಣ್ಯವಿರಬೇಕೆಂಬ ನಿಯಮವಿದೆ. ಆದರೆ ನಿಮ್ಮ ಮತದಲ್ಲಿ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ಕೇವಲ ಉಪಾಧಾನಕಾರಣವಾಗಿಲ್ಲ. ನಿಮಿತ್ರಕಾರಣನೂ ಕೂಡ ಆಗಿದ್ದಾನೆ. ತಂತುವಿಗೆ ಉಪಾಧಾನಕಾರಣವಾಧಿಯ ಕೊಡ ಆಗಿದ್ದಾನೆ. ತಂತುವಿಗೆ ಉಪಾಧಾನಕಾರಣವಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೇ ನಿಮಿತ್ರಕಾರಣವೂ ಆಗಿರುವಂತೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜಗತ್ರಿಗಿಂತ ಬ್ರಹ್ಮನು ವಿಲಕ್ಷಣವಾಗಿದ್ದರೂ ನಿಮ್ಮ ಸಿದ್ಧಾಂತಗಳಿಗೆ ಅಭಿಪ್ರಣವಾದ ನಿಮಿತ್ವತ್ತೇ ಸತಿ ಉಪಾಧಾನತ್ವವು ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವು ಸಿದ್ಧಾಂತಿಗಳಿಗೆ ವಿರುದ್ಧವೇ ಆಗಿರುವುದಿಲ್ಲ.

ನಿಮ್ಮ ಮತದಲ್ಲಿ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಅವಿದ್ಯೆಯು ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗಿದೆ. ಅಥವಾ ಅವಿದ್ಯೆಯಿಂದ ವಿಶಿಷ್ಟನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನು ಉಪಾದಾನಕಾರಣನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಇವೆರಡರಲ್ಲಿ ಯಾವುದೊಂದನ್ನೂ ಕಾರಣವೆಂದು ಹೇಳಿದರೂ ಜಗತ್ರಿನಿಂದ ಸಾಲಕ್ಷಣ್ಯವೇ ಬರುತ್ತದೆ. ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾದ ಅವಿದ್ಯೆಯು ಜಗತ್ರಿನಂತೆ ಜಡವಾಗಿದೆ ಮತ್ತು ಅಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಅವಿದ್ಯಾವಿಶಿಷ್ಟಕಾರ ಬ್ರಹ್ಮನೂ ಕೂಡ ಜಗತ್ರಿನಂತೆ ಅಸಿದ್ಧವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಶುದ್ಧವಾದ ಬ್ರಹ್ಮನೂ ಜಗತ್ರಿಗಿಂತ ವಿಲಕ್ಷಣಾಗಿದ್ದರೂ ಅವಮ ಉಪಾದಾನಕಾರಣನೇ ಅಲ್ಲ ಹೊರತು, ಜಗತ್ರಿನ ಛ್ರಮೆಗೆ ಕೇವಲ ಅಧಿಪ್ರಾನನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಇದನ್ನೇ ಉಪಾದಾನಕಾರಣವೆಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಆತ್ಮವಲ್ಲಿ ಅನಾತ್ಯಭ್ರಮವನ್ನು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಕಾರರಾದ ಸಾಂಖ್ಯಾದಿಗಳೂ ಕೂಡ ಒಪ್ಪಿರುತ್ತಾರೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ವೈರಕ್ಷಣ್ಯವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿ, ಉಪಾದಾನಕ್ಕವೇ ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲವೆಂಬ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವು ಹೇಗೆ ತಾನೇ ಉದಯವಾಗುತ್ತದೆ?

ಅದ್ವೈಕಿಗಳ ಪ್ರಕಾರ ಸೂತ್ರವ್ಯಾ ಖ್ಯಾನವೂ ಕೂಡ ಅಸಾಧುವಾಗಿದೆ. ನ ವಿಲಕ್ಷಣತ್ಯಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ತಥಾತ್ರ' ಎಂಬ ಶಟ್ಟರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮಕಾರಣಕತ್ವವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸುತ್ತಾರೆ. ಆದರೆ ಹಿಂದೆ ಪ್ರಸಕ್ತವಾದ ಅವೈದಿಕನ್ನೃತಿಸಾಲಕ್ಷಣ್ಯವನ್ನೇ ತಥಾತ್ಮಶಟ್ಟರಿಂದ ಪರಾಮರ್ತಿಸಿ ನಿಷೇಧ ಮಾಡಲು ಬರುವಾಗ ಹಿಂದೆ ಪ್ರಸಕ್ತವಾಗದ ಬ್ರಹ್ಮಕಾರಣಕತ್ವವನ್ನು ಪರಾಮರ್ತಿಸಿ ಅದನ್ನು ಅಲ್ಲಗಳೆಯುವುದು ತಪ್ಪಾಗುತ್ತದೆ.

ಮತ್ತು 'ವಿಲಕ್ಷಣತ್ವಾತ್' ಎಂಬಲ್ಲಿ 'ಸ್ಕೃತ್ಯನವಕಾತ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಪ್ರಕೃತವಾದ ಸ್ಕೃತ್ಯಾದಿಗಳ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯವನ್ನೇ ವಿವಕ್ಷಿಸಲು ಬರುವಾಗ ಆಪ್ರಕೃತವಾದ ಬ್ರಹ್ಮನನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸುವುದು ತಪ್ಪಾಗುತ್ತದೆ.

ಮತ್ತು 'ಆಸ್ಕ' ಎಂಬ ಪದದಿಂದ ಹಿಂದೆ 'ನಾನ್ಸಸ್ಕೃತಿ' ಎಂಬುದರಿಂದ ಪ್ರಸಕ್ತವಾದ ಸ್ವಪಕ್ಷಪ್ರಮಾಣವನ್ನೇ ವಿವಕ್ತಿಸಬೇಕು. ಆದರೆ ನೀವು ಆಪ್ರಸ್ತುತವಾದ ಜಗತ್ರನ್ನು ವಿವಕ್ತಿಸುತ್ತಿದ್ದೀರಿ. ಇದೂ ಕೂಡ ಅಸಂಗತ.

ಮತ್ತು ಜಗತ್ತು ಬ್ರಹ್ಪನಿಗಿಂತ ವಿಲಕ್ಷಣವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷದಿಂದಲೇ ತಿಳಿಯುತ್ತಿರುವಾಗ ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಶಬ್ದಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖಿಸುವುದು ಅಯುಕ್ರವಾಗುತ್ತದೆ. ಮತ್ತು 'ವಿಜ್ಞಾನಮ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಯು 'ಜಗತ್ತು ಬ್ರಹ್ಮಾಗಿಂತ ವಿಲಕ್ಷಣವಾಗಿದೆ' ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣವಾಗುವುದಾದರೆ, ಉಪಾದಾನತ್ವವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಏಕೆ ಪ್ರಮಾಣವಾಗಬಾರದು ? 'ಸಚ್ಚಕ್ಕಬ್ಬಾಭವತ್' ಇತ್ಕಾದಿ ಪೂರ್ವವಾಕ್ಕದಿಂದ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಉಪಾದಾನಕ್ವವೇ ಪ್ರತೀತವಾಗುತ್ತಿದೆ.

ಮತ್ತು ವಿಜ್ಞಾನಂಜಾವಿಜ್ಞಾನಂಚ ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿರುವ ವಿಜ್ಞಾನಶಬ್ಧವು ಕಾರ್ಯಪರವಾಗಿದೆ. ಅವಿಜ್ಞಾನಶಬ್ಧವು ಕಾರ್ರಹರವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳುವುದೂ ಕೂಡ ಆಯುಕ್ತ. ಹೊರತಾಗಿ, ನಿಮ್ಮ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಯಾವರೀತಿಯಾಗಿ ಸತ್, ತೃತ್ ಮೊದಲಾದ ಶಬ್ದಗಳು ಕೇವಲ ಕಾರ್ಯಪರವೇ ಆಗವೆಯೋ, ಅದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ ವಿಜ್ಞಾನ ಹಾಗೂ ಅವಿಜ್ಞಾನಗಳಲ್ಲವೂ ಕೇವಲ ಕಾರ್ಯಪರವೇ ಆಗಬೇಕು. ವಿಜ್ಞಾನಂ ಚ ಅವಿಜ್ಞಾನಗಳಲ್ಲವೂ ಕೇವಲ ಕಾರ್ಯಪರವಂದ ಅಭವತ್ ಎಂಬ ಕ್ರಿಯೆಯಲ್ಲಿ ಪ್ರತ್ಯೇಕವಾಗಿ ಆನ್ನಯವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತವೆ. 'ವಿಜ್ಞಾನಂ ಚ ಅಭವತ್', 'ಅವಿಜ್ಞಾನಂ ಚ ಅಭವತ್' ಎಂದು ಆದ್ದರಿಂದ ವಿಜ್ಞಾನ ಹಾಗೂ ಅವಿಜ್ಞಾನಕಟ್ಟಗಳೆಂಡು ಕಾರ್ಯಪರವಾಗಿದೆಯೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ.

ಹಿಂದೆ ಪೂರ್ವಪಕ್ಕ ಮಾಡುವಾಗ ಜಗತ್ರಿನಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನು ವಿಲಕ್ಷಣವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಲಾಗಿತ್ತು. ಇದು ಅಯುಕ್ತ ಯಧಾಕರಚಿತ್ ಪೈಲಕ್ಷಣ್ಯವು ಹೇತುವೋ? ಅಥವಾ ಚೇತನಾಚೀನವಕ್ಷಗಳಿಂದ ಪೈಲಕ್ಷಣ್ಯವು ಹೇತುವಾಗಿದೆಯೋ? ಅಥವಾ ಚೇತನಾಚೀನವಕ್ಷಗಳಿಂದ ಪೈಲಕ್ಷಣ್ಯವು ಹೇತುವಾಗಿದೆಯೋ? ಪ್ರಥಮ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ 'ಅಭಿಮಾನಿದ್ದಪದೇಶಸ್ತು ವಿಶೇವಾನುಗತಿಭ್ಯಾಂ' ಎಂಬ ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರವು ವ್ಯರ್ಥವಾಗುತ್ತದೆ. ವಿಶೇವರೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ಹೇಗೆ ಚೇತನನಾಗಿದ್ದಾನೋ, ಅದರಂತೆ ಮೃದಾದಿ ಜಡಪದಾರ್ಥಗಳೂ ಕೂಡ ಚೇತನವೇ ಆಗಿವೆ. ಏಕೆಂದರೆ 'ಮೃದಬ್ರವೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಮೃದಾದಿ ಜಡಪದಾರ್ಥಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಪಚನಕ್ರಿಯೆಯನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಮೃದಾದಿಶಬ್ದಗಳು ಜಡಪರವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಿರಿ. ಅದರ ಹೀಗೆ ನೀವು ಹೇಳಿದೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ವಿಶೇವರೆ ಯಥಾ ಕಥಂಚಿತ್ ಪೈಲಕ್ಷಣ್ಣವಿದ್ದರೂ ಉಪಾದಾತ್ಮವು ಮಾತನಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು ಹೀಗೆ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದೀರಿ. ಆದ್ದರಿಂದ ಮೃದಾದಿಗಳನ್ನು ಹೆಚ್ಚಲಿ, ಅನ್ನ ಥಾನುಪಪತ್ಯಾ ಚೇತನವೂ ಆಗುತ್ತದೆ ಎಂದು ಮೃದಾದಿಗಳು ಕೂಡ ಚೇತನವೇ ಆಗುತ್ತವೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಬ್ರಹ್ಮನು ಮೃದಾದಿಗಳಿಗೆ ಉಪಾದಾನಕಾರನಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಜಡತ್ಯ ಚೇತನತ್ತ ಎಂಬ ವಿರುದ್ಧದರ್ಮಗಳಿಂದ ಪ್ರಯುಕ್ತ. ಉಪಾದಾನ-

ಉಪಾದೇಯಭಾವವು ಕೂಡದಿರಬಹುದು. ಆದರೆ ಶುದ್ಧ ಹಾಗೂ ಅಶುದ್ಧವೆಂಬ ಕಾರಣದಿಂದ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯವು ಬರುತ್ತದೆ. ಬ್ರಹ್ಮನು ಸಿದ್ಧನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಮೃದಾದಿಗಳು ಅಶುದ್ಧವಾಗಿವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಇವರಡಕ್ಕೆ ಉಪಾದಾನ-ಉಪಾದೇಯಭಾವವು ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಇಂತಹ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯವು ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಾದಿಗಳೆಂದಲೇ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆ ಸುಲಭವಾಗಿಯೇ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯವನ್ನು ಉಪಪಾದನೆ ಮಾಡಲು ಬರುತ್ತಿರುವಾಗ ಮೃದಾದಿಶಬ್ದಗಳಿಗೆ ಅಭಿಮಾನಿದೇವತಾಪರಶ್ವವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿ, ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು ಭ್ರಘಪಡಿಸಲು ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರ ಹೊರಟಿದ್ದು ವೃರ್ಥವೇ ಆಗಿದೆ.

ವಿವರಣೆ - 'ಅಭಿಮಾನಿವ್ಯಪದೇಶಸ್ತು ವಿಶೇಷಾನುಗತಿಲ್ಲಾಮ್' - ಉಪನಿಷತ್ರಿನಲ್ಲಿ ಭೋಕೃ ಹಾಗೂ ಭೋಗ್ಯ ಎಂಬ ವಿಭಾಗವನ್ನು ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಎಲ್ಲನೂ ಚೇತನ ಪದಾರ್ಥವೇ ಆದರೆ ಭೋಗ್ಯಪದಾರ್ಥವೇ ಇಲ್ಲದಿರುವ ಪ್ರಸಂಗ ಬರುತ್ತದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಪೃಥಿವ್ಯಾದಿ ಜಡಪದಾರ್ಥಗಳು ಜೇತನವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. 'ಮೃದಬ್ರವೀತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಕೆಲವು ಪದವಾಕ್ಯಗಳು ಮಣ್ಣು, ನೀರು ಮೊದಲಾದವುಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಚೇತನಧರ್ಮವಾದ ಪಕ್ಷೃತ್ವನನ್ನು ಹೇಳುವಂತೆ ಅವಾತತಃ ತೋರಿರರೂ ಅದೇ ಅರ್ಥವನ್ನು ಸ್ವೀಕರಿಸಬಾರದು. ಹೊರತಾಗಿ ಅಭಿಮಾನಿಚೇತನರನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ಹೀಗೆ ಜಗತ್ರು ಜಡಭೂತವಾಗಿದೆ, ಬ್ರಹ್ಮನು ಚೇತನನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಜಡಭೂತವಾದ ಜಗತ್ರಿಗಿಂತಲೂ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ವೈಲಕ್ಷ್ಯೂವಿರುವುದರಿಂದ ಉಪಾದಾನ ಉಪಾದೀಯಭಾಗವು ಯುಕ್ಷವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಇದೂ ಕೂಡ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಸೂತ್ರ.

ಅರೈತ್ರಿಗಳ ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರವ್ಯಾಖ್ಯಾನವು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಏಕೆಂದರೆ 'ಮೃದಬ್ಬರೀಕ' ಎಂದು ಶ್ರುಕ್ತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಮಣ್ಣು ಚೇತನವಾಗಿದೆ, ಬ್ರಹ್ಮನೂ ಕೂಡ ಚೇತನವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಬ್ರಹ್ಮನು ಜಗತ್ರಿಗೆ ಉಪಾದುನನಾಗಬಹುದಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಯ ಪ್ರಾಪ್ತವಾದಾಗ ಇದರ ನಿರಾಕರಣೆಗಾಗಿ ಸೂತ್ರವು ಮಣ್ಣು ಜಡಪದಾರ್ಥವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಬೇಕು. ಇದನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಪೂರ್ವಚಿಕ್ಷ ಹೇಳದಂತೆ ಮಣ್ಣು ಚೇತನವೆಂದು ಒಪ್ಪಿಕೊಂಡರು ಅರು ಅಶುದ್ಧ , ಬ್ರಹ್ಮನು ಶುದ್ಧರೂಪ ಎಂದು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದೀರಿ. ಹೀಗೆ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದ ಮೇಲೆ ಉಪಾದುನ, ಉಪಾದೇಯಭಾವವು ಯುಕ್ತವೇ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಮಣ್ಣು, ಚೇತನವೆನ್ನುವ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ನಿರಾಕರಣೆ ಅನಾವಶ್ಯಕವಾಗುತ್ತದೆ.

ಬ್ರಹ್ಮನು ಮೃದಾದಿಗಳಿಗೆ ಉಪಾದಾನನಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗ್ಗಳ ಮುಖ್ಯಉದ್ದೇಶ. ಇದು ಬ್ರಹ್ಮನು ಶುದ್ವನಾಗಿದ್ದಾನೆ, ಮೃದಾದಿಗಳು ಅಶುದ್ಧವಾಗಿವೆ ಎಂದು ಹೇಳುವುದರಿಂದಲೂ ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಇದಕ್ಕೊಡ್ಡರ ಮೃದಾದಿಗಳಿಗೆ ಅಭಿಮಾನಿದೇವಶಾಪರತ್ವವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುವ ಅವಶ್ಯಕತೆಯರುವುದಿಲ್ಲ.

ಇನ್ನು ಚೇತನಾಚೇತನತ್ರಗಳಿಂದ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯವೇ ಹೇತುವೆಂಬ ಎರಡನೆಯ ಪಕ್ಷವು ಕೂಡ ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದಾಗ 'ದೃಶ್ಯತೇ ತು' ಎಂಬ ಮೂರನೆಯ ಸೂತ್ರವು ಆಯುಕ್ತವಾಗಿದ್ದೆ, ಪ್ರಲಕ್ಷಣ್ಯವಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಗೋಮಯ ಮತ್ತು ವೃಶ್ಚಿಕಗಳಿಗೆ ಉಪಾದಾನ ಉಪಾದೇಯಭಾವವಿರುವುದು ಕಂಡಿದೆ ಎಂದು ಸಿದ್ಧಾಂತವನ್ನು ಪ್ರಾರಂಭ ಮಾಡಿದ್ದರು. ಆದರೆ ಗೋಮಯವು ವೃಶ್ಚಿಕದ ಶೇರಕ್ಕೆ ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗಿದೆ ಹೊರತು, ವೃಶ್ಚಿಕವಲು ಚೇತನಕ್ಕೆ ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗಿದೆ ಹೊರತು, ವೃಶ್ಚಿಕವಲು ಚೇತನಕ್ಕೆ ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗಿದೆ ಹೊರತು, ವೃಶ್ಚಿಕದ ರೃಷ್ಟಾಂತದ ಚೇತನಕ್ಕೆ ಅಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗಿದ್ದ, ಹೀಕುವೆಂದು ಹೇಳು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ, ಚೇತನವು ಆಚೇತನಕ್ಕೆ ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗಿದ್ದು, ಬೇರೆ ಎಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಕಂಡಿರುವುದಿಲ್ಲ, ಆದ್ದರಿಂದ 'ದೃಶ್ಯತೇ ತು' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಸಮರ್ಥನ ಮಾಡುವ ವಿಷಯವು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ.

ಮತ್ತು 'ಅಸ್ಕ ತಥಾತ್ವಂ ಡ ಶಬ್ದಾತ್' ಎಂಬ ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಜಗತ್ತಿಗೂ ಬ್ರಹ್ಮರಿಗೂ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯವಿರಯನ್ನಲು ಶ್ರತಿಯನ್ನೇ ಪ್ರಮಾಣವ್ದಾಗಿ ಹೇಳಿದಿಂ. ಆದರೆ 'ಮೃದಬ್ರವೀತ್' 'ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲಿ ಮೃದಾದಿ ಜಡಪದಾರ್ಥಗಳಿಗೂ ವಶ್ವತ್ವ ಜ್ಞಾತ್ವತ್ತ ಮೊದಲಾದವುಗಳನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಆದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೂ ಉಪಾರೇಯವಾದ ಮೃದಾದಿಗಳಿಗೂ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯವು ಬಾರದೇ ಸಾಲಕ್ಷಣ್ಯವೇ ಬರುತ್ತರಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಆಶಂಕೆಯೇ ತಪ್ಪು ಇದು ಆಯಾಕ್ತ. 'ಮೃದಬ್ರವೀತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ವಕ್ಷತ್ವ ಜ್ಞಾತ್ವತ್ವವನ್ನು ಜಡಪದಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಹೇಳಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ವಿಜ್ಞಾನತ್ವ ಅವಿಜ್ಞಾನತ್ವ ಎಂಬ ಧರ್ಮದಿಂದಾಗಿ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯವು ಬಂದೇ ಬರುತ್ತದೆ. ಪಕ್ಷತ ವಿಜ್ಞಾನಂಡ ಅವಿಜ್ಞಾನತ್ವ ಎಂಬ ಧರ್ಮದಿಂದಾಗಿ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯವು ಬಂದೇ ಬರುತ್ತದೆ. ಪಕ್ಷತ ವಿಜ್ಞಾನಂಡ ಅವಿಜ್ಞಾನಕ್ಕ ಎಂಬ ಪ್ರವರ್ಣತ್ವವ ಮೃದಾದಿಗಳು ವಿಜ್ಞಾನಾತ್ಮತವ್ವವ ಕೊಡುವುದಿಲ್ಲ. ಆದರಿಂದ 'ತಥಾತ್ಮಂ ಚ ಶೆಬ್ದಾತ್ 'ಎಂಬ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ವಿಜ್ಞಾನ ಅವಿಜ್ಞಾನತ್ತ ಇತ್ಯಾದಿ ರೂಪವಾದ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯವಿದೆ

ಎಂಬ ಆಶಂಕೆಯು ಪರಿಹಾರವೇ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಮೃದಾದಿ ಜಡಪದುರ್ಥಗಳಲ್ಲಿ ವಕೃತ್ವವು ಬರುವುದರಿಂದ ಮಣ್ಣು ಚೇತನವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬ ಆಶಂಕೆಯೇ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷವಿರುದ್ಧವಾದ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು ಮಾಡಿ, ಅದರ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರ ಹೊರಟದೆ ಎಂದು ಹೇಳುವುದು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ.

'ದೃಶ್ಯತೀ ಚ' ಎಂಬ ಮೂರನೆಯ ಸೂತ್ರವು ಮತ್ತೊಂದು ಕಾರಣದಿಂದಲೂ ಅಯುಕ್ರವಾಗಿದೆ. ಗೋಮಯವು ತನ್ನ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ಕಳಚಿಕೊಂಡು ವೃಶ್ಚಿಕವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಬ್ರಹ್ಮಮ ತನ್ನ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ಕಳೆದುಕೊಂಡು ಜಗತ್ತಾಗಿ ಪರಿಣಾಮ ಹೊಂದುತ್ತಾನೆಂದು ನೀವೇ ಒಪ್ಪುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಗೋಮಯದ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ಹೇಳಲು ಮೂರನೆಯ ಸೂತ್ರ ಹೊರಟದ್ದು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ.

'ದೃಶ್ಯತೀ ತು' ಕಾರ್ಯಕಾರಣಗಳಿಗೆ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯವು ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಕಂಡಿರುವುದರಿಂದ, ಚೀತನನಿಶ್ಚಿತವಾದ ಶರೀರದಿಂದ ಅಚೇತನವಾದ ನುತಕೇಹಾದಿಗಳು ಹೇಗೆ ಹುಟ್ಟುತ್ತವೊಳ್ಳಿ ಅಚೇತನಾದಿ ಗೋಮಯಗಳಿಂದ ಚೇತನನಿಶ್ಚಿತವಾದ ಭೇಳು ಮೊದಲಾದವುಗಳು ಹೇಗೆ ಹುಟ್ಟುತ್ತವೊಳ್ಳ ಅರಂತ ಚೇತನವಾದ ಮತ್ತು ಶುದ್ಧನೂ ಆದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ಅಚೇತನವಾದ ಮತ್ತು ಅಶುದ್ಧವಾದ ಜಗತ್ತೂ ಕೂಡ ಹುಟ್ಟುಹಾರು.

ಮೂರನೆಯ ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧಾಂತವನ್ನು ಅದ್ವೈತಿಗಳು ಪ್ರಾರಂಭಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಇದೂ ಕೂಡ ಸರಿಯಲ್ಲ. ಗೋಮಯದಿಂದ ಚೇಳು ಹುಟ್ಟುವುದೇ ಅಲ್ಲ. ಪಾರ್ಥಿವವಾದ ಗೋಮಯದಿಂದ ಪಾರ್ಥಿವವಾದ ಚೇಳಿನ ಶರೀರವಷ್ಟೇ ಹುಟ್ಟುತ್ತದೆ. ಚೇತನ ಅಚೇತನಗಳಿಗೆ ಉಪಾದಾನ ಉಪಾದೇಯಭಾವವು ಕಂಡಿರುವುದೇ ಇಲ್ಲ.

'ಅಸದಿಶಿಚೇನ್ನ ಪ್ರತಿಷೇಧಮಾತ್ರತ್ವಾತ್' ಎಂಬ ನಾಲ್ಕನೆಯ ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ನಾವು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದಾಗ ಅನೇಕ ಪದಗಳ ಅಧ್ಯಾಹಾರವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಮತ್ತು ಹೇತುನಾದ್ಯಗಳಿಗೆ ಸಾಮಾನಾಧಿಕರಣ್ಯವೂ ಕೂಡ ಇರುತ್ತದೆ. ಬ್ರಹ್ಮಾರಗತಕ್ಕೆ ಆಕ್ಷೇಪಕವಾದ ಪ್ರಾಗಭಾವ ಕರ್ತ್ಯಕ್ಷಕ್ಟೆ ಪೂರಕವಾದ ಅಂತವೂ ಕೂಡ ಇದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಪ್ರಾಗಭಾವವ ಪ್ರತೀಷೇಧಿಕ್ಕುಗೂಪವಾಗಿದೆ. 'ವ್ರಾಗಭಾವವ ನ ಜಗತ್ ಕರ್ತಾ ಪ್ರತಿಷೇಧಮಾತ್ರತ್ತಾತ್' ಹೀಗೆ ಸೂತ್ರಾರ್ಥವನ್ನು ಸುಲಭವಾಗಿ ಹೇಳಬಹುದು. ಆದರೆ ನೀವು ಪ್ರತಿಷೇಧಮಾತ್ರತ್ತಾತ್' ಹೀಗೆ ಸೂತ್ರಾರ್ಥವನ್ನು ಸುಲಭವಾಗಿ ಹೇಳಬಹುದು. ಆದರೆ ನೀವು

ಕಾರ್ಯವಾದ ಜಗತ್ತು ಉತ್ಪಕ್ತಿಗಿಂತ ಮೊದಲು ಅಸತ್ರಾಗಬೇಕಾದೀತು ಎಂದು ಹೇಳಿದಾಗ 'ಪ್ರಸಷ್ಟೇತ್' ಎಂಬ ಪರವನ್ನು ಅಧ್ಯಾಹಾರ ಮಾಡಬೇಕು. ಉತ್ಪರಿಸುವಾಗಲೂ ಸತ್ಕಾರ್ಯವಾದವನ್ನು ನೈಯಾಯಿಕರು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತರಲ್ಪವೇ? ಎಂದರ ಸ್ಥಾರ್ಯವಾದವನ್ನು ನೈಯಾಯಿಕರು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತರಲ್ಪವೇ? ಎಂದರ ಸೈಯಾಯಿಕರು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುವ ಸತ್ಕಾರ್ಯವಾದ ಪ್ರತಿಷೇಧವು ಸತ್ಕಾರ್ಯವಾದ ಪ್ರತಿಷೇಧಕ ಸ್ವರೂಪವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತೀರಿ. ಹೀಗೆ ಅನೇಕ ಪದಗಳನ್ನು ಅಧ್ಯಾಹಾರ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದೀರಿ. ಮತ್ತು ವೈಯಧಿಕರಣ್ಯವು ಬರುತ್ತದೆ. ಹೇತುವು ಸತ್ಕಾರ್ಯವಾದದ ಪ್ರತಿಷೇಧದಲ್ಲಿ ಇದೆ. ಇನ್ನಾಗುತ್ತೇ ಅಸಭ್ಯಾತವಾಹಕಾತಿ' ಎಂಬ ಸಾಧ್ಯವು ಮತ್ತೊಂದು ಕಡೆ ಇದೆ. ಹೀಗೆ ಹೇತುನಾಧ್ಯಗಳಿಗೆ ವೈಯಧಿಕರಣ್ಯವು ಬರುತ್ತದೆ. ಜಗತ್ತು ಹುಟ್ಟುವ ಮೊದಲು ಸಕ್ಕವಾಗಿದೆ ಎಂದಪ್ಪೇ ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತು. ಬ್ರಹ್ಮನು ಕಾರಣನಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಆಕ್ಟೇವವನ್ನು ತೋರಿಸಿದಂತಾಗಲಿಲ್ಲ.

'ಅಸದಿತಿಚೇನ್ನ ಪ್ರತಿಷೇಧಮಾತ್ರತ್ಯಾತ್' ಜಗತ್ರಿನಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಗುಣದೋಷಗಳಿವೆ. ಇದಕ್ಕೆ ಕಾರಣನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನು ನಿರ್ಗಾಣನು, ಶುಧ್ವತಾಗಿದ್ದಾನೆ, ಸೃಷ್ಟಿಯ ಮೊದಲು ಕಾರ್ಯಭೂತವಾದ ಪ್ರಪಂಚವು ಸರ್ವಥಾ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸತ್ಕಾರ್ಯವಾದಕ್ಕೆ ಭಂಗ ಬರುತ್ತದಲ್ಲವೇ? ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನಿಸಬಾರದು. ಸೃಷ್ಟಿಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಜಗತ್ತು ಬ್ರಹ್ಮರೂಪದಿಂದ ಇದೆ ಎಂದು ಒಪ್ಪದೇಕು. ಅದ್ದರಿಂದ ಸತ್ಕಾರ್ಯವಾದಕ್ಕೆ ಭಂಗವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ನಾಲ್ಕನೆಯ ಸೂತ್ರ ವ್ಯಾಷ್ತಾನ.

ಇದೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪು. ಪ್ರಾಗಭಾವವು ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣವಲ್ಲ ಏಕೆಂದರೆ ಅದು ಪ್ರತಿಷೇಧಸ್ವರೂಪವಾಗಿದೆ ಎಂದು ನೇರವಾಗಿಯೇ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲು ಬರುವಾಗ ತತ್ನಾರ್ಯವಾದ ಪ್ರತಿಜ್ಞೆಯನ್ನು ಈ ಸೂತ್ರವು ಮಾಡುತ್ತಿದೆಯೆಂದು ಇಲ್ಲದ ಪದಗಳನ್ನೆಲ್ಲಾ ಆಧ್ಯಾಹಾರ ಮಾಡಿ, ಅರ್ಥ್ರೆಸಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಇದು ಅತ್ಯಂತ ಅಯುಕ್ತ

'ಅಪೀತೌ ತದ್ವತ್ಪಸಂಗಾದಸಮಂಜಸಮ್' ಎಂಬ ಐದನೆಯ ಸೂತ್ರವ್ಯಾಖ್ಯಾನವೂ ಕೂಡ ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಕಾರ್ಯವು ಸ್ವಯಂ ದುಷ್ಪವಾದ್ದರಿಂದ ಕಾರಣದ ಸಂಶ್ಲೇಷವನ್ನು ಹೊಂದಿದರೆ, ಅದನ್ನೂ ಕೂಡ ದುಷ್ಪವನ್ನಾಗಿ ಮಾಡುತ್ತದೆ. ಜಗತ್ತು ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಸಂಶ್ಲೇಷವನ್ನು ಹೊಂದುವುದಾದರೆ, ಸ್ವಯಂ ದುಷ್ಪವಾದ ಜಗತ್ತು ಕಾರಣವಾದ ಬ್ರಹ್ಮನನ್ನೂ ಕೂಡ ದುಷ್ಪವನ್ನಾಗಿ ಮಾಡುತ್ತದೆ ಎಂದು ಐದನೆಯ ಸೂತ್ರವು ಕೇವಲ ಪೂರ್ವಪಕ್ಕವನ್ನು ಸ್ಥಾಪನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ ಎಂದು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದೀರಿ.

ಇದು ಅಯುಕ್ತ. 'ಕಾರ್ಯಭೂತವಾದ ಜಗತ್ತು ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಸಂಶ್ವೇಷವನ್ನು ಹೊಂದಿದಾಗ ತನ್ನಲ್ಲಿದುವ ಧರ್ಮಗಳೆಲ್ಲವೂ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಬರಬೇಕಾರೀತು' ಎಂದು ನೀವು ಸಾಧನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದೀರಿ. ಇದಕ್ಕೆ ಕಾರ್ಯನಾಶವೇ ಹೇತುವೋ, ಅಥವಾ ಕಾರ್ಯಕಾರಣಗಳಿಗಿರುವ ಆಬೇರವು ಹೇತುವೋ ?

ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ 'ಕಾರ್ಯಭೂತವಾದ ಜಗತ್ಯೇ ನಾಶವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಜಗತ್ಯಿನ ಧರ್ಮಗಳೆಲ್ಲವೂ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲೇ ಬರಬೇಕಾದೀತು' ಎಂಬ ಮೊದಲನೇ ಪಕ್ಷವು ಆಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಕಾರ್ಯವೇ ನಾಶವಾದ ಮೇಲೆ ಅದರ ಧರ್ಮಗಳೂ ಕೂಡ ಸುತರಾಂ ನಾಶವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತವೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಜಗತ್ತಿನ ಧರ್ಮಗಳು ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಬರಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ.

ಕಾರ್ಯ ಹಾಗೂ ಕಾರಣಗಳಿಗೆ ಅಭೇದವಿರುವ ಪ್ರಯುಕ್ತ ಕಾರ್ಯದ ಧರ್ಮಗಳು ಕಾರಣದಲ್ಲಿ ಬರುತ್ತರೆಂಬ ಎರಡನೆಯ ಪಕ್ಷವೂ ಕೂಡ ಅಯುಕ್ರವಾಗಿದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಕಾರ್ಯಕಾರಣಗಳಿಗೆ ಅಭೇದವು ಉತ್ಪತ್ತಿಯ ಪೂರ್ವರಲ್ಲಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲ, ಉತ್ಪತ್ತಿಯ ಅನಂತರದಲ್ಲಿಯೂ ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಯಾರ ಮತದಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಕಾರ್ಯ ಹಾಗೂ ಕಾರಣಗಳಿಗೆ ಅಭೇದವನ್ನು ಒಪ್ಪದಿರಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜಗತ್ರಿಗೂ ಬ್ರಹ್ಮಾಗಿಗೂ ಆಭೇದವಿರುವುದರಿಂದ ಕಾರ್ಯಭೂಕವಾದ ಜಗತ್ರಿನ ಧರ್ಮಗಳು ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಬರಲಿ ಎಂಬ ಆಕ್ಷೇಷವನ್ನು ಸ್ಥಿತಿಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಮಾಡಬಹುದು. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ಆಪೀಡಿ' : ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ್ದಡ್ಡೆ ಅರ್ಥವೇ ಇಲ್ಲವೆಂದಯತು.

'ಅಪೀತ್ ತದ್ವತ್ ಪ್ರಸಂಗಾದಸಮಂಜಸಮ್' - ಜಗತ್ತು ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ಹುಟ್ಟುವುದಾದರೆ ಘಟನಾತನಾದಾಗ ಘಟವು ಹೇಗೆ ಮಣ್ಣಾಗುತ್ತದೋ, ಅದರಂತೆ ಈ ಜಗತ್ತೂ ಕೂಡ ನಾತನಾದಾಗ ಬ್ರಹ್ಮಸ್ಪರೂಪವೇ ಆಗಬೇಕು. ಅವಾಗ ಜಗತ್ತಿನಲ್ಲಿರುವ ಗುಣದೋಷಗಳೆಲ್ಲವೂ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಬರಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಹಾಗೇ ಗುಣದೋಷಗಳನ್ನು ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದರೆ 'ನಿರ್ವಿಕಾರ ಸರ್ವಕಟ್ಟ,' ಇತ್ಯಾರಿ ಪ್ರತಿಯ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ. (ಇದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಸೂತ್ರ)

ಇದೂ ಕೂಡ ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಯಾವಾಗ ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಕಾರ್ಯಭೂತವಾದ ಜಗತ್ತು ನಾಶವಾಗಿದರೋ, ಅದರ ಧರ್ಮಗಳೂ ಕೂಡ ಸುತರಾಂ ನಾಶವಾಗಿದರುಂದೇ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಮತ್ತು ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಜಗತ್ತು ಬ್ರಹ್ಯಸ್ವರೂಪವಾಗುವುದಾದರೆ, ಸೃಷ್ಟಿಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಬ್ರಹ್ಮಸ್ವರೂಪವೇ ಆಗಿರಬೇಕು. ಹೀಗಿರುವಾಗ 'ಅಪಿ ತೌ'ಎಂಬ ಪದವು ಅಸ್ವರಸವಾಗುತ್ತದೆ.

ಮತ್ತು 'ನತು ದೃಷ್ಯಾಂತಭಾವಾತ್' - ಎರನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವು ಅಯುಕ್ರವಾಗಿದೆ. ಜಗತ್ರಿಗೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ಕಾರಣನಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಹೇಳಿದಾಗ ಯಾವ ಆಕ್ಷೇಪಗಳು ಬರುವುದಿಲ್ಲ . ಕಾರ್ಯಕಾರಣಗಳಿಗೆ ಅಭೇದವಿದ್ದರೂ ಕಾರ್ಯದ ಧರ್ಮಗಳು ಕಾರಣದಲ್ಲಿ ಬರುವುದಿಲ್ಲ ಎನ್ನಲು ಅನೇಕ ದೃಷ್ಯಾಂತಗಳಿವೆ. ಎಂದ್ರಜಾಲಿಕನು ತನ್ನ ಕಪಟವಾದ ವಿದ್ಯೆಯಿಂದ ಬೇರೆಯವರನ್ನು ಮೋಹಗೊಳಿಸುತ್ತಾನೆ. ಆದರೆ ತಾನು ಆ ಮೋಹಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸಿಲುಕುವುದಿಲ್ಲ. ಮಣ್ಣೆನಿಂದ ಘಟವು ಹುಟ್ಟುತ್ತದೆ. ಆರರೆ ಘಟರಲ್ಲಿ ಜಲಾಹರಣಾದಿ ಸಾಮಾರ್ಥ್ಯವಿದ್ದರೂ ಮಣ್ಣೆನಲ್ಲಿ ಅಂತಹ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಆರ್ದ್ಧಂದ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿರುವ ಧರ್ಮಗಳಲ್ಲವೂ ಕಾರಣದಲ್ಲಿ ಬರಬೇಕೆಂಬ ನಿಯಮವಿರುವುದಿಲ್ಲ.

ಇದೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪು. ವಿಲಕ್ಷಣವಾದ ಧರ್ಮಗಳನ್ನು ಹೊಂದಿರುವ ವಸ್ತುಗಳಿಗೆ ಕಾರ್ಯಕಾರಣಭಾವವು ಇರುತ್ತದೆನ್ನಲು ದೃಷ್ಟಾಂತ ಹೇಳಲು ಈ ಸೂತ್ರ ಹೊರಡಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಈಗಾಗಲೇ 'ದೃಶ್ವತೇ ತು' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದಲೇ ಈ ವಿಷಯವು ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಅದೇ ವಿಷಯವನ್ನು ಹೇಳಿದರೆ ಪುನರುಕ್ತಿ ಬರುತ್ತದೆ.

'ನತು ದೃಷ್ಟಾಂತಭಾವತ್' ಎಂಬ ಆರನೆಯ ಸೂತ್ರವು ವರನೆಯ ಸೂತ್ರದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಕೆ ನಿರಾಸಕವಾಗಿ ಹೊರಟಿದೆ ಎನುತ್ತೀರಿ. ಸ್ವಪ್ತರಷ್ಟ್ರವಿನ ಪದಾರ್ಥಗಳು ನಾತವಾದಾಗ ಅವುಗಳ ಧರ್ಮವು ದೃಷ್ಟ್ರವಿನಲ್ಲಿ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಐಂದ್ರವಾಲಿಕನ ಪದಾರ್ಥಗಳು ನಾತವಾದಾಗ ಅವುಗಳ ಧರ್ಮವು ಪಾಂದ್ರವಾಲಿಕನಲ್ಲಿ ಬರುವುದಿಲ್ಲ ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ವೈಲಕ್ಷಣ್ವವನ್ನು ನೀವು ಹೇಳುತ್ತು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತೀರಿ.

ಇದು ತಪ್ಪು. ವಿಲಕ್ಷಣವಾಗಿದ್ದರೂ ಕಾರ್ಯಕಾರಣಭಾವವಿರಬಹುದೆನ್ನಲು ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ಹೇಳಲು ಈ ಸೂತ್ರವು ಹೂರಡಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಈಗಾಗಲೇ 'ದೃಶ್ವತೇ ತು' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದಲೇ ವಿಲಕ್ಷಣವಾದ ಪದಾರ್ಥಗಳಿಗೂ ಕಾರ್ಯಕಾರಣಭಾವವು ಕಂಡಿದೆಯೆಂದು ದೃಷ್ಟಾಂತ ಹೇಳಿದ್ದೀರಿ. ವೃಕ್ತಿಕದ ಧರ್ಮಗಳು ಕಾರಣವಾದ ಗೋಮಯದಲ್ಲಿ ಬರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಿದ್ದೀರಿ. ಅದೇ ಸೂತ್ರದಿಂದಲೇ ಈ ಸೂತ್ರದ ಪ್ರಮೇಯವು ಸಿದ್ಧವಾಗುವಾಗ ಪುನಃ 'ದೃಷ್ಟಾಂತಭಾವಾತ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಅದನ್ನೇ ಹೇಳಿದರೆ ಪುನರುಕ್ತಿರೋಷವು ಬರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಆರನೆಯ ಸೂತ್ರವು ಆಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ.

'ಸ್ವಪಕ್ಷದೋಷಾಚ್ಚ' ಎಂಬ ಏಳನೆಯ ಸೂತ್ರವ್ಯಾಖ್ಯಾನವೂ ಕೂಡ ಅಧ್ವೈತಮತದಲ್ಲಿ ಅಯುತ್ರವಾಗಿದೆ. ಕೇವಲ ಮಣ್ಣಿಗೆ ಜಲಹರಣಾದಿ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಜಲಾಹರಣಾದಿಗಳಿಗೆ ಸಮರ್ಥವಾದ ಘಟಕ್ಕೆ ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗಿದೆ. ಇದರಂತೆ ಶಬ್ದ, ಸ್ವರ್ಶ, ರೂಪ, ರಸ ಮೊದಲಾದ ಗುಣಗಳು ಪ್ರಕೃತಿಯಲ್ಲಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಶಬ್ದರ್ಭಾದಿಗುಣಗಳನ್ನು ಹೊಂದಿರುವ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಪ್ರಕೃತಿಯು ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗಿಗುಹುದು. ಆದರೆ ಅಚೇತನಪದಾರ್ಥವು ಚೇತನಪದಾರ್ಥವು ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ ಹಾಗೇ ಎಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಕಂಡಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ನಿಮ್ಮ ಸಿದ್ಧಾಂಶದಲ್ಲಿ ಚೇತನನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನು ನಿವೀಕಾರನಾದ್ದರಿಂದ ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗಲಾರ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸಾಂಖ್ಯನು ಅದ್ವೈತಿಗಳಾದ ನಿಮಗೆ ಯಾವ ದೋಷವನ್ನು ಹೇಳಾದ್ದಾನೋ, ಆ ದೋಷವನ್ನು ಸಾಂಖ್ಯನಿಗೆ ಹೇಳಲು ಬರುವುದಿಲ್ಲ.

'ಸ್ವಪಕ್ಷದೋಷಾಚ್ಚ' - ಬ್ರಹ್ಮನು ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ ವಾದಕ್ಕೆ ಸಾಂಖ್ಯರು ದೋಷವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಅದೇ ದೋಷಪ್ಪ ಸಾಂಖ್ಯರ ಪ್ರಕೃತಿಕಾರಣವಾದದಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಸಮಾನವಾಗಿದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಪ್ರಕೃತಿಯಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ರೂಪರಸಾದಿಗುಣಗಳಲ್ಲ, ಅಂತಹ ಪ್ರಕೃತಿಯಿಂದ ರೂಪರಸಾದಿಗುಣಗಳನ್ನು ಹೊಂದಿರುವ ಪ್ರಪಂಚವು ಹುಟ್ಟುಕ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಸಾಂಖ್ಯಮತದ ನಿರಾಕರಣೆಗಾಗಿ ಈ ಸೂತ್ರ ಹೊಂಡಿರುವ

ಇದೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪು. ಜಲಾಹರಣಾದಿ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ಹೊಂದದ ಮಣ್ಣು, ಮಣ್ಣು ಜಲಾಹರಣಾದಿ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ಹೊಂದಿರುವ ಘಟಕ್ಕೆ ಕಾರಣವಾಗಬಹುದು. ಅದರಂತೆ ರೂಪರಸಾದಿಧರ್ಮಗಳನ್ನು ಹೊಂದಿರುವ ಜಗತ್ರಿಗೆ, ರೂಪರಸಾದಿಧರ್ಮಗಳನ್ನು ಹೊಂದರ ಪ್ರಧಾನವು ಕಾರಣವಾಗಬಹುದು. ನಮಗೆ ದೃಷ್ಟಾಂತವಿದೆ. ಆದರೆ ಅಚೇತನವಾದ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಚೀತನನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನು ಉಪಾದಾನಕಾರಣನಾಗುತ್ತಾನೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ನಿಮ್ಮಿಂದ ಯಾವುದೇ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ಹೇಳಲಾಗದು.

'ತರ್ಕಾಪ್ರತಿಷ್ಠಾನಾದಪ್ಯನ್ಯಥಾನುಮೇಯಮಿತಿ ಚೇದೇವಮಪ್ಯನಿರ್ಮೋಕ್ಷಪ್ರಸಂಗೆ:' ಎಂಬ ಎಂಟನೆಯ ಸೂತ್ರವ್ಯಾಖ್ಯಾನವು ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಮತದಲ್ಲಿ ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. 'ತರ್ಕಾಪ್ರತಿಷ್ಠಾನಾತ್ ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಸಿದ್ದಾಂತಶೇಷವೆಂದು 'ಅನ್ಮಥಾನುಮೇಯಮಿತಿ ಚೇತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಶೇಷವನ್ನು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಭಾಗವೆಂದು 'ಸ್ಯಾದೇವಮಪ್ಪನಿರ್ಮೋಕ್ಷಪ್ರಸಂಗಃ' ಎಂಬುದನ್ನು ಸಿದ್ಧಾಂತಭಾಗವನ್ನು ಒಪ್ಪಿರುತ್ತಾರೆ. ಆದರೆ ನಮ್ಮ ಮತದಲ್ಲಿ 'ತರ್ಕಾಪ್ರತಿಷ್ಠಾನಾದನ್ಯ ಥಾನುಮೇ ಯಮಿತಿ ಚೇತ್' ಎಂಬುದನ್ನು ಸಮಗ್ರವಾಗಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಕಭಾಗವನ್ನಾಗಿಯೇ ಒಪ್ಪಲಾಗಿದೆ. ನಾವು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುವಂತೆ ಅದ್ವೈತಿಗಳೂ ಸಹ ಅನಿವಾರ್ಯವಾಗಿ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಬೇಕು. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಅನೇಕ ದೋಷಗಳು ಬರುತ್ತವೆ. ತರ್ಕಾಪ್ರತಿಷ್ಠಾನವು ಸಿದ್ಧಾಂತಕ್ಕೆ ಹೇತ್ವಂತರವಾಗಿದೆ ಎಂದು ನೀವು ಹೇಳುವುದಾದರೆ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಚಶಬ್ಧವಿರಬೇಕು. ಮತ್ತು 'ಅನ್ನಥಾನುಮೇಯಮ್' ಎಂಬುದನ್ನು ನೀವು ಬೇರೆ ಸೂತ್ರವೆಂದೂ ಕೂಡ ಪರಿಗಣಿಸಿಲ್ಲ. ಇದೇ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿಯೇ ಸೇರಿಸಿದ್ದೀರಿ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ನಾವು ಹೇಳುವಂತೆ ಅನ್ಯಥಾನುಮೇಯಕ್ಕೆ ಹೇತುಸಮರ್ಪಕವಾಗಿ ತರ್ಕಾಪ್ರತಿಷ್ಠಾನವನ್ನೇ ಹೇಳಬೇಕು. 'ಸ್ವಪಕ್ಷದೋಷಾಚ್ಚ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಸಾಧಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ಸತ್ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸಲು ಮತ್ತು ಅಸತ್ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಬಾಧಿ ಸಲು ನೀವು ಯಾವ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತೀರೋ ಅದಕ್ಕೆ ವಿಪರೀತವಾಗಿಯೂ ಕೂಡ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಮಾಡಬಹುದು ಎಂಬುದನ್ನು 'ಅನ್ಯಥಾನುಮೇಯಮ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗವು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗೆ 'ಅನ್ಯಥಾನುಮೇಯಮ್' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಹೇತುಸಮರ್ಪಕವಾಗಿ 'ತರ್ಕಾಪ್ರತಿಷ್ಠಾನಾತ್'ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗವು ಇರುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ <sup>'</sup>'ತರ್ಕಾಪ್ರತಿಷ್ಠಾನಾತ್' ಎಂಬುದನ್ನು ಏಕವಾಕ್ಯತ್ವೇನ ಪರಿಗಣಿಸಿ ಸಾಧ್ಯದಲ್ಲಿಯೇ ಅನ್ವಯವನ್ನು ಮಾಡಿ, ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಶೇಷವನ್ನಾಗಿಯೇ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲು ಬರುತ್ತಿರುವಾಗ, ಇದನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಶ್ರೌತಸ್ಯ ವಿಲಕ್ಷಣಯೋರಪಿ ಕಾರ್ಯಕಾರಣಭಾವಸ್ಯ ನ ಹಾನೀ । ತರ್ಕಸ್ಕಾಪ್ರತಿಷ್ಠಿತತ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಆಧ್ಯಾಹೃತವಾದ ಸಾಧ್ಯದಲ್ಲಿ ನೀವು ಆನ್ವಯ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದೀರಿ. ಶ್ರುತಿಸಿದ್ದವಾದ ವಿಚಾರದಲ್ಲಿ ತರ್ಕವು ಪ್ರವೇಶ ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಶ್ರತಿಯಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೂ ಜಗತ್ತಿಗೂ ಕಾರ್ಯಕಾರಣಭಾವವು ಉಪಾದಾನ ಉಪಾದೇಯಭಾವರೂಪವಾಗಿ ಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ. ಈ

ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ತರ್ಕದ ವಿರೋಧವು ಬರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ನೀವು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದೀರಿ. ಹೀಗೆ ಮಾಡಿದಾಗ ತರ್ಕಾಪ್ರತಿಷ್ಠಾನಾತ್' ಎಂಬುದೇ ಬೇರೆ ವಾಕ್ಕ . 'ಆನ್ಯ ಥಾನುಮೇಯಮಿತಿ ಬೇತ್' ಎಂಬುದೇ ಬೇರೆ ವಾಕ್ಕಮಗುತ್ತದೆ. ಮತ್ತು 'ತರ್ಕಾಪ್ರತಿಷ್ಠಾನಾತ್' ಎಂಬುದನ್ನು ಸಿದ್ಧಾಂತಕೀಷವನ್ನಾಗಿಯೂ ಕೂಡ ನಿಮ್ಮಿಂದ ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಗದು. 'ಸ್ಕಾದೇವಾನಿರ್ಮೋಕ್ಷ-ಪ್ರಸಂಗಃ' ಎಂಬುದನ್ನು ಸಿದ್ಧಾಂತರ್ಭಗನವ್ನಾಗಿ ಹೇಳಬೇಕಾದರೆ ಆದಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯೋಗಿಯಾದ್ದನ್ನು ಅನುಷಂಗ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳದೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ನಮ್ಮ ಪ್ರಕಾರ ಆಗಮದಿಂದ ಉಪೋಧ್ಯರಿತವಾದ ತರ್ಕವು ಪ್ರತಿಷ್ಠಿತವಾಗುತ್ತದೆ. ನಿಮ್ಮ ಪ್ರಕಾರ ಆಗಮದಿಂದ ಉಪೋಧ್ಯರಿತವಾದ ತರ್ಕವು ಕೂಡ ಅನಾಧುವಾಗುವುದಿರರೆ, ಮೋಕ್ಷವೆಂಬ ಪುರುಷಾರ್ಥವೇ ಇಲ್ಲದಿರಬೇಕಾದೀತು. ಯಾವ ಬೌದ್ಭಾವಿಗಳು ವೇದಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವನ್ನೇ ಒಪ್ಪವುದಿಲ್ಲವೋ ಅಂಥವಾಗೆ ತರ್ಕದಿಂದಲೇ ಮೋಕ್ಷವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಬೇಕು. ಆದು ನಿಮ್ಮಿಂದ ಸಾಧ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ, ಪ್ರಸಂಗಶಭ್ಯಕ್ಷಿಯಾವುದೇ ಆರ್ಥವನ್ನೂ ಕೂಡ ನಿಮ್ಮ ಮಾತದಲ್ಲಿ ವರ್ಥವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಪ್ರಸಂಗಶಭ್ಯಕ್ಷಿಯಾವುದೇ ಆರ್ಥವನ್ನೂ ಕೂಡ ನೀವು ಹೇಳಿರುವುದಿಲ್ಲ. 'ಅಪಿ'ಶಬ್ದವೂ ಕೂಡ ನಿಮ್ಮ ಮತದಲ್ಲಿ ವರ್ಥವಾಗಿದೆ.

ಮತ್ತು ತರ್ಕವು ಅಪ್ರತಿಷ್ಠಿತವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಸಿದ್ಧಾಂತಶೇಷವನ್ನಾಗಿ ನೀವು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದೀರಿ. ನಿಮ್ಮ ಅಭಿಪ್ರಾಯವೇನೆಂದು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ತಿಳಿಸಿರಿ. ಎಲ್ಲಾ ಬಗೆಯ ತರ್ಕಗಳು ಅಪ್ರತಿಷ್ಠಿತವಾಗಿದೆಯೆಂದೋ ? ಅಥವಾ ಶ್ರುತ್ಕಾದಿಗಳ ಅನುಗ್ರಹವಿಲ್ಲದ ತರ್ಕವಷ್ಟೇ ಅಪ್ರತಿಷ್ಠಿತವಾಗಿದೆಯೆಂದೋ?

ಸಕಲವಿಧರ್ತಕ್ಕಗಳು ಅಪ್ರತಿಷ್ಠಿತವಾಗಿವೆ ಎಂಬ ಮೊದಲನೆಯ ಪಕ್ಷವು ಅಸಾಧುವಾಗಿದೆ. ಏಕೆಂದರೆ 'ತರ್ಕಸ್ಕಾಪ್ರತಿಷ್ಠಿತತ್ತಾತ್' ಎಂಬ ಹೇತುವನ್ನು ಸಾಧನೆ ಮಾಡಲು ಯಾವ ತರ್ಕವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದೀರೋ ಅದೂ ಕೂಡ ಆಪ್ರತಿಷ್ಠಿತವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಒಟ್ಟಿಕೊಂಡಂತಾಯಿತು. ಆದರಿಂದ ತರ್ಕಾಪ್ರತಿಷ್ಠಾನವು ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಮೀಮಾಂತಾತ್ಕುವೇ ಅನಾರಂಭಣೀಯ-ವಾಗುತ್ತದೆ. ಸಕಲ ಮೀಮಾಂಸಾಸಂತ್ರಗಳು ತರ್ಕದಿಂದಲೇ ಕೂಡಿರುತ್ತವೆಯುತ್ತೇ.

ಮತ್ತು 'ಶ್ರೋತವ್ಯ ಮಂತವ್ಯ:' 'ಸೋನನ್ವೇಷ್ವವು: ಸ ವಿಜಿಜ್ಞಾಸಿತವ್ಯ:' ಯಸ್ತರ್ಕೇಣಾನುಸಂಧತ್ರ:' ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಶ್ರತಿ-ಸ್ಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ತರ್ಕಗಳಿಗೆ ಪ್ರತಿಷ್ಠಿತತ್ವವನ್ನು ಸ್ಪಷ್ತವಾಗಿ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಶ್ರತ್ಯಾದಿಗಳ ಅನುಗ್ರಹವಿಲ್ಲದ ತರ್ಕಗಳು ಬ್ರಹ್ಮನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅಪ್ರತಿಷ್ಠಿಕವಾಗುತ್ತಿವೆ ಎಂಬ ಎರಡನೆಯ ಪಕ್ಷವು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ಜಗತ್ತಿಗೆ ಉಪಾದಾನಕಾರಣನಲ್ಲ ಎಂಬುದನ್ನು ಸಾಧನೆ ಮಾಡಲು ಯಾವ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯರೂಪವಾದ ತರ್ಕವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸುತ್ತಿಲ್ದೀರೋ ಅದು 'ನಿರ್ವಿಕಾರಮ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಗಳಿಂದ ಅನುಗೃಹೀತವೇ ಆಗಿದೆ.

ಅದ್ವೈತಿಗಳು 'ಏತೇನ ಶಿಷ್ಟಾ ಅಪರಿಗ್ರತ್ತು: ವ್ಯಾಖ್ಯಾತ್,' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವನ್ನು ವಿಲಕ್ಷಣತ್ಕಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸೇರಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಹೊರತಾಗಿ, ಶಿಷ್ಟಪರಿಗ್ರಹಾಧಿಕರಣವೆಂದು ಪ್ರಶ್ನೇಕ ಅಧಿಕರಣವೆಂದಿದ್ದಾರೆ. ಬ್ರಹ್ಮಕಾರಣತ್ತವಾದವು ವೈದಿಕವಾಗಿಸುವುದರಿಂದ, ಮನು, ವ್ಯಾಸ ಮೊದಲಾದ ಶಿಷ್ಟಜನರಿಂದ, ಸ್ವಲ್ಪ ಅಂಶದಿಂದಲಾದರೂ ಪರಿಗೃಹೀತವಾದ ವೈದೀಕದಕ್ಷಣೆ ಹತ್ತಿರವಾದ ಸಾಂಖ್ಯಮತವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿರುವುದರಿಂದ ಕೆಲವು ಅಂಶಗಣಂದಲೂ ಕೊತ್ತಿರವಾದ ಸಾಂಖ್ಯಮತವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿರುವುದರಿಂದ ಕೆಲವು ಅಂಶಗಣಂದಲೂ ಕೊಡ್ಡ ಪರಿಗೃಹಿಸಲು ಯೋಗ್ಯವಲ್ಲದ ವೈದೀಕದರ್ಶನಕ್ಕೆ ಹತ್ತಿರವಾಗದ ವೈಶೇಷಿಕರ ಪರಮಾಣ್ದಾರಿಕಾರಣತಾವಾದವು ಪ್ರಶ್ನಾಖ್ಯಾತವಾಯತು ಎಂಬುದು ಸೂತ್ರಾರ್ಥ.

ಇದು ತಪ್ಪು. ಈಗಾಗಲೇ 'ಏತೇನ ಸರ್ವೇ ವ್ಯಾಮ್ಯತಾ:'ಎಂಬ ಪ್ರಥಮಾಧ್ಯಾಯದ ಕೊನೆಯ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಇದೇ ಅರ್ಥವನ್ನು ನೀವು ಹೇಳಿದ್ದೀರಿ. ಪುನಃ ಆ ಅರ್ಥವನ್ನೇ ಈ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಹೇಳಿದರೂ ಕೂಡ ಪುನರುಕ್ತಿ ಬರುತ್ತದೆ.

ಒಟ್ಟು ಅಭಿಪ್ರಾಯ - 'ತರ್ಕಾಶ್ರತಿಷ್ಠಾನದಶ್ಯಸ್ಥತಾನಿಸುಮೀಯವಿತಿ ಚೀರೇವಮಶ್ವನಿರ್ಮೊ ಇತ್ತರ್ಶನಗಳ ' - ಅತೀಂದ್ರಿಯುವಿಷಯದಲ್ಲಿ ನಿತ್ಯವಾದ ವೇರವೇ ನಿಕ್ಕಾಯಕ. ತರ್ಕದಿಂದ ವೇದಸಿದ್ದವಾದ ವಿಷಯವನ್ನು ಅಲ್ಲಗಳೆಯುವರರು. ಅದ್ದರಿಂದಲೇ ಅನುಮಾನದ ಅಧಾರದಿಂದ ಪ್ರಕೃತಿಯೇ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣವೆಂದು ಹೇಳಿ. ಶ್ರುತಿಶುದ್ಧವಾದ ಬ್ರಹ್ಮನ ಜಗತ್ ಕಾರಣತ್ವವಾದವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಬಾರರು. ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ತರ್ಕಾಪ್ರತಿಷ್ಠಾನಾತ' ಎಂಬುದು ಸಿದ್ಧಾಂತಭಾಗ, 'ಅನ್ನಭಾನ,ಸುಮೇಯವಿತಿ' ಎಂಬುದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಭಾಗ. ಪುನ 'ವಿವಮಷ್ಟನಿರ್ಮಣಕ್ಷಪ್ರಸಂಗಣ' ಎಂಬುದು ಸಿದ್ಧಾಂತಭಾಗವಾಗಿದೆ.

ಈ ಸೂತ್ರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವೂ ಕೂಡ ಆಯುಕ್ತ. 'ಆನ್ಯಥಾಽನುಮೇಯಮ್' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಶ್ರುತವಾದ 'ತರ್ಕಾಪ್ರತಿಷ್ಠಾನಾತ್' ಎಂಬಲ್ಲಿಯೇ ಆನ್ವಯವನ್ನು ತಿಳಿಯಲು ಬರುವಾಗ 'ತ್ರೋತಸ್ಥ ವಿಲಕ್ಷಣ್ಣವರಪಿ ಕಾರ್ಯಕಾರತ್ಕಾಭಾವನಪಾಹಿನಿ ತರ್ಕಸ್ಥ ಅಪ್ರತಿಷ್ಟಿತಕ್ಕಾತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಅಧ್ಯಾ ಪ್ರತನವಾರ ಸಾಧ್ಯದ ಜೊತೆಗೆ ಅನ್ವಯವನ್ನು ಮಾಡುವುದು ಆಯುತ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಪ್ರಸಂಗತ್ತು ಹಾಗೂ ಅಪಿಶಬ್ರಗಳು ವೃರ್ಥವಾಗುತ್ತದೆ. ಎಲ್ಲಾ ಬಗೆಯ ತರ್ಕಗಳನ್ನು ಅಪ್ರಮಾಣವನ್ನುವುದಾದರೆ ಬ್ರಹ್ಮಮೀಮಾರಾಶಾಸ್ತ್ರವೇ ಅನಾರಂಭಣೀಯವಾಗಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. 'ಯಃ ತರ್ಕೇನ ಅನುಸಂಧತ್ತೇ ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿ-ಸ್ಕೃತಿಗಳ ವಿರೋಧವೂ ಕೂಡ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಪ್ರಕಾರ ವಿಲಕ್ಷಣತ್ವಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿರುವ ಎಂಬುಸೂತ್ರಗಳ ವ್ಯಾಪ್ನಾನಿಸುವು ಅತ್ಯಂತ ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಹೇಣದಂತಾಯತು.

'ದರ್ಶಗ ಶಿಷ್ಟಾ ಆಶರಗ್ರಹಾ ಅಪಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾತಾ:' ಎಂಬ ಒಂದೇ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಶಿಪ್ಪಪಂಗ್ರಹಾಧಿ ಕರಣವನ್ನುತ್ತಾರೆ. ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮತಾರಣತ್ತ್ರವಾದವು ವೈರೀಮತವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ವ್ಯಾಸ, ಮನು ಮೊದಲಾದ ಶಿಷ್ಪಜನರಿಂದ ಅನಾದ್ಯತವಾದ ವೈಶೇಷಿಕರ ಪರಮಾಣುವಿನ ಕಾರಣತ್ರವಾದವು ನಿರಾಕೃತವಾಯಿತು ಎಂದು ಈ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ.

ಇದೂ ಕೂಡ ಆಯುಕ್ತ. ಪ್ರತ್ಯೇಕಅಧಿಕರಣವೆನ್ನಲು ಯಾವುದೇ ಅಭ್ಯಧಿಕಾ-ಶಂಕೆಯಾಗಲೀ, ಹೊಸದಾದ ಸಿದ್ಧಾಂತಯುಕ್ತಿಗಳಾಗಲೀ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಕಾಣಿಸುತ್ತಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಪರಮಾಣ್ಯಾಧಿಕಾರಣತಾವಾದವನ್ನು ಪ್ರಥಮಾಧ್ಯಾಯದ ಕೊನೆಯ ಸೂತ್ರವೆನಿಸಿದ 'ಏತೇನ ಸರ್ವಾ ವ್ಯಾಖ್ಯಾತಾ:' ಎಂಬಲ್ಲಿ ನೀವು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದ್ದೀರಿ. ಪುನಃ ಅದೇ ವಿಷಯವನ್ನು ಇಲ್ಲಿಯೂ ಹೇಳದರೆ ಪುನರುಕ್ತಿಯು ಬರುತ್ತದೆ. ವೈಶೇಷಿಕರು ಈಶ್ವರನನ್ನು ಒಪ್ಪಿರುವುದರಿಂದ ವ್ಯಾಸಾದಿ ಶಿಷ್ಟರಿಗೆ ಸ್ವಲ್ಪವಾದರೂ ಹತ್ತಿರವಾಗಿದ್ದಾರೆ. ಆದರೆ ಸಾಂಖ್ಯರು ಈಶ್ವರನನ್ನು ಒಪ್ಪರ ಕಾರಣ ಶಿಷ್ಟಜನರಿಂದ ಅತ್ಯಂತ ತಿರಸ್ಯತರಾಗಿದ್ದಾರೆ. ಆದರೆ ನೀವು ಇದಕ್ಕೆ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿ ಸಾಂಖ್ಯರನ್ನೇ ವ್ಯಾಸಾದಿಕಪೂರದ ಪರಿಗ್ರಹೀತರಾಗಿದ್ದಾರೆಂದು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿರುತ್ತೀರಿ. ಹೀಗೆ ಅದ್ವೈತಮತದಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಸೂತ್ರಗಳ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವೂ ಕೂಡ ಅತ್ಯಂತ ಅಯುಕ್ತವಾಗಿವೆ ಎಂದು ನಿರ್ಣಯವಾಯಿತು.

ಇಲ್ಲಿಗೆ ಅಸದಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ, ಸತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ, ತತ್ವಪ್ರದೀಪ, ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ, ಭಾವದೀಪ ಇವುಗಳ ಅನುವಾದವು ಹಾಗೂ ತಂತ್ರದೀಪಿಕೆಯ ಜೊತೆ ಮತತ್ರಯ ವಿಮರ್ಶೆಯು ಸಮಾಪವಾಯಿತು. ॥ ಶ್ರೀಲಕ್ಷ್ಮೀಹಯಗ್ರೀವೋ ವಿಜಯತೇತಮಾಮ್ ॥

# ಭೋಕೃಧಿಕರಣ

ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ, ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಠ, ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ, ತತ್ವಪ್ರದೀಪ, ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ, ಭಾವದೀಪ ವಿಶೇಷವಿಚಾರದೊಂದಿಗೆ ಕನ್ನಡಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಅನುವಾದ ಮತ್ತು

ತಂತ್ರದೀಪಿಕೆಯ ಜೊತೆ ಮತತ್ರಯ ವಿಮರ್ಶೆ

#### ∥ಹರೀ ಓಂ ೫

॥ ಶ್ರೀವೇದವ್ಯಾಸಾಯ ನಮ:॥

॥ ಶ್ರೀಮದಾನಂದತೀರ್ಥಭಗವತ್ಪಾದಾಚಾರ್ಯಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ:॥ ॥ ಶ್ರೀಮದ್ರರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ:॥

॥ ಶ್ರೀಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ:॥

( ಭೋಕ್ತ್ರಧಿಕರಣ

## ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

'ಭೋಕ್ತ್ರಾಪತ್ತೇರವಿಭಾಗಶ್ಚೇತ್ ಸ್ಕಾಲ್ಲೋಕವತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

## ब्रह्मसूत्रम् – भोक्त्रापत्तेरविभागश्चेत् स्याङ्ोकवत् ॥

ಮೋಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲ ಜೀದರೂ ಬ್ರಹ್ಮಕ್ಷರೂಪವನ್ನು ತಾಳುತ್ತಾರೆ. ಬ್ರಹ್ಮನೊಂದಿಗೆ ಏಕ್ಕವನ್ನು ಪಡೆಯುತ್ತಾರೆ. ಎಂಬುದಾಗಿ ಪ್ರತಿಯು ಬ್ರಹ್ಮನು ಅಧ್ಯವನ್ನು ಮೋಕ್ಷಕಾಲದಲ್ಲಿ ಹೇಳುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಲ್ಪಗಾದ ಜೀವನಿಗಿಂತ ಬ್ರಹ್ಮನು ಅಭಿನ್ನನಾದ ತಾರಣ ಒಡುತ್ತಾರಣಕ್ಕಾರು ಹೇಗೆ ಕೊಡುತ್ತದೆ? ಈ ಆಕ್ಟೇಪವು ತಮ್ಮ. ಒಂದು ನೀರು ಮತ್ತೊಂದು ನೀರಿನ ಜೊತೆಗೆ ಸೀರುತ್ತದೆ ಹೊರತು ಐಕ್ಕವನ್ನು ಹೊಂದುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ನೀರನ್ನು ಸೇರಿಸಿದಾಗ ಮೊದಲಿದ್ದ ನೀರು ಹೆಚ್ಚಾಗುತ್ತದೆ. ಅದರಂತೆ ಜೀವನು ಪರಮಾತ್ರನೊಂದಿಗೆ ಬಕ್ಕವನ್ನು ಪಡೆಯುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಪ್ರತಿ ಹೇರಿದ್ದರು. ಒಂದೇ ಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿ ಇರುತ್ತಾರೆ ಎಂದಡ್ಡೇ ಪ್ರತಿಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ಅರ್ಥ -- ಭೂಣ್ಯಪತ್ರೇ = ಭೂಣ್ಯ ವಾದ ಜೀವನಿಗೆ 'ಪರೇ ಅವ್ಯಯೀ ಸರ್ವ ಏಕೀ ಭವಂತಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಬ್ರಹ್ನ್ಯರೂಪವನ್ನು ಹೇಗುತ್ತಿದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಜೀವ್ಯಂತ್ರಮಂಗಿ ಅವಿಭಾಗ: = ಭೇದರಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಅಲ್ಲವಾದ ಜೀವನಿಗಿಂತಲೂ ಅಭಿವ್ಯವಾದ ಬ್ರಹ್ನಾಗ ಜಗತ್ಯಾರಣತ್ವವು ಆಯಾವಾಗುತ್ತದೆ. ಚೇಕ್ = ಇದು ಸರಿಯಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಯಾವ ಕಾರಣದಿಂದ ಲೋಕವತ್ = ಲೋಕವ್ಯವಹಾರದಲ್ಲಿ ನೀರು ಮತ್ತೊಂದು ೧೯೦ನಲ್ಲಿ ಪಕ್ಕ ಹೊಂದಿತು ಎಂಬ ಪ್ರಯೋಗವಿದೆ. ಆದರೆ ಒಂದು ನೀರು ಮತ್ತೊಂದು ನೀರಿನ ಜೊತೆಗೆ ಬೆರೆಯುತ್ತದೆ ಹೊರತು ಪಕ್ಷವನ್ನು ಹೊಂದುವುದಿಲ್ಲ. ಆದರಂತ ಇಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಸ್ವಾಸ್ತಕ್ಷದ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಅಕ್ಕರ್ಯಗೆ ರಕ್ಕವನ್ನು ತ್ರುತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಸ್ವಾತ್ : ವಕ್ಕವ್ಯವಹಾರವು ಔಪಚಾರಿಕಬಾದದ್ದು. ಆದ್ದರಿಂದ ಆಕೇಪವು ಆಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ.

> ॥ ಶ್ರೀವೇದವ್ಯಾಸದೇವರಿಂದ ರಚಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ಬ್ರಹ್ಮಮೀಮಾಂಸಾಹಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಭೋತ್ತ ಧಿಕರಣವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು ॥

ಶ್ರೀಮದಾನಂದತೀರ್ಥಭಗವತ್ತಾದಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ

ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಯ

ಮೊದಲು ಭಿನ್ನವಾದದ್ದು ಅನಂತರ ಅಭಿನ್ನವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – ।। भोक्तापत्तेरविभागश्चेत् स्यालोकवत् ।।१।।

> 'कर्माणि विज्ञानमयश्च आत्मा परेऽव्यये सर्व एकीभवन्ति' (मुं.३.२.७) इति मुक्तजीवस्य परापत्तिरुच्यते । अतस्तयोरविभागः। अतः पूर्वमपि स एव । न ह्यन्यस्यान्यत्वं युज्यत इति चेत् —

ಅನುವಾದ - ಕರ್ಮಗಳು ವಿಜ್ಞಾನಮಯನಾದ ಜೀವ ಇವರೆಲ್ಲರೂ ನಾಶರಹಿತನಾದ ಉತ್ತಮನಾದ ಪರಮಾತ್ಯವಲ್ಲಿ ಪಕ್ಷವನ್ನು ಪಡೆಯುತ್ತಾರೆ. ಹೀಗೆ ಮುಕ್ಷನಾದ ಜೀವನಿಗೆ ಪರಮಾತ್ಯರಾದ ಜಕ್ಕವನ್ನು ಪ್ರತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಮೇಕ್ಷವಲ್ಲಿ ಅಭೇದವಿಲ್ಲ. ಮೋಕ್ಷಕ್ಕಂತ ಮೊದಲು ಸಂಪಾರಾವಸ್ಥೆಯಲ್ಲಿಯು ಅಭೇದವಿರಲೇಬೇಕು. ಎಕೆಂದರೆ ಮೊದಲು ಭನ್ನವಾದ ಎರಡು ಪರಾರ್ಥಗಳು ಮುಂದೆ ಅಭಿನ್ನವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಇಷ್ಟು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಶ್ರುತಿಗಳಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾದ ಪ್ರಬಲವಾದ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಭಾಗವನ್ನು ಮೊದಲು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

ಕರ್ಮಾಣಿ = ಎಲ್ಲಾ ಬಗೆಯ ಕರ್ಮಗಳು, ಎಜ್ಞಾನಮಯಶ್ವ = ವಿಜ್ಞಾನಮಯನಾದ, ಆತ್ಮ = ಜೀವನು, ಸರ್ವೇ = ಎಲ್ಲವೂ ಕೂಡ, ಪರೇ = ಸರ್ವೋತ್ರಮನಾದ, ಅವ್ಯಯ: = ನಾಶರಹಿನಾದ ಪರಮಾತ್ಯನಲ್ಲಿ, ಎೀಭವಂತಿ = ಏಕ್ಯವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತಾರೆ. ಇತಿ = ಹೀಗೆ, ಮುಕ್ತಜೀವಸ್ಥ = ಮುಕ್ರನಾದ ಜೀವನಿಗೆ, ಪರಾಷಕ್ತಿ: = ಪರಮಾತ್ಯನಿಂದ ಎಕ್ಕವು, ಉಚ್ಯತೇ = ಹೇಳಲಾಗಿದೆ, ಅತಃ = ಆದ್ದರಿಂದ, ತಯೋ: ಜೀವ ಬ್ರಹ್ಮರಿಗೆ, ಅವಿಭಾಗ: ಆಭೇದವಿರುತ್ತದೆ. ಅತಃ = ಮೋಕ್ಷಾವಸ್ಥಯಲ್ಲಿ ಅಭೇದವಿರುವುದರಿಂದ, ಪೂರ್ವಮಹಿ = ಸಂಪಾರಾವಸ್ಥೆಯಲ್ಲೂ ಕೂಡ, ಸವಿವ = ಅಭೇದವನ್ನು ಹೇಳಲೇ ಬೇಕು. ಅನ್ನಥಾ = ಮೊದಲು ಭಿನ್ನವಾದ ಮಸ್ತುವಿಗೆ, ಅನ್ನತ್ತಾ = ಅಭೇದವು, ನಹಿ ಯುಜ್ಯತೇ = ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಇತಿ ಚೀತ್ = ಇತು ಪೂರ್ವಪಕ್ಕ.

## द्धारहृद्वकाठद्यः ६०४ एकःसद्वृद्धकाठद्यः ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – न, स्याह्नोकवत् । यथा स्रोके उदके उदकान्तरस्यैकीभाव-व्यवहारेऽप्यन्तर्भेदोऽस्त्येव, एवं स्यादत्रापि ।

ಅನುವಾದ - ಈ ಆಕ್ಷೇಡ ತಪ್ಪು. ಉಪನಿಷಕ್ತಿನಲ್ಲಿರುವ ಐಕ್ಯವ್ಯವಹಾರವು ಗೌಣ ಪ್ರಯೋಗವಾಗಿದೆ. ಯಾವ ರೀತಿಯಾಗಿ ಲೋಕಡಲ್ಲಿ ನೀರಿನ ಜೊತೆ ಮತ್ತೊಂದು ನೀರು ಸೇರಿದಾಗ 'ಎಕೀಭಾವವಾಯಿತು' ಎಂಬ ವ್ಯವಹಾರವಿದ್ದರೂ ಎರಡು ನೀರುಗಳಲ್ಲಿ ಭೇದವು ಇರುತ್ತದೇ, ಇದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ ಮೋಕ್ಷದಲ್ಲಿಯಾ ಕೂಡ ಜೀದ ಹಾಗೂ ಬ್ರಹ್ಮರಿಗೆ ಭೇದವು ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ನಡ್ ಎಂಬುದನ್ನು ಅಧ್ಯಾಹಾರ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುವ ಮೂಲಕ 'ಅವಿಭಾಗೆ:' ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ಅನುಷಂಗ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುವ ಮೂಲಕ ಸಿದ್ಧಾಂತ ಭಾಗವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ನ = ಈ ಆಕ್ಷೇಪವು ತಪ್ಪು. ಲೋಕವಕ್ = ಲೋಕದಲ್ಲಿ ವೀಭಾವವೃತಹಾರಿ ಇರುವಂತೆ, ಪ್ರಾತ್ = ಇಲ್ಲಿಯೂ ಇದೆ. ಜೀವಬ್ರಹ್ಮರ ಭೇದವು

ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಯಥಾ = ಯಾವ ರೀತಿಯಾಗಿ, ಲೋಕೇ = ಲೋಕದಲ್ಲಿ, ಉದರ್ಕೀ = ನೀರಿನಲ್ಲಿ ಉದಕಾಂತರಸ್ನ = ಮತ್ತೊಂದು ನೀರನ್ನು ಸೇರಿಸಿದಾಗ, ಎಕೀಭಾವಧ್ಯವಹಾರೀನಪ್ತಿ = ಒಂದೇ ಎಂಬ ವ್ಯವಹಾರದಿದ್ದರೂ, ಅಂತರ್ಭೇದ: = ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಪರಸ್ಕರ ಭೇದವು, ಅಸ್ಟೇವ = ಇದ್ದೇ ಇದೆಯೊ, ಎವಂ = ಅದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ, ಅತ್ಯಾಪಿ = ಮೇಕ್ಷದಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ, ಸ್ಕಾತ್ = ಜೀವಬ್ರಹ್ನರ ಭೇದವು ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ.

#### ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಉಪನಿಷತ್ತಿನಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ದೃಷ್ಯಾಂತ

## ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – तथा च श्रुतिः – 'यथोदकं शुद्धे शुद्धमासिक्तं तादृगेव भवति' (कठ.४.१९.) इति ।।

ಅನುವಾದ - ಕಾಠಕದ ಶ್ರುತಿ ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದೆ – ಶುದ್ಧವಾದ ನೀರಿನಲ್ಲಿ ಮತ್ತೊಂದು ಶುದ್ಧವಾದ ನೀರನ್ನು ಸೇರಿಸಿದಾಗ ಒಂದೇ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಒಂದರಂತೆ ಮತ್ತೊಂದು ಆಗುತ್ತದೆ.

ಪ್ರತಿಪರ್ಕಾರ್ - ಶ್ರುತಿಗೆ ಗೌಣವಾದ ಅರ್ಥವನ್ನು ನಿರಾಧಾರವಾಗಿ ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡುತ್ತಿಲ್ಲ. ಶ್ರುತಿಯ ಆಧಾರದಿಂದಲೇ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದೇವೆಂದು ಸಮರ್ಥಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಯಕ್ಷಾ ಅರ್ಯವ ರೀತಿಯಾಗಿ, ಶುಶ್ವೇ ಅವರ್ಣ ಕುದ್ದವಾದ ನೀರನಲ್ಲಿ, ಶುಶ್ವಣ ಮತ್ತೊಂದು ಶುರ್ಧವಾದ ನೀರನಲ್ಲ. ಆಚಿತ್ರಣ ಬೆರೆಸಿದಾಗ, ತಾವ್ರಗೇವ = ಮೊದಲಿನ ಶುರ್ಧ್ಯಾಂನಿಂತೆ, ಭವ = ಆಗುತ್ತದೆ. ಇತಿ = ಹೀಗೆ, ಪ್ರತೀ = ಶಾಶಕೋಪನಿಸತ್ತು ಹೇಳಿದೆ.

ಮುಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಪರಮಾತ್ತನ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ತಾಳಲಾರ

#### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – स्कान्दे च –

'उदकं तूदके सिक्तं मिश्रमेव यथा भवेत् । न चैतदेव भवति यतो वृद्धिः प्रदृश्यते ।

### एवमेव हि जीवोऽपि तादात्म्यं परमात्मना । प्राप्तोऽपि नासौ भवति स्वातन्त्र्यादिविशेषणात् ।।' इति ।

ಅನುವಾದ - ಸ್ಕಾಂದಪುರಾಣದಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ - ನೀರಿನಲ್ಲಿ ಮತ್ತೊಂದು ನೀರನ್ನು ಸೇರಿಸಿದಾಗ ಎರಡು ವಿಶ್ವಣವಾಗುತ್ತವೆ ಹೊರತು ಐಕ್ಕವನ್ನು ಹೊಂದುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದಲೇ ನೀರನ್ನು ಬೆರಸಿದ ಮೇಲೆ ಮೊದಲೇ ಇರುವ ನೀರಿಗಿಂತ ಪ್ರಮಾಣವು ಹೆಚ್ಚಾಗುತ್ತದೆ. ಅದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ ಜೀವನು ಪರಮಾತ್ಯಮೊಂದಿಗೆ ತಾರತಮ್ಮವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಶ್ರುತಿ ಹೇಳಿದ್ದರೂ ಪರಮಾತ್ಯನ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ತಾಳುವುದಿಲ್ಲ. ವಿಕೆಂದರೆ ಪರಮಾತ್ಯನಲ್ಲಿ ಜೀವನಲ್ಲಿಲ್ಲದ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಮೊದಲಾದ ವಿಶೇಷಗುಣಗಳಿರುತ್ತವೆ.

ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಎರಡೂ ಜಲಗಳಿಗೆ ವಿಶ್ವವೇ ಇರುವುದರಿಂದ ವೃಭಿಚಾರವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಔಷಚಾರಕ ಅರ್ಥವನ್ನು ಮಾಡಿದಂತುಗುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಶ್ರುತಿಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ತೋರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಸ್ಥಾಂದಃ ಚ = ಸ್ಥಾಂದವುದಾಣವಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ - ಉಪಕೇ = ಮೊದಲಿರುವ ನೀರಿನಲ್ಲಿ, ಉಪಕಂ = ಮತ್ತಮ್ಮ ನೀರನ್ನು, ಸಿತ್ತಂ = ಸೇರಿಸಿದಾಗ, ಯಥಾ = ಯಾವರೀತಿಯಾಗಿ, ಮಿಶ್ರಮೇದ = ದಿಶ್ಷಣವೇ, ಭವರಣ = ಹೊಂದುತ್ತರೋ, ಏತರಡ = ಅರ್ಡಿನೀರು, ನ ಚ ಭವತಿ = ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಯಾಕಃ = ಏಕೆಂದರೆ, ವೃದ್ಧಃ = ಪ್ರಮಾಣದಲ್ಲಿ, ಅಧಿಸ್ಥ ಪ್ರವೃತ್ತೀಕ್ ಸ್ಥಾಪ್ತವಾಗಿ ಕಾಣಿಸುತ್ತದೆ. ಎದಮದ ಹಿ = ಇದರಂತೆ, ಜೀವೋಜಿ = ಜೀವನನು ಕೂಡ, ಪರಮಾರ್ಥವ = ಪರ್ವವನ್ನು, ಪ್ರಾಪ್ತೋಜಿ = ಹೊಂದಿರವನಾದರೂ, ನ ಭವತಿ = ಬ್ರಹ್ಮನ್ನು ಅಗುವುದಿಲ್ಲ. ಸ್ವಾಪಂತ್ರ್ಯ ವಿವೀಷಣಾತ್ = ಸ್ವಾಪಂತ್ರ್ಯ ಸರ್ವತಂತ್ರ- ಪೂರ್ವಾ ಬ್ರಹ್ಮನ್ನು ಸರ್ವತಂತ್ರ- ಪೊದಲಾದ ಧರ್ಮಗಳು ಶ್ರೀಹರಿಯಲ್ಲಿರುತ್ತವೆ.

ಬ್ರಹ್ನಾದಿಗಳಿಗೂ ಐಕ್ಕವಿಲ್ಲ

#### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –

'ब्रह्मेशानादिभिर्देवेर्यत् प्राप्तुं नैव शक्यते । तयत्स्वभावः कैवल्यं स भवान् केवलो हरे ॥' इति च ॥ ಅನುವಾದ - ಬ್ರಹ್ಮ, ರುದ್ರ ಮೊದಲಾದ ದೇವತೆಗಳಿಂದಲೂ ಯಾವ ಪರಮಾತ್ಮನನ್ನು ಹೊಂದಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲವೋ ಅಂಥ ಮೋತ್ಷವು ನಿನ್ನ ಸ್ವಭಾವವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದಲೇ ನೀನು ಕೇವಲ ಎಂದು ಕರೆಸಿಕೊಳ್ಳುವೆ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- 'ನಾಸ್ ಭವತಿ' ಎಂಬ ವಚನವು ಉಳಿದ ಜೀವರ ಎಷಯದಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಹೊರತು ಬ್ರಹ್ಮಾಧಿಗಳನ್ನು ಕುಂತು ಅಂ ಆದ್ದರಿಂದ ಚರ್ತಮುಖಬ್ರಹ್ಮಾಧಿಗಳಿಗೆ ಪರಮಾತ್ರನ ಜ್ಯೊತ ಎಕ್ಕವನ್ನು ಹೇಳಬಹುದಲ್ಲವೆ ? ಎಂಬ ಪ್ರಕ್ಷೆಗೆ ಉತ್ತರಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಯತ್ = ಯಾವ ಬ್ರಹತ್ವವನ್ನು ಪ್ರಾತ್ರಂ = ಹೊಂದಲು, ಬ್ರಹ್ಮೇಶಾನಾಧಿಭ: ಚರ್ತಮರ್ಗಾಖ ರುದ್ರ ಮೊದಲದರ, ದೇವೈ: = ದೇವತೆಗಳಿಂದ, ಸೈವ ಶಕ್ಷತೇ = ಎಂದೂ ಕೂಡ ಹೊಂದಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲವೋ, ತತ್ = ಅಂಥ. ಸ್ವಭಾವ: - ಸ್ವರೂಪವುಳ್ಯವನು. ಭವಾನ್ = ನೀನು. ಹೇವರ: = ಕೇವಲ ಎಂದು ಕರಸಿಕೊಳ್ಳುವಿ. ಇತಿ ಚ = ಹೀಗೆ ಸ್ಥಾಂದಪುರಿಸಾವು ಹೇಸುತ್ತಿದೆ.

#### ಪರಮಾತ್ತ ಭೇದವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಪ್ರಮಾಣಗಳು

### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् — 'न ते महित्वमन्वस्नुवन्ति' (ऋ.७.९९.१) 'न ते विष्णो जायमानो न जातः' (ऋ. ७.११.२) इत्यादि च ।

ಅನುವಾದ - ಎರೈ ವಿಷ್ಣುವೇ ! ನಿನ್ನ ಜಗತ್ ಸೃಷ್ಟಾರಿ ಮಹಿಮೆಯನ್ನು ಯಾರೂ ಕೂಡ ಹೊಂದರು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ ಎರೈ ವಿಷ್ಣುವೇ ! ನಿನ್ನ ಮಹಿಮೆಯನ್ನು ಇದುವರೆಗೆ ಹುಟ್ಟಿದ ಯಾರೂ ಹೊಂದಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಮುಂದೆ ಹುಟ್ಟುಗವರೂ ಕೂಡ ಹೊಂದುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಅನೇಕ ತ್ರುತಿಗಳು ಪರಮಾತ್ರಮ ಭಿನ್ನವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎನ್ನಲು ಪ್ರಮಾಣವಾಗಿವೆ.

> ಪ್ರತಿಪರಾರ್ಥ -- ಚತುರ್ಮಾಖಾದಿಗಳ ಜೊತೆ ಪರಮಾತ್ಮೆಗೆ ಐಕ್ಕವು ಸರ್ವಥಾ ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಶ್ರುತಿ ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಆಧಾರವನ್ನಾಗಿ ನೀಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ತೇ = ನಿನ್ನ, ಮಹಿತ್ತಮ್ = ಮಹಿಮೆಯನ್ನು, ನ ಅನ್ನಶ್ನವಂತಿ = ಯಾರೂ ಕೂಡ

ಅನುಭವಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಎಷ್ಟೋ ಎಲೈ ವಿಷ್ಣುವೇ, ತೇ = ನಿನ ಮಹಿಮೆಯನ್ನು, ಚಾತಃ = ಇದುವರೆಗೂ ಹುಟ್ಟಿದ ಬ್ರಹ್ಮಾಧಿಗಳು, ನ = ಹೊಂದಲಾರರು. ಮುಂದೆ ಹುಟ್ಟುವ ಬ್ರಹ್ಮಾಧಿಗಳೂ ಕೂಡ, ನ = ಹೊಂದಲಾರರು, ಇತ್ತಾದಿ ಚ = ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿವೆ.

७ಎರೋಧಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಭೋಕೃಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಅಂತರ್ಭಾವ ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – फलत्वेऽपि युक्तिविरोधेऽन्तर्भावादत्रोक्तम् ॥१॥ ॥ इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादाचार्यविरचिते

ಮೋಕ್ಷರೂಪವಾದ ಫಲದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಈ ಪ್ರಮೇಯವು ಸಂಬಂಧವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತದೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧದಲ್ಲಿಯೂ ಇದು ಸೇರುವುದರಿಂದ ಅವಿರೋಧಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಈ ಅಧಿಕರಣವನ್ನು ಅಂತರ್ಭಾವ ಮಾಡಿದ್ದು ಸಮಂಜಸವೇ ಆಗಿದೆ.

ब्रह्मसूत्रभाष्ये भोक्तृधिकरणम् ।। ५ ।।

ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಮುಕ್ತರಿಗೂ ಈಶ್ವರನಿಗೂ ಭೇದವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಫಲಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಇದು ಸಂಗತವಾಗ-ಬೇರಲ್ಪನೆ? ಎಂಬ ಪ್ರಶೆಗೆ ಉತ್ತರಿಯತ್ತಿದ್ದಾರೆ, ಘರತ್ವಾತಿ = ಮೋದ್ದರ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಸಂಗತವಾದರೂ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿಯೂ, ಅರ್ಯಾಪಾತ್ = ಅಂತರ್ಭಾಪವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತದೆ. ಆದರಿಂದ ಅತ್ತ =ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ, ಉತ್ತರ್ವ = ಹೇಳಲ್ಲಟ್ಟಿದೆ.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮದಾನಂದತೀರ್ಥಭಗವತ್ತಾದಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಕರ ಕನ್ನಡಾನುವಾದದಲ್ಲಿ ಭೋಕ್ತಧಿಕರಣವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು॥

## ಶ್ರೀಪದ್ಧನಾಭತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಸತ್ತರ್ಕ ದೀಪಾವಳಿ

# ಜೀವೇಶರ ಭೇದಸ್ಥಾಪನೆಗೆ ಭೋಕ್ತಧಿಕರಣ

सत्तर्कदीपाविकः - यत् जगजन्मादिकतृत्वमुक्तं विष्णोः, तन्न युज्यते । तस्य जीवाभिनस्य जीववत् जगत्कर्तृत्वायोगात् । 'परेऽज्यये सर्व एकीभवन्ति' इति शुत्यन्यधानुपपत्या जीवेशाभेदिसिद्धः - इति न बाच्यम् । 'पकीभवन्ति' इति श्रुतः 'नीरेण शीरमेकीभवति' इतिवत् संसर्गविषयत्वेन जीविष्णोरभेदासम्भवात् । न व नीरसीरपोरभेद एव । इंसेन पृथक् क्रियमाणत्वात् । 'नीरप्रसेपं शीरस्य परिमाणापिक्यदर्शनाच' इत्येतमर्थं विस्तृत्य इर्गयति - भोक्नापनेतित्यादिना ।।

ವಿಷ್ಣುರಿಗೆ ಜಗಜ್ಜನ್ಕಾಧಿಕರ್ಕೃತ್ವವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲಾಯಿತು. ಇದು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಆ ವಿಷ್ಣು ಜೀವಾಭಿನ್ನನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಇಂಥವರಿಗೆ ಜಗತ್ ಕರ್ಕೃತ್ವವು ಹೇಗೆ ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ ? ಎಕೆಂದರೆ 'ಪರೇಂದ್ರಯ ಸರ್ವ ವೀಭವಂತಿ' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯು ಜೀವಾಭೇವವನ್ನು ಒಪ್ಪದೇ ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಇದರ ಅನ್ಯಥಾನುಪತ್ತಿಯಿಂದ ಜೀವೇಶರಿಗೆ ಅಭೇದವು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ.

ಈ ಆಕ್ಷೇಪ ತಪ್ಪ. ವಿಕೀಭವಂತಿ ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಅಭೇದವಿಷಯಕವೇ ಅಲ್ಲ. ನೀರು ಹಾಲಿನ ಜೊತೆಗೆ ಬೆರೆತಿತು ಎಂಬಂತೆ ಸಂಸರ್ಗವಿಷಯವಾಗಿದೆ. ಹೇಗೆ ಹಾಲು-ನೀರುಗಳಿಗೆ ಅಭೇದವನ್ನು ಹೇಳುವುದಿಲ್ಲವೋ, ಅದರಂತೆ ಜೀವ ಪರಮಾತ್ರರಿಗೂ ಕೂಡ ಅಭೇದವನ್ನು ಹೇಳಬಾರದು. ಹಾಲು ಮತ್ತು ನೀರುಗಳಿಗೆ ಅಭೇದವನ್ನು ಒಪ್ಪಲ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಹಂಸವು ನೀರು ಮತ್ತು ಹಾಲುಗಳನ್ನು ಬೇರ್ಪಡಿಸುತ್ತದೆ. ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೇ ಹಾಲಿಗೆ ನೀರನ್ನು ಅನುಭವಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ವಿಷ್ಣೋ ಎಲೈ ವಿಷ್ಣುವೇ, ತೇ = ನಿನ್ನ ಮಹಿಮೆಯನ್ನು, ಜಾತ: = ಇದುವರೆಗೂ ಹುಟ್ಟಿದ ಬ್ರಹ್ಮಾದಿಗಳು, ನ = ಹೊಂದಲಾರರು. ಮುಂದೆ ಹುಟ್ಟುವ ಬ್ರಹ್ಮಾದಿಗಳೂ ಕೂಡ, ನ = ಹೊಂದಲಾರರು, ಇತ್ಯಾದಿ ಚ = ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿವೆ.

७ಎರೋಧಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಭೋತೃಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಅಂತರ್ಭಾವ ब्रह्मसूत्रभाष्यम् — फलत्वेऽपि युक्तिविरोधेऽन्तर्भावादत्रोक्तम् ॥१॥ ॥ इति औमदानन्दतीर्थभगवत्पादाचार्यविरचिते

ಮೋಕ್ಷರೂಪವಾದ ಫಲದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಈ ಪ್ರಮೇಯವು ಸಂಬಂಧವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತದೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧದಲ್ಲಿಯೂ ಇದು ಸೇರುವುದರಿಂದ ಅವಿರೋಧಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಈ ಅಧಿಕರಣವನ್ನು ಅಂತರ್ಭಾವ ಮಾಡಿದ್ದು ಸಮಂಜಸವೇ ಆಗಿದೆ.

ब्रह्मसूत्रभाष्ये भोक्तृधिकरणम् ॥ ५ ॥

ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಮುಕ್ತರಿಗೂ ಅಶ್ವರನಿಗೂ ಭೇರವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಘಲಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಇದು ಸಂಗತವಾಗ-ಬೇಕಲ್ಪನೆ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಘಲಕ್ಷ್ಯಂತಿ = ಮೋಕ್ಷರ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಸಂಗತವಾದರೂ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿಯೂ, ಅಪರ್ಭಾಪಾತ್ = ಅಂತರ್ಭಾವವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತರೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅತ್ಯ =ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ, ಉತ್ತರ್ಮ = ಹೇಳುಟ್ಟರೆ.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮದಾನಂದತೀರ್ಥಭಗವತ್ತಾದಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಕದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದದಲ್ಲಿ ಭೋತ್ತಧಿಕರಣವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು॥

## ಶ್ರೀಪದ್ಧನಾಭತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

### ಜೀವೇಶರ ಭೇದಸ್ಥಾಪನೆಗೆ ಭೋಕ್ತಧಿಕರಣ

सत्तर्कदीपाविकः - यत् जगजन्मादिकर्तृत्वमुक्तं विष्णोः, तन्न युज्यते । तस्य जीवाभिन्नस्य जीववत् जगत्कर्तृत्वायोगात् । 'परेऽव्यये सर्व एकीभवन्ति' इति श्रुत्यन्ययानुपपत्या जीवेशाभेदिसिद्धः - इति न बाच्यम् । 'पकीभवन्ति' इति श्रुतः 'नीरेण श्लीरमेकीभवति' इतिवत् संसर्गविषयत्वेन जीवविष्णोरभेदासम्भवात् । न व नीरसीरयोरभेद एव । इंसेन पृथक् क्रियमाणत्वात् । 'नीरप्रसेपे श्लीरस्य परिमाणापिक्यदर्शनाव्य' इत्येतमर्थं विस्तृत्य इशंपति - भोक्त्रापतेरित्यादिना ।।

ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಜಗಜ್ಜನ್ಕಾರಿಕರ್ಕೃತ್ವವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲಾಯಿತು. ಇದು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಆ ವಿಷ್ಣು ಜೀವಾಭಿವ್ವನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಇಂಥವನಿಗೆ ಜಗತ್ ಕರ್ಕೃತ್ವವು ಹೇಗೆ ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ ? ವಿಕಂದರೆ 'ಪರೇಽವ್ಯಯೇ ಸರ್ವ ಏಕೀಭವಂತಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಜೀವಾಧೇರವನ್ನು ಒಪ್ಪದೇ ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಇದರ ಅನ್ಯ ಥಾನುಪಪತ್ತಿಯಿಂದ ಜೀವೇಶರಿಗೆ ಅಭೇದವು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ.

ಈ ಆಕ್ಷೇಪ ತಪ್ಪ. ವಿಕೀಭವಂತಿ ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯು ಅಭೇದವಿಷಯಕವೇ ಅಲ್ಲ. ನೀರು ಹಾಲಿನ ಜೊತಗೆ ಬೆರೆತಿತು ಎಂಬಂತೆ ಸಂಸರ್ಗವಿಷಯವಾಗಿದೆ. ಹೇಗೆ ಹಾಲು-ನೀರುಗಳಿಗೆ ಅಭೇದವನ್ನು ಹೇಳುವುದಿಲ್ಲವೂ, ಅದರಂತೆ ಜೀವ ಪರಮಾತ್ಮರಿಗೂ ಕೂಡ ಅಭೇದವನ್ನು ಹೇಳಬಾರದು. ಹಾಲು ಮತ್ತು ನೀರುಗಳಿಗೆ ಅಭೇದವನ್ನು ಒಪ್ಪಲು ಸಾಧ್ಯವಲ್ಲ. ಎತೇದರೆ ಹಂಸವು ನೀರು ಮತ್ತು ಹಾಲುಗಳನ್ನು ಬೇರ್ಪಡಿಸುತ್ತದೆ. ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೇ ಹಾಲಿಗೆ ನೀರನ್ನು ಹಾಕಿದರೆ ಅದರ ಅಳತೆಯೂ ಕೂಡ ಹೆಚ್ಚಾಗುವುದು ಕಂಡಿದೆ. ಈ ಎಲ್ಲಾ ವಿಷಯವನ್ನು ವಿಸ್ತಾರವಾಗಿ ಉಪಪಾದನೆ ಮಾಡಲು 'ಭೋಕ್ತಾಪತ್ವಾದಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ.

> ॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಪದ್ಮನಾಭತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿಯಲ್ಲಿ ಭೋಕೃಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು॥

# ಶ್ರೀತ್ರಿವಿಕ್ರಮಪಂಡಿತಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ

# ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

'ಕರ್ಮಾಣಿ ವಿಜ್ಞಾನಮಯಶ್ಚ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಐಕ್ಯಪರವಲ್ಲ

तत्वप्रदीपः – भोक्त्रापत्तेरविभागश्चेत्स्याङ्गोकवत् ।। कर्माणि विज्ञानमपश्चेत्पत्र न स्वरूपैकत्वम् उच्यते । कर्मणां तदनम्युपगमात् । प्रपश्चितं चैतत् तत्वनिर्णये भगवत्पादैरेव – 'स्वरूपैक्याभिप्राये कर्माणि विज्ञानमपश्चेति न युज्यते । निहं तत्पक्षेऽपि कर्मणां ब्रह्मैक्यं मुक्तावस्ति । निवृत्त्यभिप्राये पश्चदशकलानामपि समत्वात्' इत्यादि ।

'ಕರ್ಮಾಣ' ವಿಜ್ಞಾನಮಯಶ್ವ ಆತ್ಕಾ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಜೀವನಿಗೂ, ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೂ ಸ್ವರೂಪೈಕ್ಯವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ವಿಜ್ಞಾನಮಯನೆನಿಸಿದ ಜೀವನಿಗೆ ಪರಮಾತ್ಮನ ಜೊತೆ ಎಕ್ಕವನ್ನು ಹೇಳುವ ಉದ್ದೇಶವಿರುವುದಾಗಿದ್ದಲ್ಲಿ, ಕರ್ಮಾಣಿ ಎಂಬ ಪರದಿಂದ ಹೇಳುಟ್ಟ ಕರ್ಮಗಳಿಗೂ ಕೂಡ ಸ್ವರೂಪೈಕ್ಯವನ್ನು ಹೇಳಬೇಕಾರೀತು. ಆದರೆ ಅಧ್ವೃತಿಗಳಾದ ನೀವು ಕರ್ಮಗಳಿಗೆ ಆತ್ಮನ ಜೊತೆ ಎಕ್ಕವನ್ನು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಇದೇ ವಿಷಯವನ್ನು ತತ್ವರ್ನಾರ ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಇದೇ ವಿಷಯವನ್ನು ತತ್ವರ್ನಾಯದಲ್ಲಿ ಶ್ರೀಮದಾನಂತೀರ್ಥಭಗವತ್ತಾದರೇ ಹೀಗೆ ವಿವರಿಸಿದ್ದಾರೆ - 'ಸ್ವರೂಪೈಕ್ಯಾಭಿಪ್ರಾಯೇ ಕರ್ಮಾಣಿ ವಿಜ್ಞಾನಮಯಶ್ವತಿ ನ ಯುಜ್ಮತೇ ! ನಹಿ ತತಕ್ಷೇನಿಪಿ ಕರ್ಮಣಾ ಬ್ರಹ್ಮೈಕ್ಯಂ ಮುಕ್ತಾವ್ನು ! ನಿವೃತ್ವಭಿಪ್ರಾಯೇ ಪಂಚದಶಕಲಾನಾಮಪಿ ಸಮತ್ತಾತ್

'ಕರ್ಮಾಣ' ವಿಜ್ಞಾನ್ಮಮಯಶ್ಚ' ಎಂಬ ಇತ್ಕಾರಿ ಶ್ರತಿಗೆ ಸ್ವರೂಪೈಕ್ವವು ಅಭಿಪ್ರೇಕವಲ್ಲ. ಸ್ವರೂಪೈಕ್ವವು ಅಭಿಪ್ರೇಕವಾಗಿದ್ದಲ್ಲಿ 'ಕರ್ಮಾಣ' ವಿಜ್ಞನಮಯಶ್ಚ' ಎಂಬುದೇ ಯುಕ್ತಮಾರವು ಜೀವಾತ್ವರಿಗೆ ವಿಕೃಪ ಯುಕ್ತಮಾರರೂ ಕುಡಿಡ ಕರ್ಮಗಳಿಗೆ ಬ್ರಹ್ಮನ ಜೊತೆ ವಿಕೃತನ್ನು ಅರೈ್ಡತಿಗಳೂ ಕೂಡ ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಇನ್ನು ಕರ್ಮಗಳು ನಿವೃತ್ತಮಾಗುತ್ತವೆ ಎಂಬ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ವಿಕೃಶಿಚ್ಛಕ್ಷೆ ವಿವಿಶ್ಯಸಬೇಕು. ಹಾಗಾದಲ್ಲಿ ಪಂಚದಶಕರೆಗಳಿಗೂ ಕೂಡ ಅದು ಸಮಾವವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು.

ವಿವರಣೆ - ಅಥರ್ವಣೋಪನಿಷತ್ತಿನ ಮೂರನೆಯ ಮುಂಡಕದ ಎರಡನೆಯ ಖಂಡದಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಶ್ರುತಿಯು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗಿದೆ -

'ಗತಾ: ಕಲಾ: ಪಂಚದಶಪ್ರತಿಷ್ಠಾ ದೇವಾಶ್ವ ಸರ್ವೇ ಪ್ರತಿದೇವತಾಸು। ಕರ್ನಾಣಿ ವಿಜ್ಞಾನಮಯಶ್ವ ಆತ್ಮಾ ಪರೇಽವೃಯೇ ಸರ್ವ ಏಕೀಭವಂತಿ॥

ಪ್ರಾಣ, ಶ್ರದ್ಧಾ, ಆಶಾಕ, ವಾಯು, ಜ್ಯೋಡಿಸ್, ಜಲ, ಪ್ರಥಿವೀ, ಇಂದ್ರಿಯ, ಮನಸ್ಸು, ಆನ್ಯ, ವೀರ್ಡ್ಸ್, ತೆಪಸ್ಸು, ಮಂತ್ರ, ಲೋಕೆ ಮತ್ತು ನಾಮೆ ಇವು ಹೆಂತ್ರೆದು ಕರೆಗಳಿಗೆ ಪ್ರಾಣ, ನಾಯೆ, ನಿನಾಯಕ, ಮಾಯದೇದರೆ ಮಗೆನಾದ ಮೆರುತ್, ಇಲ್ಲಿಯ ಮಗೆನಾದ ವಾಹಕ, ಅನ್ನು, ಕನ್ನು, ಇಂದ್ರ, ರುದ್ರ, ಪರ್ವ್ಯ, ವರ್ಷ್ಟ್ಯ, ಸ್ಥಾತಾ, ಪರ್ಜನ್ಯ ಮತ್ತು ಉಪಾ ಈ ಹರಿನೈದು ದೇವಕೆಗಳು ಕ್ರಮವಾಗಿ ನಿಯಾಮಕರು. ಮುಕ್ತಿಯಲ್ಲಿಯೂ ತಮಗಿಂತ ಕೆಳಗಿಸವರಿಗೆ ನಿಯಾಮಕರಾದ ಈ ದೇವಕೆಗಳು, ಬೇರೆ ಎಲ್ಲ ದೇವಕೆಗಳು, ಕರ್ಮಾಭವಾಗಿಯಾವುಕೆ ಮತ್ತು ಅವನಂತೆಯೇ ನಿರ್ದಾಖಾನಂದ ಅನುಭವಸಾತ್ರಾರೆ. ಅವನ ಹೊಸೆಯಲ್ಲಿ ರುವು ಪ್ರತಿಪತಿಸುತ್ತಾರೆ. ಮತ್ತು ಅವನಂತೆಯೇ ನಿರ್ದಾಖಾನಂದ ಅನುಭವಸಾತ್ರಾರೆ. ಅವನ ಹೊಸೆಯಲ್ಲಿ ಒಂದೇ ಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿ ವಾಸುತ್ತಾರೆ. ಹಾಗೂ ಅವನ ಸಂಕಲಕ್ಷೆ ವಿರುದ್ಧವಾಗದ ರೀತಿಯಲ್ಲಿಯೇ ಸದಾ ನಡೆಯುತ್ತಾರೆ.

ಈ ಉಪನಿಷತ್ರಿನಲ್ಲಿ ಹದಿನೈರು ಕಲಾಭಿಮಾನಿದೇವತೆಗಳು ಮುಕ್ಷರಾಗುವರು. ಜೀವನು ಯಾವಾಗ ಮುಕ್ತವಾಗುತ್ತಾನೋ, ಅವನ ಜೊತೆ ಹದಿನೈರು ಕಲೆಗಳ ಅಭಿಮಾನಿಗಾದ ದೇವತೆಗಳು ಮುತ್ತರಾಗಿ ಮುಕ್ತಿಯಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಜೀವರಿಗೆ ನಿಯಾಮಕರಾಗುತ್ತಾರೆ. ಹಾಗೂ ಕಲಾಭಿಮಾನಿದೇವತೆಗಳನ್ನು ಬಟ್ಟು ಬೇರೆ ದೇವತೆಗಳೂ ಕೂಡ ತಮಗೆ ಪ್ರತಿಬಿಂಬರಾಗಿರುವ ಜೀವರಲ್ಲಿ ನೆಲೆಸಿರುತ್ತಾರೆ. ಕರ್ಮಾಭವಾನಿದೇವತೆಯಾದ ಪುಷ್ಕರನೂ ಕೂಡ ಜೀವನು ಮುಕ್ರವಾದ ಮೇಲೆ ಮೇಲೆಪ್ಟಿದ್ದರೆ, ಪರಮಾತ್ರನ ಹೊತೆ, ಜೀವನ ಜೊತೆ ಇರುತ್ತಾನೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಈ ಶ್ರತ್ರಿಯ ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಈ ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದ ಹೋಡತೆ ಕರೆಗಳು ಹಾಗೂ ತರಭಮಾನಿರದೇವತೆಗಳ ಹೆಸರು ಹೀಗಿದೆ - ೧. ಜೀವ- ತರಭಮಾನಿ ಮುತ್ತಿದ್ದಾಣ, ೨. ತ್ರೆದ್ದಾ - ತರಭಮಾನಿ ಗುರ್ರತಿ, ೪. ಇಂದ್ರಿಯಗಳು - ತರಭಮಾನಿ ಇಂದ್ರ. ೫. ಅವ್ವ - ತರಭಮಾನಿ ಸೋಮ, ೬. ವೀರ್ಯ - ತರಭಮಾನಿ ವರಣ, ೭. ತಸರು, ತರಭಮಾನಿ ವರಣ, ೭. ತಸರು, ತರಭಮಾನಿ ವರ್ಷ, ೮. ಆಹಾತ - ತರಭಮಾನಿ ವಿನಾಯಕ, ೯. ವಾಯು- ಪಾಯುಪುತ್ತರಲ್ಲಿ ಪ್ರಧಾನರಾದ ಮರೀಚಿ, ೧೦. ತೇಜಸ್ತು - ಅಗ್ನಿಪುತ್ತರಲ್ಲಿ ಪ್ರಧಾನನಾದ ಮಾಡಕ, ೧೧. ಲೋಕ - ತರಭಮಾನಿ ಪರ್ಜಕ್ಕೆ ೧೨. ಮತ್ತು - ತರಭಮಾನಿದ ಸ್ವಾಪಾರಿ, ಜಲಾ - ತರಭಮಾನಿ ಬಹ್ಮನೆ ನಿರ್ವಹಿಸರು ಕರ್ಮವಾನಿಗೆ ಅತ್ತಿನಿದೇವತೆಗಳ ಹಂಡತಿ ಉತ್ಪಾ ೧೫. ಪ್ರಥಿವ - ತರಭಮಾನಿ ಶಸ್ತಿ ೧೬. ಕರ್ಮ - ವರುಣಪುತ್ರಕಾದ ಪುಷ್ಕರ.

ಈ ಉಪನಿಷತ್ರಿನ ವಾಕ್ಕವನ್ನು ಗಮನಿಸಿ ಅರ್ದೈತಿಗಳು ಜೀಮಾತ್ರಮ ಬ್ರಹ್ಮನ ಜೊತೆ ವಾಕ್ಕವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತಾನೆ. ಎಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತಾರೆ. ಇದು ತಪ್ಪು ಇಲ್ಲಿ ವಿಜ್ಞಾನಮಯಕಟ್ಟವಷ್ಟೇ ಇರುವುದಲ್ಲಿ, ಕರ್ಮನಗಳು ಎಂಬುದಾಗಿಯೂ ಕೇಳಿಸುತ್ತಿದೆ. ಜೀವನಿಗೆ ಇತ್ತವನ್ನು ವಿವಿಷ್ಣಿಸಬೇಕಾಗುತ್ತಿದೆ. ಆದರೆ ಅರ್ಥೈತಿಗಳು ಕರ್ಮಕ್ಕೆ ಅರ್ಥ ಅರ್ಥೈತಿಗಳು ಕರ್ಮಕ್ಕೆ ಪಕ್ಷವನ್ನು ಹೇಳಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಒಂದುವೇಳೆ ಕರ್ಮವು ನಿವ್ವಕ್ತಮಗುತ್ತದೆಯ ವಿವಕ್ತಿಸಿದರೆ ಪಂಚದಕಕಲೆಗಳೂ ಕೂಡ ನಿವ್ವಕ್ತಮಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು ಹೇಳಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಉಪನಿಷತ್ತಿಗಲ್ಲಿ ಹೊರಗು ಕೆಲಗಳೂ ಕೂಡ ಕರ್ಮನ್ನ ತಂದು ಹೇಳಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಎಕೆಂದರೆ ಉಪನಿಷತ್ತಿಗಲ್ಲಿ ಹೊರಗು ಕೆಲಗಳೂ ಕೂಡ ಕರ್ಮನರ ಪ್ರಸಕ್ತವಾಗಿವೆ. ಹೀಗೆ ಸಮನವಾಗಿ ಪ್ರಸಕ್ತವಾಗಿರುವ ಹೋಡಕಕಲೆಗಳನ್ನು ಬಟ್ಟು, ಹದಿನಾರನೆಯ ಕರ್ಮಕ್ಕೆ ಮಾತ್ರ ನಿವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಹೇಳುವುದು ಸ್ಪರಸುಮಗುವುದಿಲ್ಲ.

ಮುಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಕರ್ಮಕ್ಷಯವಿಲ್ಲವೆಂಬುದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ

तत्वप्रदीपः – अतो ज्ञानोत्तरकाळीनकर्माभः सह मुक्तजीवस्य परोपकण्ठे स्थितिस्तदबुद्धि सारूप्यं वेद विवक्षितम् । 'स य आत्मानमेव ळोकमुपास्ते न इस्य कर्म सीयते' इति च श्रुतिब्रंह्मविदः कर्मणामक्षयमाचष्टे ।

ಆದ್ದರಿಂದ 'ಕರ್ಮಾಣಿ ವಿಜ್ಞಾನಮಯಕ್ಕ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ಹೀಗೆ ತಿಳಿಯಬೇಕು - ಅಪರೋಕ್ಷಜ್ಞಾನದ ಅನಂತರ ಕೆಲವು ಕರ್ಮಗಳನ್ನು ಆಚರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಇದರಿಂದ ಮುಕ್ತಜೀವನು ಪರಮಾತ್ಮನ ಅತ್ಯಂತಸಾಮೀಪ್ಕವನ್ನು ಪಡೆಯುತ್ತಾನೆ. ಹಾಗೂ ಪರಮಾತ್ಮನ ಬುದ್ಧಿಕಾರೂಪ್ಕವನ್ನು ಪಡೆಯುತ್ತಾನೆ. ಹೀಗೆ ಸ್ಟಾನೈಕ್ಕ ಮತ್ನಕ್ಕಗಳನ್ನು ಕರ್ಮಗಳ ಜೊತೆ ಪಡೆಯುತ್ತಾನೆ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಈ ಶಿತ್ರಿತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಈ ವಿಷಯವು ಮತ್ತೊಂದು ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಅತ್ಯಂತ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿದೆ - 'ಸ ಯ ಆತ್ಮಾನಮೀವ ಲೋಹೆಯವಾಸ್ಟೇ ನ ಹಾಸ್ಕೆ ಕರ್ಮ ಕ್ಷಿಯತೇ' ಯಾವ ಜೀವನು ಪರಮಾತ್ಮನ್ನೇ ಆಶ್ರಯ ಎಂಬುದಾಗಿ ಉಪಾಸನೆ ಮಾಡುತ್ತಾನೋ, ಅವನಿಗೆ ಕರ್ಮಕ್ಷಯ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು. ಹೀಗೆ ಬ್ರಹ್ಮಣ್ಣಾಗಿಗೆ ಕರ್ಮಗಳ ಫಲವು ಆಕ್ಷೆಯವೆಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಮುಕ್ತಿಯಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಸಂಪಾದವಸ್ಥೆಯಲ್ಲಿ ಮಾಡಲ್ಪಟ್ಟ ಕರ್ಮಗಳು ನಿರಂತರವಾಗಿ ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತವೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

### ತಾದಾತ್ತ್ಯವು ಅನೇಕ ವಿಧ

तत्वप्रदीपः – 'तादुक्वम्' एकस्यानगतत्वेन मिश्रत्वम् । तादात्म्यं तादातम्यसादुश्यादेव, न स्वरूपैक्यम् । 'नासौ भवति' इति प्रकटप्रतिषेघात् तदपीनत्वं तत्प्राधान्यं तन्मत्यैक्यं तत्सामीप्यं तत्सारूप्यं तत्स्वारूप्यम् इत्यनेकविष्यम् हि तादात्म्यम् ।

ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ 'ತಾದ್ಯಗೇವ ಭವತಿ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇಲ್ಲಿ 'ತಾರ್ದ್ವಕ್ತ' ಎಂದರೆ ಒಂದೇ ಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿದ್ದು ಮಿಶ್ರದಾಗಿರುವಕೆ ಎಂದರ್ಥ. ನೀರು ಹಾರಿನ ಜೊತೆ ಸೇರಿ ಮಿಶ್ರದಾದಾಗುತ್ತದೆ ಹೊರತು, ಐಕ್ಯವನ್ನು ಹೊಂದಿರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಸ್ಥಾಂದಪುರಾಣದ ಮಾತಿನಲ್ಲಿ ಜೀವನು ಪರಮಾತ್ರನ ಜೊತೆ ತಾದಾತ್ರ್ಯವನ್ನು ಹೊಂದಿರರೂ ಕೂಡ ಎಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಇಲ್ಲಿ ತಾದಾತ್ಮ್ಯ ಶಟ್ಟಕ್ಕೆ ಸಾದ್ಯಕ್ಕೆ ಎಂಬುರ್ಥ. ಸ್ವರೂಪ್ಯವ್ಯಾತ್ ಎಂದರ್ಥವಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ 'ನಾನ್ ಭವತಿ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಮುಂದೆ ಜೀವಾತ್ಸರ ಪರಮಾತ್ರನ ಸ್ವರೂಪನಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ಸ್ವರ್ಮನಿ ಮೊದಲಾಗಿದೆ. ಈ ತಾದಾತ್ಮ್ಯವು ಅನೇಕ ವಿಧವಾಗಿದೆ - ೧. ತರದಿಂದತ್ವ. ೨. ತತ್ಪಪ್ರಾಧಾನ್ಯ, ೩. ತನ್ಮತ್ವಕ್ಕೆ, ೪. ತತ್ ಸಾಮೀವ್ಯ, ೫. ತತ್ಸಾವಿಕ್ಕ್ನ, ೬. ತತ್ಸ್ವರೂಪನಿ ಇತ್ಯಾಧಿಯಾಗಿ.

#### ಈ ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಅವಿರೋಧಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಸಂಗತಿ ಸಮರ್ಥನೆ

तत्वप्रदीपः – कुत एतत् ज्ञानफलं निर्वाणमात्रोक्तमित्यत आह -फलत्वेऽि इति । फलत्वेऽि एतदत्रोक्तम्, जीवैक्य ईशितुः कर्तृत्वविरोधस्य युक्तिविरोधेऽन्तर्भावात् । यावन जीवादात्यन्तिकभेदिसिद्धः तावयुक्ति-विकद्वसीक्ष्वस्य कर्तृत्वम् । न स्रत्वितोऽिषको यौक्तिको विरोधोऽस्ति। न हि परतन्त्रणाल्पविदाऽल्य शक्तिना दुःसिनाऽिभन्नस्य परस्य सर्वकर्तृत्वं युक्तम् । अनीक्ष्वरत्वादिग्रसङ्गात् । अपरया कथम् 'इतर्क्यपदेशात्' इत्यादि । अतोऽस्य विचारस्य फलगोचरत्वेऽि प्रधानयुक्तिवरोधविचारेऽन्तर्भावात् प्रथमग्राप्तत्वाच अविरोधप्रस्तावस्य अत्रोपपत्तिः ।

ಮೋಕ್ಷವು ಅಪರೋಕ್ಷಪ್ಪಾನ್ಗಳಲೂಪವಾಗಿದೆ. ಇದನ್ನು ನಿರೂಪಣೆ ಮಾಡಲು ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಹೊರಟಿದೆ. ಹಾಗಾರರೆ ಫಲಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಈ ಅಧಿಕರಣವನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಬೇಕುತ್ತು. ಎರಡನೆಯ ಅವಿರೋಧಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಏಕೆ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ್ದೀನ್? ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಫಲಾಸ್ಟ್ರೇನಿಪಿ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕದ ವಾಕ್ಕವು ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದೆ. ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಜ್ಞಾನ್ಗಳಲದ ಬಗ್ಗೆಯೂ ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಹೌದು. ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುವ ಎರಡನೆಯ ಅಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಇದನ್ನು ಸೇರಿಸಿದ್ದು ಅಸಂಗತವಲ್ಲ. ಏರೆದರೆ ಜೀವನು ಪರಮಾತ್ಮನ ಜೊತೆ ಐಕ್ಕವನ್ನು ಹೊಂದಿದರೆ ಆ ಜಗಹ್ಷಣ್ಮಾಧಿಕರ್ತ್ಯತ್ವವು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಎಂಬ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಸ್ತವಾದರೆ ಜ್ಯಾನಘರದ ಮೋಕ್ಷದ ಬಗ್ಗೆ ವಿಷಯಪ್ರಸ್ತಾವವೇ ಸಮಾಂಜಸವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. 'ಪರಮಾತ್ಮಾ ನ ಜಗಜ್ಜನ್ನಾಧಿಕರ್ತಾ ಜೀವೇನ ಅಭೇದಾತ್' ಎಂಬ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ತಿಳಿಯಬೇಕು.

ಎಲ್ಲಿಯತನಕ ಜೀವನ ದೆಸೆಯಿಂದ ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಆತ್ಯಂತಿಕವಾದ ಭೇದವು ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲವೋ, ಅಲ್ಲಿಯತನಕ ಈಶ್ವರನ ಜಗಜ್ಜನ್ಪಾಧಿಕರ್ತೃತ್ವವು ಯುಕ್ಕಿವಿರುದ್ದ ವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಇದಕ್ಕಿಂತ ಅಧಿಕವಾದ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಮತ್ತೊಂದು ಇರಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲವಷ್ಟೇ. ಪರತಂತ್ರನಾದ, ಅಲ್ಲಜ್ಜಾನಿಯಾದ, ಅಲ್ಲಶಕ್ತಿಯುಳ್ಳ ದುಃಖಿಯಾದ ಜೀವನ ಜೊತೆ ಪರಮಾತ್ಮರು ಅಭಿನ್ನವಾದರೆ ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ವವು ಹೇಗೆ ತಾನೆ ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ ? ದುಖಿಯಾದ ಜೀವನಂತೆ ಅವನೂ ಕೂಡ ಅನೀಶ್ವರನೇ ಆಗುತ್ತಾನೆ ಅಲ್ಲವೇ? ಆದ್ದರಿಂದ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಮೊದಲು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಲೀಬೇಕು. ಒಂದು ವೇಳೆ ಘರವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ ಎಂಬ ಉದ್ದೇಶದಿಂದ ಇದನ್ನು ಯುಕ್ತಿವಾದದಲ್ಲಿ ಸೇರಿಸದೇ ಇದ್ದರೆ. ಆಗೆ "ಇತರವ್ಯಪದೇಶಾತ್" ಇತ್ತಾದಿ ಸೂತ್ರಗಳಿಗೂ ಕೂಡ ಹೇಗೆ ತಾನೆ ಪ್ರಸಕ್ತಿ ಬರುತ್ತದೆ ? ಅಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಹೇಗೆ ಹಿತಾಕರಣಾದಿದೋಡುಗಳೆಂಬ ಯುಕ್ತಿಗಳಿಂದ ಜೀವು್ರಹ್ಮೈಕ್ಯವನ್ನು ಪರಹರಿಸಲಾಗಿದೆಯೋ, ಅದರಂತೆ ಇಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಪಕ್ಕವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಆದ್ದಂತ ಈ ವಿಚುರವು ಘಲವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಆದ್ದಂತ ಈ ವಿಚುರವು ಘಲವಿಷಯವಲ್ಲಿ ಬರುವ ಸಂಗತವಾಗುತ್ತದೆ. ಮತ್ತು ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನೂ ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಇವರಡರಲ್ಲಿ ವಿರೋಧಪರಹಾರ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಇವರಡರಲ್ಲಿ ವಿರೋಧಪರಹಾರ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಇವರಡರಲ್ಲಿ ವಿರೋಧಪರಹಾರ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ ಅಧಿಕ್ಕವಿ ಇದನ್ನು ಸೇರಿಸಿದ್ದು ಸಂಗತಪತಿಗೆ ಆರಿದೆ.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀತ್ರಿವಿಕ್ರಮಪಂಡಿತಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ತತ್ವಪ್ರದೀಪದಲ್ಲಿ ಭೋಕೃಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಯಿತು॥

ಶ್ರೀಮಜ್ಜಯತೀರ್ಥಭಿಕ್ಷುಗಳಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ

ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಅಧ್ಯಾಯಾದಿ ಸಂಗತಿಗಳು

अत्र पुनर्विष्णोजगत्कारणत्वादौ युक्तिविरोधस्य परिह्रियमाणत्वादस्ति शास्त्रादिसङ्गतिः ।

ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ವಿಷ್ಣುವಿನ ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪುನಃ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನೇ

ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶಾಸ್ತ್ರಸಂಗತಿ, ಅಧ್ಯಾಯಸಂಗತಿ, ಪಾದಸಂಗತಿಗಳು ಇರುತ್ತವೆ.

### ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಇದು ಹೇಗೆ ಪರಿಹರಿಸುತ್ತಿದೆ ?

### तत्वप्रकाशिका – विष्णोर्जगत्कर्तृत्वादिपूर्वमभिहितं तस्य च युक्तिविरूद्धत्वे लक्षणमसम्भवि स्यादतोऽसौ निराकरणीय एव ।

ವಿಷ್ಣು ಜಗಜ್ಜನ್ನಾಧಿಕಾರಣನಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಈ ಹಿಂದೆ ಪ್ರತಿಪಾದಿಸಲಾಯಿತು. ಆದಕ್ಕೆ ಯುಕ್ಕಿವಿರೋಧವು ಬರುವುದರಿಂದ ಜಗಜ್ಜನ್ನಾಧಿಕಾರಣತ್ವವೆಂಬ ಲಕ್ಷಣವು ಆಸಂಭವದೋಷ ಗ್ರಸ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಮೊದಲು ಯುಕ್ಕಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಲೇಬೇಕು.

#### ಅಧಿಕರಣದ ವಿಷಯಾದಿಗಳು

तत्वप्रकाशिका – जगजन्मारिकर्तृत्वं विषयः । परमात्मनो युक्तमयुक्तं वेति सन्देहः । वादिविवादः सन्देहबीजम् । पूर्वपक्षस्य सूत्र एवोक्तत्वात्तदुपन्यस्य पूर्वपक्षांशं तावद् च्याचष्टे ।। भोक्त्रापत्तेरिति ।।

ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಜಗಜ್ಜನಾಧಿಕರ್ತೃತ್ವವು ವಿಷಯವಾಗಿದೆ. ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಇದು ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೋ ಇಲ್ಲವೋ ? ಎಂಬುದು ಸಂದೇಹ. ವಾದಿ-ಪ್ರತಿವಾದಿಗಳ ವಿವಾದವು ಸಂದೇಹಕ್ಕೆ ಬೀಜ. ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು ಸೂತ್ರದಲ್ಲೇ ಹೇಳಿರುವುದರಿಂದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಾಂಶವನ್ನು ವ್ಯಾಪ್ಸಾನ ಮಾಡಲು 'ಭೋಕ್ರಾವಶ್ರೇ' ಇತ್ತಾದಿ ಭಾಷ್ಕವು ಹೊರಟರೆ.

#### ಅಧಿಕರಣದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ

तत्त्वप्रकाशिका – न विष्णोर्जगत्कर्तृत्वादि युक्तम् । तस्य जीवाभिन्नत्वात्। न हि जीवाभिन्नस्य जगत्कर्तृत्वावुपपथते । जीवाभेदी सुभयगतविकद्धधर्मपरित्यागेन जीवस्य ईश्वरसालक्षण्यग्रहणेनेश्वरस्य

### जीवसालक्षण्यग्रहणेन वा सम्भवति । सर्वया न जगत्कारणत्वादीक्वरैकनिष्टं सम्भवति ।

ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಜಗತ್ಕರ್ತೃತ್ವವು ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರ ವಿಷ್ಣು ಜೀವನಿಗಿಂತ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಜೀವಾಭಿನ್ನವಾದ ವಿಷ್ಣುವಿನಲ್ಲಿ ಜಗತಕರ್ತೃತ್ವವು ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರ ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಜರ್ಮನವಾರ್ಗವನ್ನು ತೇರುತ್ತಗಳಿಂದರೆ ಜೀವ ಹಾಗೂ ವಿಷ್ಣು ಇಬ್ಬರಲ್ಲಿಯೂ ಇರುವ ವಿರುದ್ಧರರ್ಮವನ್ನು ಪರಿತ್ಯಾಗ ಮಾಡಬೇಕು.ಅಥವಾ ಜೀವನಿಗೆ ಈಶ್ವರನ ಸಮಾನಧರ್ಮವನ್ನು ಒಸ್ತರೇಣು. ಅಥವಾ ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಜೀವನ ಸಮಾನಧರ್ಮವನ್ನು ಒಪ್ಪರೇಣು. ಅಥವಾ ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಜೀವನ ಸಮಾನಧರ್ಮವನ್ನು ಒಪ್ಪರೀಣು. ಅಥವಾ ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಜೀವನ ಸಮಾನಧರ್ಮವನ್ನು ಒಪ್ಪರೀಣು. ಅಥವಾ ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಜೀವನ ಸಮಾನಧರ್ಮವನ್ನು ಒಪ್ಪರೀಣು. ಈ ಮೂರುಪಕ್ಷಗಳಲ್ಲಿ ಯಾವುದನ್ನು ಒಪ್ಪರರೂ ಕೂಡ ಜಗತ್ಯಾರಣತ್ವವು ಕೇವಲ ವಿಷ್ಣುನಿಪ್ನವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ.

#### ವಿಷ್ಣು ಜೀವಾಭಿನ್ವನಾಗಿದ್ದಾನೆ

### तत्वप्रकाशिका – तस्य जीवाभेद एव कुत इति चेत् । कर्माणिविज्ञानमयश्च आत्मेत्यादौ मुक्तजीवस्य परमात्मत्वप्राप्तिः श्र्यते ।

ವಿಷ್ಣು ಜೀವನಿಗಿಂತ ಭಿನ್ನನಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಹೇಗೆ ಹೇಳುತ್ತೀರಿ ಎಂದರೆ 'ಕರ್ಮಾಣ' ವಿಜ್ಞಾನಮಯಶ್ಚ ಆತ್ಕಾ' ಇತ್ಕಾದಿ ವೇದವಾಕ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಮುಕ್ತಜೀವನು ಪರಮಾತ್ಮಸ್ವರೂಪವೆಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ

#### ಅಭೇದವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಶ್ರುತಿಯ ಆಧಾರ

### तत्त्वप्रकाशिका - किं चातः । तेनैव हेतुना मुक्तेश्वरपोरभेदसिद्धिः । यो यया श्रूपते स तथेति व्याप्तेः ।

ಇದರಿಂದ ಯಾವ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತು ? ಎಂದರೆ ಈಶ್ವರಪ್ರಾಪ್ತಿಯು ಶ್ರುತೃತ್ತವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಹೇತುವಿನಿಂದಲೇ ಮುಕ್ತರಿಗೂ ಹಾಗೂ ಈಶ್ವರನಿಗೂ ಅಭೇದವು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಯಾವುದು ಹೇಗೆ ಶ್ರುತವಾಗಿದೆಯೋ ಅದು ಹಾಗೆಯೇ ಇರಬೇಕು. ಎಂಬ ವ್ಯಾಪ್ತಿಯು ಲೋಕಿಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ.

#### ಸಂಸಾರದಲ್ಲೂ ಐಕ್ಯವಿದೆ

### तत्वप्रकाशिका – मुक्तजीवाभिकस्यापि कथिश्रज्ञगत्कारणत्वं निर्वोढुं शक्यमिति चेक । मुक्तावैक्ये संसारेऽप्यैक्यस्याऽऽवश्यकत्वात् ।

ಮುಕ್ಕಜೀವನಿಂದ ಅಭಿನ್ನನಾಗಿದ್ದರೂ ಕಥಂಚಿತ್ ಜಗಜ್ಜನ್ಮಾಧಿಕಾರಣತ್ವವನ್ನ ಹೊಂದಿಸಬಹುದು ಎಂಬ ಆಕ್ಷೇಪವು ಸರಿಯಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಮೋಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಐಕ್ಕವಿದ್ದ ಮೇಲೆ ಸಂಸಾರಾವಸ್ತೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಐಕ್ಕವು ಇರಲೇಬೇಕು.

#### ಜಗತ್ ಕಾರಣತ್ವವು ನಷ್ಟವಾಯಿತು

तत्वप्रकाशिका – न हि भित्रमभित्रतां यातीति युक्तम् । अतो जीवाभित्रत्वादीश्वरस्यैव परमार्यतो जगत्कारणत्वावनुपपत्रमिति लक्षणसूत्रं न युक्मति भावः ।

ಮೊದಲು ಬೇರೆಬೇರೆಯಾದ ಎರಡು ಪದಾರ್ಥಗಳು ಅನಂತರ ಒಂದೇ ಆಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ ಆದ್ದರಿಂದ ಈಶ್ವರನು ಜೀವನಿಗಿಂತ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಮರಮಾರ್ಥಿಕವಾಗಿ ಜಗತ್ತಾರಣತ್ವವು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಉಪಪನ್ನವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಜಗಜ್ಜನ್ನಾಧಿಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಪರಮಾತ್ರನ ಲಕ್ಷಣವೆಂದು 'ಜನ್ಮಾಧ್ಯಸ್ಥ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಇಷ್ಟು ಪೂರ್ವಪಕ್ಕ.

### ವಿಷ್ಣುವೇ ಜಗತ್ಕಾರಣನೆಂದು ಸಿದ್ಧಾಂತ

तत्वप्रकाशिका – नत्रथ्याहारेण सिद्धान्तांशं व्याचष्टे – नेति ।। जीवेशयोरभेदाभावानेश्वरस्य जगत्कारणत्वादि विरुद्ध' ऐक्येनोक्तत्वान्मुक्त-जीवस्य परमात्माभित्रत्वेन तत्तिद्विरिति चेत्र । एकीभृतत्वेनोक्तजलॅंडतभेंद-दर्शनेन व्यभिचारात् ।

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ನಞ್' ಎಂಬುದನ್ನು ಅಧ್ಯಾಹಾರ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುವ ಮೂಲಕ ಸಿದ್ಧಾಂತದ ಅಂಶವನ್ನು 'ನ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಜೀವೇಶ್ವರರಿಗೆ ಅಭೇದವಿಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಜಗಜ್ಜನ್ನಾಧಿಕಾರಣತ್ವವು ವಿರುದ್ಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಪರಮಾತ್ರನಿಂದ ಮಕ್ಕಜೀವನು ಅಭಿನ್ನವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಶ್ರುತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಜೀವೇಶ್ವರರ ಅಭೇದವು ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆಯಲ್ಲವೆ? ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನೆಕಾದರು. 'ಎಕೀಭೂತರಾದರು 'ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಅಭಿನ್ನದಾದರು ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳುವುದೇ ತಪ್ಪ ಏಕೆಂದರೆ ನೀರು ಏಕೀಭೂತವಾಯಿತು ಎಂದರ್ಥವಲ್ಲ. ಮೊದಲಿದ್ದ ನೀರಿಗೂ ಅನಂತರ ಬಂದ ನೀರಿಗೂ ಇರುವ ಭೇದವು ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಏಕೀಭವನವಿದ್ದರೂ ಅಭೇದವಿಲ್ಲದ ಪ್ರಯುಕ್ತ ಜಂದಲ್ಲಿ ವ್ಯಭೀವರಿದೋಷ ಬರುತ್ತದೆ.

#### ಸ್ಥಾನೈಕ್ಯ ಮತ್ತ್ರೆಕ್ಯಗಳಿಂದ ಐಕ್ಯಶ್ರುತಿಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

## तत्वप्रकाशिका – ऐक्योक्तिस्तु स्यानैक्यायालम्बन्त्वेन जलैकीभावोक्तिवद्पचरिता स्यादिति भावः ।

ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಐಕ್ಕವನ್ನು ನೇರವಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರಲ್ಪವೇ? ಎಂದರೆ ಅರೂ ಕೂಡ ಸ್ಯಾನೈಕ್ಕ ಮತ್ಟೈಕ್ಕ ಮೊದಲಾದವುಗಳನ್ನು ಆಧರಿಸಿ ಔಪಚಾರಿಕವಾಗಿ ಪ್ರಯೋಗಿಸಲಾಗಿದೆ. ನೀರಿನ ಏಕೀಭವನದಂತೆ ಇದನ್ನು ಕೂಡ ಔಪಚಾರಿಕವಾಗಿ ಕೂಡಿಸಬೇಕು.

ಶ್ರುತಿಯ ಆಧಾರದಿಂದಲೇ ಶ್ರುತಿಗೆ ಔಪಚಾರಿಕಾರ್ಥ

तत्त्वप्रकाशिका – न श्रुतेः स्वातन्त्र्येणोपचरितार्यत्वकल्पनं किन्तु श्रुत्याप्युक्तमित्याइ – तया चेति ।।

ಶ್ರತಿಗೆ ಗೌಣಾರ್ಥವನ್ನು ಆಶ್ರಯಿಸುತ್ತಿರುವುದು ಸ್ವೇಚೈಯಿಂದಲ್ಲ. ಶ್ರತಿಯಿಂದಲೇ ವರ್ಣತವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು 'ತಥಾ ಚ' ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ಸ್ವಸ್ತವಡಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

### 'ಯಥೋದಕಂ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯ ಬಗ್ಗೆ

तत्वप्रकाशिका – एवं मुनेर्विजानत आत्मा भवति गौतमेति वाक्यशेषः। एतेन बाधकं विनोपचारकल्पनमयुक्तमित्येतदपि परास्तम् । निरन्जनः परमं साम्यमुपैति परात्परं पुरुषमुपैत दिच्यमित्यादिसलिहितवाक्यविरोपाच । 'ಏವಂ ಮುನೇರ್ವಿಜಾನತಃ ಆತ್ಮಾ ಭವತಿ ಗೌತಮ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕಶೇಷವನ್ನು 'ಯಥೋದಕಂ ಶುದ್ಧೇ ಶುದ್ಧಂ' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯ ಮುಂದೆ ಶೇಷವೂರಣ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು.

ಶುದ್ಧಜಲದಲ್ಲಿ ಬೇರೆ ಜಲವನ್ನು ಹಾಕಿದಾಗ ಎರಡೂ ಒಂದಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಒಂದೇ ರೀತಿಯಾಗುತ್ತದೆ. ಆದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ ಜ್ಞಾನಿಯಾದ ಚತುರ್ಮಾಖನು ಪರಮಾತ್ಮವನ್ನು ಪಡೆದಾಗ ಅವನಂತೆ ಆಗುತ್ತಾನೆ ಹೊರತು ಅವನೇ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಶ್ರತಿಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಬಾಧಕವಿಲ್ಲದೆ ಔಪಚಾರಿಕವಾದ ಅರ್ಥದ ಕಲ್ಪನೆಯು ಅಭಿಪ್ರಾಯಿ. ಹಿಂಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಬಾಧಕವಿಲ್ಲದೆ ಔಪಚಾರಿಕವಾದ ಅರ್ಥದ ಕಲ್ಪನೆಯು ಸಾಯ್ಯವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಆಕ್ಟೇಪವನ್ನು ನಿರಾಕರಿಸಿದಂತಾಯಿತು. ಏಕೆಂದರೆ ನಿರಂಜನಃ ಪರಮಂ ಸಾಮ್ಯಮಾಸ್ತಿತಿ' 'ಪರಾತ್ರರಂ ಪ್ರರುಪಮಾ' ಪಾಪರಹಿತನಾದ ಜೀವನು ವಿಷ್ಣುವಿನ ಸಾಮ್ಯವನ್ನು ಪಡೆಯುತ್ತಾನೆ. ಪರಾತ್ರರಂಪದ ದಿವ್ಯಪುರುಪವಾದ ವಾದಾಯಣನನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತಾನೆ. ಎಂಬುದಾಗಿ ಹತ್ತಿರವಿರುವ ವಾಕ್ಯಗಳಿಂದ ಮುಖ್ಯಾರ್ಥವಾದ ವಿಕ್ಕಕ್ಕೆ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ.

### ಪರಮಾತ್ಮನಿಂದ ತಾದಾತ್ಮ್ಯವಿಲ್ಲ

तत्वप्रकाशिका – जलयोरप्यैक्याञ व्यभिचार (रादित्यत) इत्यत उक्तार्ये स्मृतिं चाइ – स्कान्दे चेति ।। तादात्म्यं परमात्मना प्राप्त इत्युक्तोऽपीत्यर्यः।

ಎರಡು ಜಲಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಐಕ್ಯವಿರುವುದರಿಂದ ವ್ಯಭೀಜಾರ ಬರುವುದಿಲ್ಲವೆಂಬ ಪ್ರಕ್ಷಿಗೆ ಹಿಂದೆ ಹೇಳದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಸ್ಥೃತಿಯನ್ನು ಪ್ರಮಾಣವನ್ನಾಗಿ 'ಸ್ಕಾಂದೇ ಚ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಉದಾಹರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ತಾದಾತ್ಮ ವನ್ನು ಪರಮಾತ್ರವಿಂದ ಹೊಂದಿದ್ದಾನೆ ಎಂದು ಉಕ್ತನಾದರೂ ಕೂಡ ಎಂದು ಇದರ ಅರ್ಥ.

### ತಾದಾತ್ಮೃಶಬ್ದಕ್ಕೆ ಮೋಕ್ಷ ಎಂದರ್ಥ

तत्वप्रकाशिका – मुक्तोऽपीति चा । 'इरौ नियतचित्तत्वाद् ग्रइवत्तत्प्रवेशनात् । मोक्षं तादात्म्यमित्याहुनं तु तद्र्पतः कचित्' इति वचनात् । अल्पमुक्तानामेतदस्त्वित्यत्यत आह् – ब्रह्मेति ॥ वर्तमाननिषेघात् स्यादुत्तरत्रेत्यत आह् – नेति ॥ 'ತಾದಾತ್ಮ್ಯಮ್ ಪರಮಾತ್ಯನಾ ಪ್ರಾಪ್ರೋಪಿ' ಎಂಬ ಮಾತಿನಲ್ಲಿ 'ಉಕ್ಕೋಪಿ' ಎಂಬ ಪರವನ್ನು ಇಟ್ಟುಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಪರಮಾತ್ಯನ ತಾದಾತ್ಮ್ಯವನ್ನು ಹೊಂದಿರರೂ ಪರಮಾತ್ಮ ಆಗಲಾರ ಎನ್ನುವುದು ಪರಸ್ಪರ ವಿರುದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಅಥವಾ ತಾದಾತ್ಮ್ಮಶಬ್ಣಿಕೆ ಅಭೇದವೆಂದರ್ಥವಲ್ಲ. ಮೋಕ್ಷವೆಂದರ್ಥ.

ಶ್ರೀಹರಿಯಲ್ಲಿ ನಿಯಮೇನ ಮನಸ್ಸನ್ನು ನೆಲೆಗೊಳಿಸಿದ್ದರಿಂದ ಅಥವಾ ಗ್ರಹದಂತೆ ಶ್ರೀಹರಿಯಲ್ಲಿ ಪ್ರವೇಶ ಮಾಡಿದ್ದರಿಂದ ಮೋಕ್ಷವನ್ನು ತಾದಾತ್ಮ್ಯವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ ಹೊರತು, ಪರಮಾತ್ಪಸ್ವರೂಪವನ್ನು ಹೊಂದಿದ್ದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥವಲ್ಲ. ಹೀಗೆ 'ಹರೌ ನಿಯತಚಿತ್ರವ್ವರ್ ಗ್ರಹವತ್ ತತ್ವವೇಶನಾತ್ । ಮೋಕ್ಷಂ ತಾದಾತ್ಮ್ಯಮಿತ್ಯಾಹುರ್ನತು ತದ್ರೂಪತ: ಕ್ವಚಿತ್' ಎಂದು ಭಾಗವತತಾತ್ರರ್ಯದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ.

ಅಲ್ಲಮುಕ್ತರಿಗೆ ಐಕ್ಕವು ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಚತುರ್ಮುಖ ಮೊದಲಾದ ಉತ್ತಮರಿಗೆ ಐಕ್ಕವು ಕೂಡಬಹುದಲ್ಲವೆ ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಬ್ರಹ್ಮೇನಾನಾಧಿಭಿ:' ಎಂಬ ಮಾತಿನಿಂದ ಉತ್ತರುದಿದ್ದಾರೆ. 'ನ ಅನ್ಯಶ್ಯವಂತೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಈಗ ಐಕ್ಕವಿಲ್ಯವೆಂದು ನಿಷೇಧ ಮಾಡಿದ್ದರಿಂದ ಮುಂದೆ ಜೀವಬ್ರಹ್ಕರಿಗೆ ಇಕ್ಕವು ಪ್ರಾಪ್ತಮಾಗುಹುದುಲ್ಲವೆ ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ನೇತಿ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಎರಡು ಮಂತ್ರಗಳನ್ನು ಉದಾಹರು ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಶ್ರೀಹರಿಯಿಂದ ಜೀವರಿಗೆ ಎಂದೆಂದೂ ಕೂಡ ಐಕ್ಕವು ಪ್ರಾಪ್ತಮಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಅರ್ಥೆ.

#### ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಆಕ್ಷೇಪ

तत्वप्रकाशिका – ननु मुक्तेश्वरयोभेंदसमर्यनं फलाघ्यायसङ्गतमतो नैतत्स्त्रार्थः किन्तु चेतनाचेतनात्मकप्रप्रथस्य ब्रह्मात्मकत्वे विषयस्य विषयित्वं स्यात् । तथा च विषयविषयिविभागो न स्यादित्याशङ्कां समुद्रात्मनामपि फेनतरङ्गादीनां विभागवदुपपवत इति अत्र निरस्यत इत्यत आह - फलचेडपीति।। ಮುಕ್ತರಾದ ಜೀವರಿಗೂ ಈಶ್ವರನಿಗೂ ಭೇದವನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಡುತ್ತಿದ್ದೀರಿ. ಹಾಗಾದರೆ ಇದು ಘಲಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಸಂಗತವಾಗಬೇಕು. ಹೊರತು ಈ ಇಲ್ಲಿ ಸಂಗತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಚೀತನಾಚೇತನಾತ್ಮಕವಾದ ಪ್ರಪಂಪವು ಬ್ರಹ್ಮಸ್ವರೂಪವಾದರೆ ವಿಷಯವೇ ವಿಷಯಃ ಎನಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ವಿಷಯವಿಂದರೆ ಅಚೇತನಾದ ಮ್ರುಗಳು, ವಿಷಯಃ ಎಂದರೆ ಚೇತನವಾದ ಭೊಕ್ಕವರ್ಗ, ಈ ವಿಭಾಗವೇ ಕೂಡದಿರಬೇಕಾದೀತು ಎಂಬುದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ವಿಷಯವಿಷಯಃ' ಎಂಬ ವಿಭಾಗವೇ ಅಯುಕ್ರವಾಗಬೇಕಾದೀತು. ಹೀಗೆ ಆಶಂಕಿಸಿ ಸಮುದ್ರದ ನೊರೆ ತರಂಗ ಮೊದಲಾದವು ಮುದ್ರಸ್ವರೂಪವೇ ಆಗಿದ್ದರೂ ಅಲೆ ಸಮುದ್ರಗಳಿಗೆ ವಿಭಾಗವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತೇವೆ. ಅದರಂತೆ ಇಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ವಿಷಯ ಮತ್ತು ವಿಷಯಗಳ ವಿಭಾಗವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತದು. ಹೀಗೆ ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ವಿಷಯವಿಷಯಗಳ ವಿಭಾಗದ ಅಭಿವವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆಯೆಂದು ಅದ್ವೃತಿಗಳು ಅಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಿದರೆ 'ಫಲತ್ಯೇಪಿ' ಎಂಬುದರಿಂದ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

### ಫಲಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಸೇರಬೇಕಲ್ಲವೇ?

तत्त्रप्रकाशिका – एतदिपकरणस्य फलाय्यायसङ्गत्वेऽप्यत्र नासङ्गतिर्येना-न्यार्थकल्पनम् । उक्तरीत्या युक्तिविरोघपरिहारेऽप्यन्तर्भावात् । अन्ययोभयान्तर्गतस्यैकत्राप्यनुक्तिप्रसङ्ग इति भावः ।

ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಘಲಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಸಂಗತವಾಗಬೇಕು. ಆದರೂ ಕೂಡ ಈ ಪಾದದಲ್ಲಿ ಅಸಂಗತಿಯು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗೆ ಅಸಂಗತಿಯು ಇದ್ದಲ್ಲಿ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಮತ್ತೊಂದು ಅರ್ಥವನ್ನು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡಬಹುದಿತ್ತು. ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ ಪ್ರಕಾರ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರ ಮಾಡಿದರೂ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಇಲ್ಲಿ ಸಂಗವಾಗುತ್ತದೆ. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಮುಕ್ರೇಶ್ವರರಿಗೆ ಭೇದವಿಚಾರ ಹಾಗೂ ಯುಕ್ತವಿರೋಧ ಎರಡರಲ್ಲೂ ಅಂರ್ತಗತವಾಗುವುದರಿಂದ ಎರಡರಲ್ಲೂ ಹೇಳದಿರಬೇಕಾದ ಪರಿಸ್ಥಿತಿ ಬರುತ್ತದೆ.

#### ಅದ್ವೈತಿಗಳ ನಿರಾಕರಣೆ

तत्त्वप्रकाशिका – अर्थान्तरं तु प्रपञ्चस्य ब्रह्मात्मकत्वनिरासेन निरस्तम्। भोक्तृत्वापत्तेरिति भावप्रधाननिर्देशाभावाच । अतो विष्णोर्जगत्कारणत्वादौ युक्तिविरोधाभावादुपपत्रं लक्षणसूत्रमिति सिद्धम् ॥

।। इति श्रीमज्जयतीर्यभिक्षुविरचितायां तत्वप्रकाशिकायाम् भोक्तृधिकरणम् ।।

ಪ್ರವಂಚಕ್ಕೆ ಬ್ರಹ್ಮಾಕ್ಷಕತ್ತನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದ್ದರಿಂದ ಅದ್ವೈತಿಗಳು ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಹೇಳಿದ ಅರ್ಥಾಂತರವು ನಿರಾಕೃತವಾಯತು. ಪ್ರಕೃತ್ಯಧಿಕರಣದ ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಪಂಚಕ್ಕೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ಉಪಾದಾನ- ಕಾರಣನಲ್ಲವೆಂದು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದ್ದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೂ ಮತ್ತು ಜಗತ್ತಿಗೂ ಐಕ್ರವನ್ನು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಲ್ಲ. 'ಭೋಕ್ರಾಪತ್ರೀ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಭಾವಪ್ರಧಾನವನ್ನು ಸಮಕ್ರವಾರರು ನಿರ್ದೇಶ ಮಾಡಿಲ್ಲ. ಅದ್ವೈತಿಗಳು ಹೇಳಿದ ಅರ್ಥವು ಯುಕ್ರವಾಗಿದ್ದರೆ ಸೂತ್ರಕಾರರು ಭಾವಪ್ರಧಾನವನ್ನು ನಿರ್ದೇಶ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದರು. ಆದ್ದರಿಂದ ವಿಷ್ಣುವನ ಜಗತ್ಯಾರಣತ್ವಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಹೇಳಿದ ಅಕ್ಷಣವು ಉಚಿತವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಸಿದ್ದವಾಯಿತು.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮಜ್ಜಯತೀರ್ಥಮುನಿಗಳಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಭೋಕ್ತಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಯಿತು ॥

॥ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಟಾರ್ಪಣಮಸ್ತು ॥

### ಮಂತ್ರಾಲಯ ಪ್ರಭುಗಳಾದ ಶ್ರೀರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥಶ್ರೀಪಾದರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಭಾವದೀಪ

ಬಹುಶ್ರುತಿಸಿದ್ಧವಾದ ಪ್ರಬಲವಾದ ಯುಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಭೋಕ್ತ್ರಧಿಕರಣ

भावदीपः – ।। भोक्तापत्तेरिवभागक्षेत्स्याङ्कोकवत् ।।१४ ।। युक्तीति ।। पूर्वं श्रुतिसंवादितया प्रबलयुक्त्या विरोध उक्तः। अत्र तु बहुश्रुतिसिद्धतया प्रबलयुक्त्यविरोध उच्यत इति सुधोक्तदिशा एकीभवन्तीत्यादि बद्धभेदश्रुतिसिद्धजीवा-भिन्नत्वरूपयुक्तिविरोधस्येत्यर्थः। एतावता पादसङ्गतिसिद्धर्युक्तीत्येवोक्तम्। तदपेक्षयैव पुनिरत्युक्तिः। पूर्वसङ्गतिमाह – विष्णोरिति ।।

ಟಣೆಯಲ್ಲಿ 'ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ್ಯ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧನನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ ಎಂಬುದು ಈ ಪಡನದಿಂದ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. 
ಪ್ರತಿಸಿಕವಾದಿಯಾದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಬಲವಾದ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವನ್ನು ಹಿಂದೆ ಪರಿಹರ್ಕುಲಯುತ್ತಿ. 
ಪ್ರತಿಸಿಕವಾದಿಯಾದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಬಲವಾದ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಸಲಾಗಿದೆ. 
ಹೀಗೆ ನ್ಯಾಯುಥೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅಭೇದ ಪ್ರತಿಪಾದಕವಾದ 'ವೀಭವಕುತಿ' ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಆನೇಕ ಪ್ರತಿಸಿಕಿಂದ ಯಾವ ಜೀವಾಭೇದವು ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆಯೋ ಅಂತಹ ಜೀವಾಭೇದವೆಂಬ 
ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಪರಹರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ತಿಳಿಯುವೇಹೆ. ಹಾಗಾದರೆ ಬೇಕೆಯಲ್ಲೇಕೆ 
ಕೇದಂ' ಯುಕ್ತವಿರೋಧನ್ನೆ 'ಎಂದರು? ಎಂದರ ಪಾದಸಂಗತಿಯ ಇಷ್ಟರಿಂದರೇ ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದರಿಂದ 
ಯುಕ್ತ ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ ವಿಷಯದ ಸಂಗ್ರಹಕ್ಕೋಸ್ತ ಪುನ: ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ ವಿಷಯದ ಸಂಗ್ರಹಕ್ಕೋಸ್ತ ಪುನ: ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ ವಿಷಯದ ಸಂಗ್ರಹಕ್ಕೋಸ್ತ ನಾನ್ನವಾಗುವ ಸಂಗತಿಯನ್ನ 'ವಿಷ್ಯೋ;' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ನಿರೂಪಣೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

### ಜೀವಾಭಿನ್ನತ್ವವೆಂಬ ಯುಕ್ತಿಯು ಪೂರ್ಣಗುಣತ್ವಕ್ಕೂ ವಿರೋಧಿ

भावदीपः - जन्मादिसूत्र इति भावः ॥ वादीति ॥ भेदाभेदवादीत्यर्थः। भाष्यं युक्तेरसिद्धिनिरसनपरतया व्याकुर्वन्विरोधियुक्तिं व्यनक्ति॥ न विष्णोरिति ॥ इयं च युक्तिः पूर्णगुणत्यस्यापि विरोधिनीत्यादिपदम्। युक्तेरप्रयोजकत्वं निराह - न हीति ॥ कुत इत्यतः साध्येन विना हेतोरनुपपत्तिं व्यनक्ति॥ जीवेति ॥

'ವಿಜ್ಯೋ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಯಾವ ಜಗತ್ಯರ್ಕೃತ್ಯವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದೇವೆ ಎಂದಿದ್ದಾರೋ ಅದು ಜನ್ಮಾರಿ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಎಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು, 'ವಾದಿಎವಾದ್' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಭೇರವಾಶಿಗೆ ಅಸಿದ್ದ ಪರಕಾಶಕ್ಕೋಕ್ಕರ ಹೊರಟಿದೆ ಎಂಬ ಧ್ಯೂಯಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಷ್ಟಾನ ಮಾಡುವವರಾಗಿ ವಿರೋಧ ಯಾಕ್ರಿಯನ್ನು 'ನ ವಿಷ್ಯೋ' ಇತ್ತಾದಿ ವಾಕ್ಕರಿಂದ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಈ 'ಜೀನಾಭವತ್ನ' ಎಂಬ ಯಾಕ್ರಯ ಕೇಹಲ ವಿಭ್ಯುವಿನ ಜಗತ್ಯರ್ತ್ಯಕ್ಕ್ ಮಾತ್ರ ವಿರೋಧಿಯಾಗಿರುವುದಲ್ಲ, ಭೂರ್ಣಗುಣತ್ತಕ್ಕೂ ಕೂಡ ವಿರೋಧಿಯಾಗಿದೆ. ಇದನ್ನು 'ಜಗತ್ಯಕ್ಕತ್ವಾದಿ' ಎಂಬಲ್ಲಿರುವ ಆದಿ ಪರವು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಈ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಯುಕ್ತಗೆ ಅಪ್ರಯೋಜನೆನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲು 'ನ ಹಿ ಎಂಬ ವಾಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ. ಏಕೆ? ಎಂದು ಪಕ್ಕಿಸಿದರೆ ಸಾಧ್ಯವನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಹೇಡುವು ಉಪನ್ನವನ್ನು ಆಗುವುದಲ್ಲ ಎಂಬ ಕಾರಣವನ್ನು 'ಜೀನಾಭೇದ್ಯ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕರಿಂದ ಶಾರ್ಥವನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಹೇಡುವು ಉಪನ್ನವನ್ನು ಆಗುವುದಲ್ಲದೆ.

#### ಚಂದ್ರಿಕೆಯ ಆಧಾರದಿಂದ ಟೀಕೆಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

भावदीपः – उभयगतविरुद्धधर्मत्यागेन वेत्यग्रेतनो वाशब्दोऽत्राप्यनुषञ्जनीय इति चन्द्रिका। एवं चाद्यतृतीयपक्षयोर्लक्षणमसंभवि द्वितीये त्वतिव्याप्तमिति भावेनाह – सर्वेशा न जगत्कारणत्वादीश्चरिकनिष्टं सम्भवतीति ।।

ವಿಷ್ಣುವನಲ್ಲಿ ಜಗತ್ಯರ್ಕೃತ್ತವು ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎನ್ನಲು 'ಜೀವಾಭೇರ:' ಎಂಬ ವಾಕ್ಯದಲ್ಲಿ ಮೂರು ಕಾರಣಗಳನ್ನು ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ. ಆರ್ವೆಂದ: 'ಉಭಯಗತದುರುದ್ದರಮಕ್ಕಾಗೇನ' ಎಂಬ ಪರದ ಆನಂತರ ಮುಂದೆ ಇರುವ 'ಡಾ' ಕುಸ್ತವನ್ನು ಅನುಪರಗ ಮಾಡಲೇನು ಎಂಬುದಾಗಿ ತಾತ್ರರ್ಯಚಂದಿತ್ತಾರ. ಗ್ರಂಥವು ಹೇಳುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ 'ಡಾ' ಕುಸ್ತವನ್ನು ಅನುಪರಗ ಮಾಡಿದಾಗ ಮೂರು ಶೆಟ್ಟಗಳು ಅತ್ಯಂತ

ಸ್ವಷ್ತಾಗಿ ತೀಯುತ್ತದೆ. ಈ ಮೂರರಲ್ಲಿ ಮೊದಲನೇ ಹಾಗೂ ಮೂರನೇ ಪಕ್ಷಗಳಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಲು ಲಕ್ಷಣವು ಅಸಂಭಾವಿತವಾಗಿವೆ. ಎರಡನೇ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪು ಲಕ್ಷಣವು ಅತಿವ್ಯಾಪ್ತವಾಗಿದೆ. ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ 'ಸರ್ವಧಾ ನ ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವಾಶ' ಈಶ್ವರಣನಿಷ್ಠಂ ಸಂಭವತಿ' ಎಂಬ ಟೀಕಾ ಪಂಕ್ರಿಯು ಹೊರಟಿದೆ.

#### 'ಕರ್ಮಣಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಭಾಗವನ್ನೇಕೆ ಉಲ್ಲೇಖಿಸಿದರು

भावदीपः – इदानीं भाष्यमवतारयित।। तस्येति ।। विज्ञानमयशब्दितो जीवात्मा एरेऽच्यये परमात्मनीति वाच्ये एकीभवन्तीति बहुवचनघटनाय कर्माणीत्यंशोक्तिः। कर्मणामेकीभावो निवृत्तिरेव पूर्वपक्षे श्रूयते आधर्वण इत्यर्थः। अतस्तयोरिवभाग इति भाष्यमवतारयित।। किं चात इति ।। यो यथा श्रूयत इति ।। तात्पर्येण श्रुत्योच्यते इत्यर्थः, तेन मृदब्रवीदित्यादौ न व्यभिचारः ऐक्यं च तात्पर्यविषय इति शिक्षतुर्भावः।

ಭಾಷ್ಯಕ್ಕೆ ಅವತಾರಿಕೆಯನ್ನು ತಸ್ಥ ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ವಿಜ್ಞಾನಮಯ ಎನಿಸಿದ ಜೀವಾತ್ಮನು ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಲಯ ಹೊಂದುತ್ತಾನೆ ಎಂದಷ್ಟೇ ಹೇಳದರೆ ಸಾಕು. ಕರ್ಮಾಣಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯ ಹಿಂದಿನ ಭಾಗವನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡುವರ ಅವಕ್ಕತೆಕೆ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಆದರೆ 'ಎಕೀಭವಂತಿ' ಎಂಬ ಬಹುವಚನದ ಘಟನೆಗೋಸ್ಟರ 'ಕರ್ಮಾಣಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯ ಅಂಶವನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಎಲ್ಲಾ ಕರ್ಮಾಗಳು ಮುಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಎಕೀಭವವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತದೆ ಎಂದು ಅನ್ವಯವನ್ನು ತಿಳಿಯವೇನು. ಪೂರ್ವಚಕ್ಷದ ಪ್ರಕಾರ ಕರ್ಮಗಳಲ್ಲಿ ಎಕೀಭಾವ ಎಂದರೆ ನಿವೃತ್ತಿ ಎಂದೇ ಅರ್ಥ. 'ತ್ರೂಯತೇ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಆಥರ್ವಣ ಉಪನಿಷತ್ರಿನಲ್ಲಿ ಪ್ರಕ್ಷವಾಗಿದೆ ಎಂದರ್ಥ.

'ಅತಸ್ವರೋರವಿಭಾಗಃ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕಕ್ಕೆ ಅವತಾರಿಕೆಯನ್ನು ನೀಡಲು 'ಕಿಂಬಾತಃ' ಇತ್ಯಾದಿ ಚಣವಾಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ. 'ಯೋ ಯಥಾ ಶ್ರೂಯತೇ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಂದ್ದಾರೆ. 'ಯಾವುದು ಹೇಗೆ ಶ್ರತವಾಗಿದೆಯೋ ಅದನ್ನು ಹಾಗೆಯೇ ಒಸ್ಪರೇಕು' ಎಂಬುದು ಇದರ ಅರ್ಥ. ಶರ್ಣೆ ಮಾಡುವವನಿಗೆ ಶ್ರತಿಯ ತಾತ್ರರ್ಯಕ್ಕೆ ಯಾವುದು ಹೇಗೆ ವಿಷಯವಾಗಿದೆಯೋ ಎಂಬ ಅಭಿಪ್ರಾಯವಿದೆ. ಹೀಗೆ ಹೇಂದ್ದರಿಂದ 'ಮೈದಬ್ಬವೀತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಸ್ಥರದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಯ ಪೂರ ವ್ಯಭಾವರಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ. ಪ್ರಕೃತ ಶ್ರತಿಯ ತಾತ್ರರ್ಯ ಪಕ್ಕದಲ್ಲಿದೆ ಎಂಬುದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

#### ವೇದವಾದರತರ ನಿರಾಕಗಣೆ

भावतीपः – यहा वेदेन सह बादो यो वेदबाद इतीरित इत्याद्युक्तलक्षणवेदवादिनामत्र निरस्यत्वात्। वेदे आपातप्रतीतस्यैव तदर्थत्वेन स्वीकाराच्छूयत इत्येवोक्तम्। अत एव पूर्वत्रापि भाष्ये श्रुतिग्रामा इत्येवोक्तिः। भेदपक्ष एव जगद्व्यापारवर्जमिति विद्यवकर्तृत्वस्य निषेत्स्यमानत्वादभेदपक्षे मुक्तस्य विश्वकर्तृत्वेऽक्षादिविरोधाभावात् । तादुशमुक्तजीवाभित्रस्य विष्णोर्विदवकारणत्वमविरुद्धमिति भावेनाशङ्क्यातः पूर्वमपीत्यादि भाष्यं तत्रिरासकत्वेन व्याचशे॥ मुक्तजीवाभित्रस्यापीति।।

ಅಥವಾ 'ತೇರೇನ ಸಹ ವಾರಃ ಯೋ ವೇರವಾರು ಇತೀರಿತೆ', ಎಂದು ಹೇರದಂತೆ ವೇರವಾದಿಗಳು ಇಲ್ಲಿ ನಿರಾಶರಣೆಗೆ ಅರ್ಹರಾಗಿದ್ದಾರೆ. ವೇರವಿಂದ ಆವಾತಕು ಪ್ರತೀತವಾದ ಅರ್ಥವಕ್ಕೇ ಪೇರದ ನಿವಾರ್ಥ ಎಂದು ಇವರು ಅಂಗೀಕರಿಸುತ್ತಾರೆ. ಇಂತಹ ವೇರವಾದಿಗಳನ್ನು ಸ್ವೀತಾರ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ತ್ರೂಯಾಟ್' ಎಂಬ ಪರವನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಅರ್ಥಿಂದರೇ ಹಿಂದಯೂ ಕೂಡ ಭಾರ್ನಲ್ಲಿ 'ತ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ರು:' ಎಂದೇ ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ. ಭೇರವಕ್ಷದಲ್ಲವೆ 'ಜಗೆದ್ದ್ಯಾವಾರವರ್ಜಂ' ಎಂಬವಾದಿ ವಿಶ್ವಕಷ್ಟ ತನ್ನು ನಿವೇಧ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಅಭೇರ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಮುಕ್ತಿಗಿಗೆ ವಿಶ್ವಕಷ್ಟ ತನ್ನು ಒಪ್ಪಿರರೆ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷ್ಯ ತನ್ನಮನ್ನು ಒಪ್ಪಿರರೆ ಪತ್ರಕ್ಷಾದಿ ವಿರೋಧವನ್ನು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಇಂತಹ ಮುಕ್ತ ಜೀವಾಗೆ ಅಭಿಭಾದ ವಿಷಭ್ಯಗೆ ಜಗತ್ಯಾರಣವುತ್ತವೆ ವಿರುದ್ಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ಅಭಿವ್ರಾಯದಿಂದ ಆಶಂಕಿಸಿ 'ಅತಃ ಪೂರ್ವಮಿಸಿ 'ಇತ್ಯಾದಿ ಗುಷ್ಟವನ್ನು ಈ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ನಿರಾಶರಣೆಯ ಪರವಾಗಿ ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡಲು 'ಮುಕ್ತಜೀವಾಧನ್ನ್ಯಾಪಿ' ಎಂಬ ಟೀಕಾ ಪಂಕ್ರಿಯು ಹೊರಟಿದೆ.

#### ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಉಪಸಂಹಾರ

भावदीपः – पूर्वपक्षभाष्यं फलोक्योपसंहरति॥ अत इति ॥ उक्तश्रुतिबलादित्यर्थः। नतु श्रुतिबलात्परमार्थतो जीवाभिन्नत्वेऽि ईत्रवरस्य काल्यनिकभेदेन जगत्कारणत्वं स्यादित्यत उक्तं॥ परमार्थत इति ॥ परमार्थता ब्रह्मैव कारणत्वादिमत् न तु जीव इति यत्सिद्धान्तिनोऽभिमतं तदनुषपत्रमित्यर्थः। ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಭಾಷ್ಟವನ್ನು ಫಲವನ್ನು ಹೇಳುವ ಮೂಲಕ ಉಪಸಂಹಾರ ಮಾಡಲು 'ಅತ:' ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕೃವು ಹೊರಟಿದೆ. 'ಅತ:' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಹಿಂದೆ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ 'ವೀಭವಂತಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯ ಬಲದಿಂದ ಎಂದರ್ಥ. ಈ ಶ್ರತಿಯ ಬಲದಿಂದ ವಾರಮಾರ್ಥಿಕವಾಗಿ ಜೀವಾಭೇದದಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಶಾಲ್ಪನಿಕವಾದ ಭೇದವಿರುವುದರಿಂದ ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಹೇಳಬಹುದಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಪ್ರಕ್ಷೆಗೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡಲು 'ಪರಮಾರ್ಥತಾ' ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಬ್ರಹ್ಮನಿಂಬ್ಬರ್ಟಿ ಪಾರಮಾರ್ಥಿಕವಾಗಿ ಜಗತ್ತಾರಣತ್ವವನ್ನುಳ್ಳವನು ಜೀವನಲ್ಲ ಎಂಬ ಸಿದ್ಭಾತಿಗಳಿಗೆ ಅಭಿಮತವಾದ ಯಾವ ಪ್ರಮೇಯವಿದೆಯೋ ಇದು ಅನುಪವಸ್ಥವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದು ಈ ಪದದಿಂದ ತಿಳಿಯುವ ಅರ್ಥ. ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ ಐಕ್ಯಶ್ರುತಿಯು ಸಾವಕಾಶವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದು ಯಾಕ್ರಿಗೆ ಅನಿಧ್ಯಯನ್ನು ಹೇಳದ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ. ಇದರ ಪಾತ್ರಯಾವನ್ನು 'ಜನಪಡೆಯೋ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ಉದಮಾದನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಪಕ್ಕ ಶ್ರುತಿಗೆ ಏನು ಗತಿ ? ಎಂಬ ಪ್ರಕ್ರೆಗೆ 'ವೀಭಾವ' ಶಬ್ಧವು ಸಾನ್ಸಿದ್ಯ ದಕ್ಷಿರೂ ಕೂಡ ಉಪಪನ್ನವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬ ವ್ಯಾಯವಿವರಣಕ್ಕೆ ಅನುಸಾರಿಯಾದ ಗತಿಯನ್ನು 'ಜಕ್ಕೊಚ್ಚಿನಸ್ತು' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ಉಪಪಾದನೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

### 'ಸ್ಥಾನೈಕ್ಯ' 'ಮತ್ಯೈಕ್ಯ' ಗಳೆರಡೂ ವಿವಕ್ಷಿತ

भावदीपः – भाष्ये ऐक्यश्रुतेः सावकाशत्योक्तियुक्तेरसिद्धयभिप्रायेणेति भावेन तत्तात्पर्यमाह – जीवेशयोरिति ।। ऐक्यश्रुतेः कागतिरित्यत एकाभावशब्दस्तु सात्रिक्येऽपि भवतीति न्यायविवरणानुरोधेन गतिमाह – ऐक्योक्तिस्त्वित ।। सात्रिक्यपरस्य मत्यैक्यमप्यर्थं इति भावेनादिपदप्रयोगः। अत एव तत्रोभयानुगुण्येन एकीभृता तु सा सेना पाण्डवानभ्यवर्धातिवदित्युक्तमिति भावः। भाष्ये दृष्टान्तभाग-मात्रस्योक्तत्वेऽपि न्यायविवरणे शेषस्याप्युक्त्यात्रापि दार्ष्टान्तिकांशोऽप्यिममत इति भावेन तदानुगुय्येनैव भाष्यमवतार्य शेषमाह – न श्रुतेरिति ।। एकीभवन्तीति श्रुतेरित्यर्थः।।

ಸಾನ್ಷಿದ್ದ, ಪರಕ್ಕೆ ಸ್ವಾನ್ವಕ್ಕವನ್ನಷ್ಟೇ ವಿವಕ್ತಿಸಬಾರರು, ಮತ್ತ್ವಿಕ್ಕವನ್ನೂ ಕೂಡ ವಿವಕ್ತಿಸಬೇಕು. ಇದನ್ನು ತಿಳಿಸಲು ಸ್ವಾನಾದಿ ಎಂಬಲ್ಲಿ ಆದಿ ಪದವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಸ್ವಾನ್ವಕ್ಕ ಹಾಗೂ ಮತ್ತ್ವಕ್ಕ ಇವೆರಡರಲ್ಲಿ ಅನುಗತವಾದ ಪಕ್ಕವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸುವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ಏಕೀಭೂತಾ ತು ಸಾ ಸೇನಾ ಪಾಂಡವಾನಭ್ಯವರ್ತಕ' ಎಂಬ ಉದಾಹರಣೆಯನ್ನು ನೀಡಿದ್ದಾರೆ. 'ಆ ಸೇನೆಯು ಒಂದೆಡೆ ಸೇರಿ ಪಾಂಡವರನ್ನು ಅಭಿವೃದ್ಧಿ ಪಡಿಸಿತು' ಎಂದು ಹೇಳಿದಾಗ ಈ ದೃಷ್ಟಾಂತದಲ್ಲಿ ಸ್ವಾನೈಕ್ಯವು ಇದೆ, ಮತ್ತೈಕ್ಯವೂ ಕೂಡ ಇದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಗಮುಸಬೇಕು. ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಂತ ಭಾಗವನ್ನವೇ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಸ್ವಾಯವಿವರಣದಲ್ಲಿ ಉಳದದ್ದನ್ನೂ ಕೂಡ ಹೇಳಿರುವುದರಿಂದ ಪ್ರಕೃತ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ದಾರ್ಪ್ರಾಂತತಾಂಶವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯವುಕ್ರವರಾಗಿ ಭಾಷ್ಕಕ್ಕೆ ಅವತಾರಿಕೆಯನ್ನು ನೀಡಿ ಶೇಷಪೂರಣ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುವ ಮೂಲಕ ವ್ಯಾಪ್ಟಾನ ಮಾಡಲು 'ನ ಶ್ರುತೇ; 'ಇತ್ಯಾದಿ ಮಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ. 'ಶ್ರುತೇ;' ಎಂದರೆ ಎಕೀಭವಂತಿ ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಗೆ ಎಂದರ್ಥ.

#### ವಾಕ್ಯಶೇಷದ ಮೂಲಕ ಭಾಷ್ಮಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

भावदीपः - एवमिति।। विजानतो मुनेरात्मा स्वरूपमध्येवं भवतीत्यर्थः।
(एवमेव हि जीवोऽपीति स्मृत्युक्तेः अत्र काठकभाष्योक्तब्रह्मार्थग्रहणे तु
ब्रह्मेशानादिभिरिति स्मृत्युक्तिरयुक्ता स्यात्। एवमेव छान्दोग्यभाष्यटीकाक्तेत्रच ॥
एतेनेति।। सदृष्टान्तजीवेशभेदबोधकश्रृत्युदाहरणेनेत्यर्थः। न्यायविवरणोक्तभूवीं
त्तरवाक्यविरोधं चाह - निरञ्जन इति।।

ಟಣೆಯಲ್ಲಿ 'ವಿವಂ ಮಾನೇ: 'ಇತ್ಯಾನಿಯಾಗಿ ವಾಕ್ಕಶೇಷವನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. 'ತೀಯಲು ಉತ್ಯುತ್ತನಾದ ಮುನಿಯ ಸ್ವರೂಪವೂ ಕೂಡ ಹೀಗೆ ಆಗುತ್ತದೆ' ಎಂದು ಇದರ ಆರ್ಥ. 'ವಿತೇನ' ಎಂಬ ಪರ್ವಹದ ಮುನಿಯನ್ನು ಉದಾಹರಣೆ ಮಾಡಿರುವುದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ. ನ್ಯಾಯವಿವರಣದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಪೂರ್ವೋತ್ತರ ವಾಕ್ಕಗಳಿಗೆ ವಿರೋಧವನ್ನು ನಿರಂಜನೇ' ಎಂಬದರಿಂದ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

#### ವಿಷ್ಣುತತ್ವನಿರ್ಣಯ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಶ್ರುತ್ಕರ್ಥ

भावदीप: - उपलक्षणमेतत्। विष्णुतत्विनर्णयतट्टीकाद्युक्तबाधकान्तराण्यपि ध्येयानीति। व्याख्यातैषा श्रुतिः सम्यक्तत्रैव टीकादौ प्रथमपरिच्छेदान्तिमभागे, आथर्वणभाष्ये च । व्याघातनिरासायाह — इ<mark>त्युक्तोऽपीति।।</mark> तादात्म्यं मुक्तिरत्यत्र मानमाह — <mark>हराविति।। तादात्म्यमिति।।</mark> हरिणेति योज्यम्॥ **इति वचनादिति।।** चतुर्थस्कन्धतात्पर्योक्तादिति ज्ञेयम् ॥

ಉಪಲಕ್ಷಣಯಾ ಇದನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ವಿಷ್ಣುಪತ್ರರ್ನಾಯ ಹಾಗೂ ಅದರ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ಬೇರೆ ಬಾಧಕಗಳನ್ನೂ ಕೂಡ ಇಲ್ಲಿ ಅನುಸಂಧಾನ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಪ್ರಥಮ ಪರಿಚೈದದ ಕೊನೆಯ ವಿಷ್ಯುತತ್ವರ್ನಿಗಾಯ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಈ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟಾನಿಗಿ ವ್ಯಾಪ್ಯಾನ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಮತ್ತು ಆಧರ್ವಣ ಭಾಷ್ಠದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಈ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ವ್ಯಾಪ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ವ್ಯಾಪ್ತಾತ ಪರಿಹಾರಕ್ಕೊಳ್ಳರ 'ಇತ್ತುಕ್ಕೋಪಿ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 'ತಾದಾತ್ಮ್ಯಂ ಮುಕ್ತಿ' ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು 'ಇತರ್ ಎಂಬುದರಿಂದ ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ. ತಾದಾತ್ಮ್ಯಂ ಮುಕ್ತಿ' ಎಂಬುದನ್ನು ಯೋಜನೆ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. 'ಇತಿ ವಚನಾತ್' ಎಂದರೆ ಚತುರ್ಭಸ್ಥಂದರೆ ತಾತ್ರರ್ಯಾರಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಮಾತಿನಿಂದ ಎಂದರ್ಶ.

#### ಮಾಯಾವಾದಿಗಳ ಸೂತ್ರಾರ್ಥ

भावदीपः - अल्पेति ।। असायुज्यमुक्तानामेतत्। नासौ भवतीति स्मृत्युक्तं प्रमेयमित्यर्थः॥ वर्तमानेति ।। नान्वरनुवन्तीति वर्तमानिवधादित्यर्थः। न ते विष्णाविति श्रुतिः प्राग्जन्मादिसूत्रे व्याख्यातेति भावः। तर्ह्यनर्थकं सूत्रं स्यादिति शङ्कते ॥ किंत्विति ।। ब्रह्मण उपादानत्वे भोक्तः शारीरस्य भोग्यत्वापत्तेभोग्यस्य च शब्दादेभोक्तत्वापत्तेस्तयोरविभागः स्यात् द्वयोरपि परमकारणब्रह्मणोऽनन्यत्वादित्यादिना मायावाद्युक्तं सूत्रार्थमाह - चेतनेति ।।

ಟಣೆಯಲ್ಲಿ 'ಆಲ್ಲಮುಣ್ರವಾಂ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 'ಸಾಯುಜ್ಯ ಮೋಕ್ಕ ಇಲ್ಲದವರಿಗೆ' ಎಂದು ಇದರ ಆರ್ಥ. 'ಐತತ್' ಎಂದರೆ 'ನಾಸೌ ಭವತಿ' ಎಂಬ ಸ್ವತಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಪ್ರಮೇಯವು ಎಂದರ್ಥ. 'ವರ್ತಮಾನ ನಿಷೇಧಾತ್' ಎಂದು ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.ಇದಕ್ಕೆ 'ನಾನ್ನಪ್ಪವಂತಿ' ವರ್ತಮಾನಕಾಲದಲ್ಲಿ ನಿಷೇಧ ಮಾಡಿರುಪುದರಿಂದ' ಎಂದು ಅರ್ಥ. 'ನ ತೇ ವಿಷ್ಣೋ:' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಹಿಂದೆ

ಜನ್ಮಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಸೂತ್ರವು ವೃರ್ಥವಾಗುತ್ತದಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಪ್ರಕ್ಷಿಗೆ 'ಕಂತು' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ಉತ್ತರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಬ್ರಹ್ಮನು ಜಗತ್ರಿಗೆ ಉದಾಧಾನ ಕಾರಣವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂದು ಹೇಳುವುದಾದರೆ ಭೋಗ್ವ ಧಾದ ಶರೀರವು ಭೂಗ್ವ ಅಗಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಭೂಗ್ಯವಾದ ಶಬ್ಧಾಧಿಗಳು ಭೂಗ್ವ ಆಗಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ವಿಷಯವಿಸಯೀಭಾವಗಳಿಗೆ ವೃತ್ಯಾಸವೇ ಇಲ್ಲದಂತಾಗಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಭೂಗ್ವ ಹಾಗೂ ಭೂಗ್ಯಗಳಿರಡು ಪರಮಕಾರಣವಾದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ಅಧಿನ್ನವಾಗಿವೆ. ಹೀಗೆ ಮಾಯಾವಾದಿಗಳು ಹೇಳದ ಸೂಪ್ರರ್ಥಗಳನ್ನು 'ಚೀತನಾಚೇತನ' ಎಂಬದರಿಂದ ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ.

### ವಿಷ್ಣುವಿನ ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವಕ್ಕೆ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವಿಲ್ಲವೆಂದು ಸಿದ್ಧವಾಯಿತು

भावदीपः – विषयस्य शब्दादीरत्यर्थः। विषयित्वं भोकृत्वम्। ब्रह्मात्मकत्वनिरासेनेति॥ उत्तरत्ये न चान्यत्रेत्यादिना भाष्ये करिष्यमाणेनेति भावः। भोकृत्वप्। भोकृत्वप्। प्रोत्कृत्वप्। भोकृत्वप्। भोकृत्वप्। भोकृत्वप्। भाष्ये करिष्यमाणेनेति प्राहत्यनुभाष्योक्तमाह – भोकृत्वति॥ अवान्तरफलोक्तिपूर्वं प्रधानफलोक्त्या सूत्रार्थमुपसंहरति ॥ अत इति॥ जीवेक्वरयोरैक्याभावादित्यर्थः॥

#### ।। इति राघवेन्द्रयतिकृते भावदीपे भोकृधिकरणम् ।।

'ವಿಷಯಸ್ಥ' ಎಂದರೆ 'ಶಸ್ತಾದಿ ವಿಷಯಗಳಿಗೆ' ಎಂದರ್ಥ. 'ವಿಷಯತ್ವಂ' ಎಂದರೆ 'ಭೋರೈತ್ತ' ಎಂದರ್ಥ. 'ಬ್ರಹ್ಯಾತ್ಮಕತ್ವರಾಸಣೆ' ಎಂಬದಕ್ಕೆ 'ಮುಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ' ನ ಬಾಸ್ಪತ್ತ 'ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಟದಿಂದ ಬ್ರಹ್ಯಾತ್ಮಕತ್ವನನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುವುದರಿಂದ' ಎಂದರ್ಥ. 'ಭೋಡ್ನ ತ್ಯಾಪಡಿಸಿತಿ ತು ಯಾವುತ ತಮ್ಮತ್ತುನನೆದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದನ್ನು 'ಭೋಡ್ನ ತ್ಯಾಪತ್ರೇ' ಎಂಬದರಿಂದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಅವಾಂತರ ಫಲವನ್ನು ಹೇಳುವ ಮೂಲಕ ಪ್ರಧಾನ ಫಲವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಾ ಸೂತ್ರಾಕ್ತವನ್ನು ಉಪಗಂತಾರ ಮಾಡಲು 'ಅತೆ' ಇತ್ಯಾದಿ ಮಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ. 'ಅತೆ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಜೀವೇಶ್ವರಂಗೆ ಎಕ್ಕವಿರುವುದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮದ್ ರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಭಾವರೀಪದ ಭೋಡ್ನ ಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡ ಅನುವಾದವು ಮುಗಿಯಿತು ॥

॥ ಶ್ರೀ ಮಧ್ವೇಶಾರ್ಪಣಮಸ್ತು ॥

#### ।। श्रीजानकीवदनाम्भोजराजहंसाय रामचन्द्राय नमः ।।

।। श्री गुरुभ्यो नमः ।।

श्री राघवेन्द्रतीर्यविरचिता

# तन्त्रदीपिका

भोक्तृधिकरणम् (२-१-५)

ಜೀವಬ್ರಹ್ಮರ ಏಕ್ಯದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ

भोक्त्रापत्तेरविभागश्चेत् स्याङ्गोकवत् ।। २-१-१४।।

अत्र बहुश्रुतिसिद्धतया प्रबलयुक्त्यविरोध उच्यते । भोक्तृजीर्ववस्य मोक्षे ब्रह्मत्वापत्तेः ''परेऽव्यये सर्व एकीभवन्ति'' इत्यादिषु श्रवणात् तयोरिवभागो भेदाभावः । ततश्चासर्वकर्तृजीवाभिन्नत्वान ब्रह्मणः सर्वकर्तृतेति चेत्

ಯಾವ ಯುಕ್ತಿಯು ಬಹಳವಾದ ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿರುವುದರಿಂದಲೇ ಪ್ರಬಲವಾಗಿದೆಯೋ, ಅಂಥ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧ ಪರಹಾರವನ್ನು ಈ ಭೋತೃಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಭೋತೃ ಎನಿಸಿದ ಜೀವನು ಮುಕ್ತವಾದಾಗ ಬ್ರಹ್ಮಭಾವವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತಾನೆ ಎಂದು 'ಪರೇಽವಽಯೇ ಸರ್ವ ಏಕೀಭವಂತಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಗಳು ಹೇಳುತ್ತಿವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವಬ್ರಹ್ಮರಿಗೆ ಐಕ್ಕವನ್ನು ಹೇಳಬೇಕು. ಆದ್ದರಿಂದ ಸರ್ವಕರ್ತ್ರದಲ್ಲದ ಜೀವನಿಂದ ಅಭಿನೃವಾಗಿರುವ ಕಾರಣ ಬ್ರಹ್ಮವೂ ಕೂಡ ಸರ್ವಕರ್ತ್ಯ ಆಗಲಾರ. ಇಷ್ಟು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ.

#### ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಐಕ್ಯಶ್ರುತಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

नेति शेषः । ब्रह्मणो जीवाभेद एव नास्ति । श्रौतस्त्वेकीभावप्रयोगः स्याक्षोकवत् । यथा स्रोके उदके उदकस्यैकीभावव्यवहारो, यथा वा

प्राग्विभिना ब्राह्मणाः साम्प्रतमेकीभृता इति व्यपदेशस्तया प्राग्भिनस्याना भिन्नमतयो जीवाः मुक्तौ ब्रह्मणैकस्याना एकमतय इति स्यानैक्यादिनिमित्तक इत्यर्थः ।

'ನ' ಎಂಬುದನ್ನು ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಸೇರಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಜೀವನ ದೆಸೆಯಿಂದ ಅಭೇದವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. 'ಏಕೀಭವಂತಿ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರತಿಯು ವಕ್ಕವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ ಅಲ್ಲವೇ? ಎಂದರ ಈ ವಕ್ಕಪ್ರಮೋಗವನ್ನು ಲೋಕರ ದೃಷ್ಟಾಂತರಿಂದ ಅರ್ಥ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಹೇಗೆ ಲೋಹರಲ್ಲಿ ನೀರಿಗೆ ಮತ್ತೊಂದು ನೀರುವು ಸೇರಿಸಿದಾಗ ಎರಡು ನೀರುಗಳು ಐಕ್ಕವಾದವು ಎಂಬುದಾಗಿ ವ್ಯವಹರಿಸುತ್ತಾರೋ, ಅಥವಾ ಮೊದಲು ವಿಭಿನ್ನರಾದ ಬ್ರಾಹ್ಮಣರು ಈಗ ಪಕ್ಷವಾದನ್ನು ಹೊಂದಿದರು ಎಂದು ವ್ಯವಹರುಸುತ್ತಾರೋ, ಅಥೆ ರೀಡಿಯಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನ ಪಡೆದು ಇವರುಗಳು ಮುಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನ ಜೊತೆ ಏಕ್ಯಾನದಲ್ಲಿದ್ದ ಅಥವಾ ಭನಮತಿಯನ್ನು ಪಡೆದ ಜನರುಗಳು ಮುಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನ ಜೊತೆ ಏಕ್ಯಾನವನ್ನು ಪಡೆಯುತ್ತಾರೆ. ಮತ್ತು ಸಮಾನಮತಿಯನ್ನು ಬ್ರಹ್ಮನ ಜೊತೆ ಹೊಂದುತ್ತಾರೆ. ಹಿಗೆ ಸ್ವಾನಕ್ಕ ಹಾಗೂ ಮತ್ತೆ ಕೃನಿಮಿತ್ತದಿಂದ ಪಕ್ಕ ಶ್ರತಿಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ಅರ್ಥಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು.

### ಭಿನ್ನವಾದ ಪದಾರ್ಥಗಳು ಅಭಿನ್ನಗಳಾಗುವುದಿಲ್ಲ

कुत एवं लक्षितलक्षणाश्रयणं श्रुतेरित्यतोऽपि स्याक्षोकवत् । लोकेऽप्यन्यद्वस्तु वस्त्वन्तरेणाभेदमापञ् न दृष्टम् । अतः प्राग्भिकतया प्रतीतस्य जीवस्य मुकावभेदायोगाद् वाधकादेवमाश्रयणं युक्तम् । न च प्राग्भेदप्रतितिर्धमः वाधकाभावादिति भावः ।।

'ಏಕೀಭವಂತಿ' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಗೆ ಲಕ್ಷಿತಲಕ್ಷಣವನ್ನು ಏಕೆ ಆಶ್ರಯಸಬೇಕು? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೂ 'ಲೋಕವತ್' ಎಂಬುದರಿಂದಲೇ ಉತ್ತರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ರೋಕದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಮತ್ತು ಮತ್ತೊಂದು ಮಸ್ತುವಿನ ಜೊತೆ ಐಕ್ಕವನ್ನು ಹೊಂದುವುದು ಕಂಡಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಮೊದಲು ಭಿನ್ನದಿಗೆ ಪ್ರತಿತೀತರಾದ ಜೀವರು ಮುಕ್ಕರಾದಾಗ ಅಭಿನ್ನರಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಬಾಧಕವಿರುವುದರಿಂದ ಲಕ್ಷಿತಲಕ್ಷಣವನ್ನು ಆಶ್ರಯಸಲಾಗಿದೆ. ಮುಕ್ತಿಯ ಮೊದಲು ಇರುವ ಭೇರಜ್ಞಾನವನ್ನು ಭ್ರಾಂತಿ ಎಂದು ಹೇಳಬಾರದು. ಹಾಗೇ ಭ್ರಾಂತಿಯೆನ್ನಲು ಯಾವುದೇ ಬಾಧಕವಿರುವುದಿಲ್ಲ.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ತಂತ್ರದೀಪಿಕಾ ಕನ್ನಡಾನುವಾದದಲ್ಲಿ ಭೋಕ್ತ್ರಧಿಕರಣವು ಮುಗಿಯಿತು ॥

#### ಅದ್ವೈತ-ವಿಶಿಷ್ಟಾದ್ವೈತಮತದಲ್ಲಿ ಭೋಕೃಧಿಕರಣ ಮತ್ತು

#### ವಿಮರ್ಶೆ

ಅದ್ವೃತಿಗಳ ಅಧಿಕರಣ ಶರೀರ ಹೀಗಿದೆ - ಜಗತ್ರಿಗೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ಉಪಾದಾನಕಾರಣನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂದು ಹಿಂದಿನ ಆಸದಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲಾಯಿತು. ಹಾಗಾದಲ್ಲಿ ಹಾರೀರನಾರ ಭೂಡ್ನಜೀವನು ಬ್ರಹ್ಮಾಂದ ಅಭಿವ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಭೋಡ್ನಜಾದ ಶಬ್ದಾರಿವಿಷಯಗಳೂ ಕೂಡ ಬ್ರಹ್ಮಾಂದ ಅಭಿವ್ರವಾಗಿವೆ ಎಂದು ಹೇರಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ. 'ಯಶ್ ಯದಭಾವುಧಿನ್ನಂ ತಶ್ ತರಭಿನ್ನಂ' ಎಂಬ ನಿಯಮದಂತೆ ಶಬ್ದಾರಿವಿಷಯಗಳು ಶಾರೀರರಿಂದ ಅಭಿವ್ರವಾಗುತ್ತವೆ. ಅವಾಗ ಭೀವ್ಯವಾಗಿರುವ ಕಾರಣ ಶಾರೀರನಾದ ಜೀವನಿಂದಲೂ ಕೂಡ ಅಭಿವ್ರವಾಗುತ್ತವೆ. ಅವಾಗ ಭೋಡ್ನವಾದ ಶಾರೀರಿಗೆ ಭೋಗ್ಯತ್ವವು, ಭೋಗ್ಯವಾದ ಶಬ್ದಾರಿವಿಷಯಗಳಿಗೆ ಭೋಗ್ಯತ್ವವು, ಭೋಗ್ಯವಾದ ಶಬ್ದಾರಿವಿಷಯಗಳಿಗೆ ಭೋಗ್ಯತ್ವವು, ಭೋಗ್ಯ ಪಿರ್ವಾರಿವಿಷಯಗಳಿಗೆ ಭೋಗ್ಯತ್ವವು, ಭೋಗ್ಯ ಪಾರ್ವತಿ ಪ್ರಾಥಾಗುತ್ತದೆ. ಎಶಂದರೆ ಎರಡೂ ಕೂಡ ಪರಮಕಾರಣನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ವೀಧುಕಾರಾಗಿವೆ. ಇಷ್ಟು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ.

ಭೇನ ಹಾಗೂ ತರಂಗಗಳರಡೂ ಸಮುದ್ರದ ಕಾರ್ಯವೇ ಆಗಿವೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಭೇನವು ತರಂಗಕ್ಕಿಂತ ಹೇಗೆ ಭಿನ್ನವೀ? ಆದರಂತೆ ಭೋಕ್ಷ್ಮವಾದ ಶಾರೀರ, ಭೋಗ್ಯವಾದ ಶಜ್ಜಾದಿಗಳರಡೂ ಬ್ರಹ್ಮನ್ ಕಾರ್ಯವೇ ಆಗಿದ್ದರೂ ಪರಸ್ಕರ ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಭೇದವಿರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಭೋಕ್ಷ್ಮವಿಗೆ ಭೋಗ್ಯತ್ನಾಪತ್ರಿಯು, ಭೋಗ್ಯಕ್ಕೆ ಭೋಕ್ಷ್ಮತ್ನಾಪತ್ರಿಯು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಇಷ್ಟು ಸಿದ್ಧಾಂತೆ.

ಅರ್ವೈತಿಗಳ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಶರೀರ ತಪ್ಪು. ವಿವರ್ತಸಿದ್ಧಾಂತವಾದ ಅರ್ವೃತಮತದಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಸಾರ್ಯಪ್ರಕರಣಿಯೇ ಹುಟ್ಟುವುದಿಲ್ಲ. ಭೋಕ್ಷವಾದ ಜೀವ, ಭೋಗ್ಯವಾದ ಶಬ್ದಾರಿಗಳು ಎಲ್ಲದರ ಆರೋಪಕ್ಕೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ಅಧಿಪ್ಪಾನವಾಗಿರುವಾಗ ಸಾಂಕರ್ಯದ ಆಶಂಕೆಯೇ ಬರುವುದಿಲ್ಲ.

ಮತ್ತು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಮಾಡುವಾಗ ಭೋಕ್ಷ್ಯ, ಭೋಗ್ಯಗಳಿಗೆ ವಿಭಾಗವೇ ಇಲ್ಲದಿರಬೇಕಾದೀತೆಂದು ಆಪತ್ರಿಯನ್ನು ಮಾಡಲಾಯಿತು. ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯವೇನು ? ಚೇತನಾಚೇತನಸ್ವರೂಪದಿಂದ ವಿಭಾಗವು ಇಲ್ಲದಿರಬೇಕಾದೀತು ಎಂಬುದು ಅಪಾದನೆಯ ಆಭಿಪ್ರಾಯವೋ ? ಅಥವಾ ಬೇರೆ ಯಾವುದಾದರು ರೂಪದಿಂದ ವಿಭಾಗವು ಇಲ್ಲದಿರಬೇಕಾದೀತು ಎಂಬುದು ಆಪಾದನೆಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯವೋ?

ಮೊದಲನೆಯ ಪಕ್ಷ ತಪ್ಪು. ಚೇತನಪದಾರ್ಥವು ಅನಾದಿಯಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ಚೀತನವು ಸೇರುವುದೇ ಇಲ್ಲ. ಭೋಗ್ಯವಾದ ಕಬ್ಬಾರಿ ಪದಾರ್ಥಗಳಷ್ಟೇ ಕಾರ್ಯಪದಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಸೀರುತ್ತವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ಕಾರ್ಯಪದಾರ್ಥಗಳಲ್ಲಿ ಚೀತನಾಚೀತನತ್ವವೆಂಬ ವಿಭಾಗವೇ ಇಲ್ಲರಿರುಕಣಾದೀತು' ಎಂದು ಆಚಕ್ತಿ ಮಾಡಿದರೆ ಇದು ಇಷ್ಟಾಪತ್ರಿಯೇ ಆಗುತ್ತದೆ.

ಆಕ್ಷೇಷ - ಕಾರ್ಯಗಳ ಮಧ್ಯದಲ್ಲಿ ವೃತ್ಯಾಸವಿಲ್ಲದಿರಬೇಕಾದೀತು ಎಂಬುದು ನಮ್ಮ ಆಪಾದನೆಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯವಲ್ಲ. ಚೇತನತ್ತ ಮತ್ತು ಅಚೇತನತ್ವರೂಪದಿಂದ ಪ್ರಮಿತವಾದ ವಿಭಾಗವು ಇಲ್ಪದಿರಬೇಕಾದೀತು ಎಂಬುದು ಆಪಾದನೆಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಅನಾದಿಯಾದ

ಚೇತನವು ಬ್ರಹ್ಮಾಂದ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿದೆ. ಜಡಪದಾರ್ಥವು ಬ್ರಹ್ಮನ ಕಾರ್ಯವಾಗಿದ್ದು, ಬ್ರಹ್ಮಾಂದ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿದೆ. ಚೇತನವು ಅವಾರಿಯಾಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಬ್ರಹ್ಮಾಂದ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿರುವ ಜಡಪದಾರ್ಥದಿಂದ ಕಿಶ್ವವನ್ನು ಹೊಂದಬೇಕಾದೀತು ಎಂದು ಆದಾರನೆ ಮಾಡಬಹುದಲ್ಲವೇ? ಸಮಾಧಾನ - ಇದು ತಪ್ಪು. ಹೀಗೆ ಹೇಳುವುದಾರರೆ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವೇ ಉದಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. 'ಅಭಿಮಾನಿವೃಪದೇಶಸ್ತು' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ಅನಂತರ 'ದೃಶ್ವತೇ ತು' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ಅನಂತರ 'ದೃಶ್ವತೇ ತು' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ಅನಂತರ 'ದೃಶ್ವತೇ ತು' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ಪ್ರಸಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಆ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ವಿಲಕ್ಷಣವಾಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಉಪದಾನ-ಉಪಾರೀಯಭಾವವು ಯುತ್ತವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಗುತ್ತದೆ, ಜಡಪದಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ಉಪದಾನನಾಗುವ್ಯಾನೆಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ ಜಡಪದಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ಉಪಾದಾನನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ ಕಾರಣವಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿರುವ ಚೇತನತ್ತಕ್ಕೆ ಹಾನಿಯು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ವಿಷಯವು 'ದೃಶ್ವತೇ ತು' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ಅಭಿನ್ನವಾದ ಜೀವನಿಗೆ ಜಡತ್ವವು ಪ್ರಾಪ್ತವೇ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಜಡಕ್ಕೆ ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗಿರುವ ಬ್ರಹ್ಮವಲ್ಲಿಯು ಚೇತನತ್ತವು ನಾಶವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಸಿದ್ಧವಾದ ಮೇಲೆ ಜೀವನಿಗೆ ಜಡತ್ವವುಪ್ರಿಯುಂದೂ ಹೇಗೆ ತಾನೇ ಬರುವುದಿ ಲ್ಲ ಎಂದು ಸಿದ್ಧವಾದ ಮೇಲೆ ಜೀವನಿಗೆ ಜಡತ್ವವುಪ್ರಿಯಾದರೂ ಹೇಗೆ ತಾನೇ ಬರುವುದೆ ಲ್ಲ

ಬೇರೆ ಯಾವುದಾದರೂ ರೂಪದಿಂದ ವಿಭಾಗವಿಲ್ಲದಿರಬೇಕಾದೀತು ಎಂಬ ಎರಡನೆಯ ಪಕ್ಷವೂ ಕೂಡ ಆಯುಕ್ತ. ಒಂದು ಮಹಾಸುವರ್ಣಪಿಂಡದಿಂದ ಬಳೆ, ಕಿರೀಟ, ಹಾರ ಮೊದಲಾದ ಅನೇಕ ಆಭರಣಗಳು ಉತ್ಪನ್ನವಾಗುತ್ತವೆ. ಈ ಎಲ್ಲಾ ಆಭರಣಗಳಿಗೂ ಪರಸ್ಕರ ಭೇದವೇ ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಕಂಡಿದೆ. ಅದರಂತೆ ಬ್ರಹ್ಮನ ಕಾರ್ಯವೆನಿಸಿದ ಆಕಾಶ ವಾಯು ಮೊದಲಾದವುಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಪರಸ್ತರ ಭೇದವು ಇರಬಹುದು.

ಸುವರ್ಣಹಿಂಡವು ಸಾವಯವವಾಗಿದೆ. ಬ್ರಹ್ಮನು ನಿರಯವನಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬ ವೃತ್ಯಾಸವಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸುವರ್ಣದ ಕಾರ್ಯವಾದ ಅಭರಣಗಳಲ್ಲಿ ಭೇದುರಬಹುದು. ಬ್ರಹ್ಮನ ಕಾರ್ಯವಾದ ಪದಾರ್ಥಗಳಲ್ಲಿ ಭೇದವು ಇರಬೇಕಾಗಿಲ್ಲವೆಂದು ಪ್ರತ್ಯಿಸಬಾರದು. ನಿಮ್ಮ ಅದ್ವೃತಮತದಲ್ಲಿ 'ಶೈತ್ರಪ್ರಸಕ್ತಿ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವನ್ನು ವ್ಯಾಷ್ಟಾನ ಮಾಡುವಂತೆ ನಿರವಯನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನು ಒಟ್ಟಿಗೆ ಅನೇಕ ದ್ರವ್ಯಗಳಿಗೆ ಉಪಾದಾನನಾಗುವುದಿಲ್ಲವೆಂದಪ್ಪೇ ನೀವು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಮಾಡಬೇಕು. ಅದನ್ನು ಬಟ್ಟು ಕಾರ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಪರಸರ ಭೇದವಿಲ್ಲದಿರಬೇಕಾದೀಕು ಎಂಬ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವು ಅಸಂಗತವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ನಿಮ್ಮ ಅಧಿಕರಣಕರೀರದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಉದಯವೇ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ.

ಸಿದ್ಧಾಂತವೂ ಕೂಡ ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ವಿವರ್ತವಾದದಲ್ಲಿ ಫೇನತರಂಗಾದಿಗಳ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ನೀಡಿದ್ದೇ ಆಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ.

ಘೇನತರಂಗದ ದೃಷ್ಟಾಂತವು ವಿಷಮವಾಗಿದೆ. ಘೇನಕ್ಕೆ ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾದ ಜಲದ ಅವಯವವೇ ಬೇರೆ. ತರಂಗಕ್ಕೆ ಉಪಾದಾನವಾದ ಜಲದ ಅವಯವಗಳೇ ಬೇರೆ. ಎರಡಕ್ಕೂ ಒಂದೇ ಉಪಾದಾನಕಾರಣವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಘೇನತರಂಗಗಳ ದೃಷ್ಟಾಂತದಿಂದ ಕಾರ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಪರಸ್ಪರ ಭೇದಗಳಿರಬಹುದೆಂಬ ಸಿದ್ಧಾಂತವು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ.

ರಾಮಾನುಜರ ಅಧಿಕರಣಶರೀರ ಹೀಗಿದೆ - ಬ್ರಹ್ಮನು ಶರೀರಿಯಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಸಮರ್ಥಿಸಿದ್ದಾಯಿತು. ಹಾಗಾದಲ್ಲಿ ಶರೀರಿಯಾದ ಜೀವನಿಗೆ ದುಃಖಾದಿಗಳ ಭೋಗವು ಹೇಗೆ ಇರುತ್ತದೋ, ಅದರಂತೆ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೂ ಕೂಡ ದುಃಖಾದಿಗಳ ಭೋಗವು ಬರಬೇಕಾದೀತು. ಜೀವನಿಗಿಂತ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ವೃತ್ಯಾಸವಿಲ್ಲದಿರಬೇಕಾದೀತು. ಈ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು ಪರಹರಿಸಲು 'ಭೋಕ್ವಾಪತ್ತೆ'ರವಿಭಾಗಶ್ಚೇತ್ ಸ್ಕಾತ್ ಲೋಕವತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟದೆ ಎನ್ನುತ್ತಾರೆ.

ಇದು ತಪ್ಪ. ನಾವು ಹೇಳುವಂತೆ 'ಭೋಕ್ಕುರ್ಜೀವಸ್ಯ ಬ್ರಹತ್ರಾಪತ್ರೇ' ಭೋಕೃವಾದ ಜೀವನಿಗೆ ಬ್ರಹತ್ವವು ಬರಬೇಕಾದೀತು ಎಂಬುದಾಗಿ ಒಂದು ಪರವನ್ನು ಅಧ್ಯಾಹಾರ ಮಾಡಿ ಸೂತ್ರವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲು ಬರುವಾಗ 'ಬ್ರಹ್ಮಣ: ಶರೀರತ್ಮೇ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಆಪಾರಕವನ್ನು ಅಧ್ಯಾಹಾರ ಮಾಡಿ, ಪುನಃ ಆಪಾರ್ಧದಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ದುಃಖಾದಿಪರಗಳನ್ನು ಆಧ್ಯಾಹಾರ ಮಾಡುವುದು ತಪ್ಪಾಗುತ್ತದೆ. ಮತ್ತು 'ಭೂಣ್ತ್ರಾಪತ್ತೇ;' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ 'ಭೋಕೃತ್ವ ಆಪತ್ತೇ:' ಎಂಬುದಾಗಿ ಭಾವಪ್ರಧಾನವನ್ನೂ ಕೂಡ ನೀವು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡಬೇಕು.

-ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೇ ನೀವು ಮಾಡುತ್ತಿರುವ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು 'ಸಂಭೋಗಪ್ರಾಪ್ತಿಃ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿಯೇ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದ್ದಾಗಿದೆ.

'ಸಂಭೋಗವ್ರಾಪ್ತಿ: ಇತಿ ಚೇನ್ನ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಬೇರ ಶರೀರದಲ್ಲಿಯೂ ಬ್ರಹ್ಮನು ಇರುವುದಾದರ ತಕ್ಷಯುಕ್ತವಾದ ಸುಖ-ದುಚಾದಿಗಳ ಭೋಗವು ಬರಬೇಕಾದೀತು ಎಂಬ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನು ಶರೀರಕ್ಕೆ ಸ್ಥಾಮಿಯಾದರೆ ತಕ್ಷಯುಕ್ತವಾದ ಸುಖರುಜಿದಿಗಳು ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಬರಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆ ವೃತ್ಯಾಸಮಿರುವುದರಿಂದ 'ಸಂಭೋಗವ್ರಾಪ್ತಿು,' ಸೂತ್ರದಿಂದ ಗತಾರ್ಥತ್ವವು ಹೇಗೆ ಬರುತ್ತದೆ ?

ಆದರೂ ಕೂಡ ಆಶಂಕೆಯಲ್ಲಿ ವ್ಯತ್ಯಾಸವಿದ್ದರೂ ಪರಿಹಾರದಲ್ಲಿ ಏನೂ ವ್ಯತ್ಯಾಸವಿಲ್ಲ. ಎರಡು ಅಧಿಕರಣಗಳಲ್ಲಿ ನೀನು ಮಾಡಿದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನದ ಮಾತುಗಳು ಹೀಗಿವೆ ರಾಮಾನುಜನಾದ ನೀನು ಆ ಸೂತ್ರವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಬೇಕಾದರೆ 'ನಹಿ ಶರೀರಾಂತರವರ್ತಿತ್ವಮೇವ ಸುಖದುಖಹೀತು:। ಅಪಿ ತು ಪುಣ್ಯವಾಪರೂಪಕರ್ಮವಶತ್ವಮ್। ತತ್ತ್ವಪಹತಪಾಪ್ಪನಃ ಪರಮಾತ್ಮನೋ ನ ಸಂಭವತಿ' ಕೇವಲ ಶರೀರದ ಒಳಗಿದ್ದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಸುಖದು:ಖಕ್ಕೆ ಕಾರಣನಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹೊರತಾಗಿ ಪುಣ್ಯಪಾಪರೂಪವಾದ ಧರ್ಮದ ಅಧೀನವಾಗಿಯೇ ಸುಖ-ದುಃಖಾದಿಗಳು ಬರುತ್ತವೆ. ಬ್ರಹ್ಮನು ಅಂಥ ಪುಣ್ಯಪಾಪವೆಂಬ ಕರ್ಮಗಳ ಅಧೀನನಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಅವನು ಅಪಹತಪಾಪ್ತನಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಶ್ರತಿಗಳು ಸಾರುತ್ತಿವೆ. ಹೀಗೆ 'ಸಂಭೋಗಪ್ರಾಪ್ತಿರಿತಿ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ನೀವು ಹೇಳಿರುತ್ತೀರೆ. ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ 'ನಹಿ ಜೀವಸ್ಯ ಶರೀರಧಾತುಸಾಮ್ಯವೈಷಮ್ಯನಿಮಿತ್ತಸುಖದುಖುಭೋಕ್ಷತ್ವಂ ಸಶರೀರತ್ವಕೃತಮ್ । ಅಪಿ ತು ಪುಣ್ಯ ಪಾಪರೂಪಕರ್ಮ ಕೃತಮ್ । ಅಪಹತಪಾಪ್ಟನಸ್ತು ಪರಮಾತ್ಮನಃ ಸ್ಥೂಲಸೂಕ್ಷ್ಮರೂಪಕೃತ್ತ್ವಜಗತ್ ಶರೀರತ್ವೇ ೩ ಕರ್ಮಸಂಬಂಧಗಂಧೋ ನಾಸ್ತಿ' ಜೀವನಿಗೆ ಶರೀರಧಾತುಸಾಮ್ಯವೃಷಮ್ಯನಿಮಿತ್ತಕವಾದ ಸುಖದುಃಖರೂಪವಾದ ಭೋಕೃತ್ವವು ಶರೀರ- ನಿಮಿತ್ತಕವಾಗಿ ಬರುತ್ತಿರುವುದಲ್ಲ. ಪುಣ್ಯಪಾಪರೂಪವಾದ ಕರ್ಮನಿಮಿತ್ತವಾಗಿಯೇ ಅಂಥ ಸುಖದುಖಾದಿಗಳನ್ನು ಜೀವನು ಅನುಭವಿಸುತ್ತಿದ್ದಾನೆ. ಅಪಹತಪಾಪ್ಕಸ್ವರೂಪನಾದ ಪರಮಾತ್ರನಲ್ಲಿ ಸ್ಥೂಲರೂಪವಾದ ಹಾಗೂ ಸೂಕ್ಷ್ಮರೂಪವಾದ ಸಮಸ್ತೆ ಜಗತ್ತು ಶರೀರವಾಗಿದರೂ ಕೂಡ ಕರ್ಮಸಂಬಂಧದ ಗಂಧವೂ ಕೂಡ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ

ಆಕ್ಷೇಪದಲ್ಲಿ ವೃತ್ಯಾಸವಿದ್ದರೂ ಪರಿಹಾರದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ವೃತ್ಯಾಸವನ್ನು ನೀವು ಹೇಳಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಒಂದೇ ಪರಿಹಾರವಿದ್ದಾಗ ಪುನಃ ಬೇರೆ ಅಧಿಕರಣವು ಹೊರಡುವ ಅವಶ್ಯಕತೆ ಇಲ್ಲ.

ಒಂದು ವೇಳೆ 'ಸಂಭೋಗಪ್ರಾಪ್ತಿ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಪರಿಹಾರವನ್ನು ಅತಿದೇಶ ಮಾಡಲು ಈ ಅಧಿಕರಣ ಹೊರಟಿದೆ ಎನ್ನುವುದುದರೆ, ಆ ಸೂತ್ರದ ಅನಂತರವೇ 'ಭೋಕ್ರಾಪತ್ತೇ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಇರಬೇಕಿತ್ತು. ಮಧ್ಯದಲ್ಲಿ ಬೇರೆ ಸೂತ್ರಗಳಲ್ಲವನ್ನು ನಿವೇಶ ಮಾಡಿದ್ದಕ್ಕೆ ಯಾವುದೇ ಕಾರಣವಿರುವುದಿಲ್ಲ.

ಆಕ್ಟೇಷ - ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸುಖದುಃಖಾದಿಗಳು ಕರ್ಮೇಪಾಧಿಕವಾಗಿದೆಯೆಂದು ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಗಿದೆ. ಇದನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸಿ, 'ಸಂಭೋಗಪ್ರಾಶ್ರಿಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಸುಖ-ದುಃಖಾದಿರಹಿಕವಾಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಅಶ್ವರಾಗಿ ಸನ್ನಿಧಾನ ಪ್ರಯುಕ್ತವಾಗಿ ಜೀವನಲ್ಲಿರುವ ದುಃಖಾದಿಗಳ ಭೋಗವು ಬರಲಿ ಎಂದು ಆಶಂತಿಸಲಾಗಿದೆ. ಅದರ ಪರಿಹಾರವನ್ನು 'ಸಂಭೂಗಳಪ್ರಾಶ್ರಿಚಿ ಇತಿ ಚೇವ್ನ ವೈಕೇಷ್ಯಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಮಾಡುತ್ತಿದೆ.

ಸಮಾಧಾನ - ಹಾಗಾದರೆ 'ಸಂಭೋಗಪ್ರಾಪ್ರಿ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಆಶಂಕಿಸಲ್ಪಟ್ ಭೋಕೃತ್ವವು ಬೇರೆಯವರಲ್ಲಿರುವ ಸುಖಾದಿಗಳ ಅನುಸಂಧಾನವು ಸ್ವಗತವಾಗಿ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಅನುಭವ ಬರುತ್ತದೋ? ಅಥವಾ ಬೇರೆಯವರಲ್ಲಿ ದುಃಖಾದಿಗಳು ಇದೆ ಎಂಬ ಸಾಕ್ಷಾತ್ರಾರವಷ್ಟೇ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಬರುತ್ತದೋ?

ಪ್ರಥಮಪಕ್ಕ ಅಯುಕ್ತ. ಜೀವನಿಗೂ ಕೂಡ ಬೇರೆಯವರಲ್ಲಿರುವ ದುಖಾದಿಗಳನ್ನು ನೋಡಿ, ತನ್ನಲ್ಲಿಯೇ ಆ ದುಖವು ಉಂಟಾಗುತ್ತಿದೆ ಎಂಬ ಭ್ರಾಂತಿಯು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವನಿಗೂ, ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೂ ಯಾವುದೇ ವ್ಯತ್ಯಾಸವನ್ನು ತೋರಿಸಲಾಗದು. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಆಪಾದನೆಯೂ ಕೂಡ ಅಯುಕ್ತಮಾಗುತ್ತದೆ. ಎರಡನೆಯ ಪಕ್ಷವು ತಪ್ಪು ಕೇವಲ ಬೇರೆಯವರಲ್ಲಿರುವ ದುಖಾದಿಗಳ ಸಾಕ್ಷಾತ್ಕಾರವಷ್ಟೇ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಬರುತ್ತದೆ ಎಂದು ಆಪತ್ತಿ ಮಾಡಿದರೆ ಇದು ಇಷ್ಟಾಪತ್ತಿ, ಎಕೆಂದರೆ ಸಿದ್ಧಾಂತಿಗಳಾದ ನಾವು ಬ್ರಹ್ಮನನ್ನು ಸರ್ವಜ್ಞನೆಂದು ಒಪ್ಪಿರುವುದರಿಂದ, ಬೇರೆಯವರ ದುಖಾದಿಗಳ ಸಾಕ್ಷಾತ್ಕಾರವು ಬ್ರಹ್ಮನಿಗಿರುವುದು ದೋಷವಾಗುವುದಿಲ್ಲ.

ಇಲ್ಲಿಗೆ ಭೋಕ್ನ ಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ನಬ್ಯೂ ಭಾವ್ಯ. ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ, ತತ್ವಪ್ರದೀಪ, ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ, ಭಾವದೀಪ ಇವುಗಳ ಅನುವಾದವು ಹಾಗೂ ತಂತ್ರದೀಪಿಕೆಯ ಜೊತೆ ಮತತ್ರಯ ವಿಮರ್ಶೆಯು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು. ॥ ಶ್ರೀಲಕ್ಷ್ಮೀಹಯಗ್ರೀವೋ ವಿಜಯತೇತಮಾಮ್ ॥

# ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣ

ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ, ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಠ, ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ, ತತ್ವಪ್ರದೀಪ, ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ, ಭಾವದೀಪ ವಿಶೇಷವಿಚಾರದೊಂದಿಗೆ ಕನ್ನಡಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಅನುವಾದ ಮತ್ತು

ತಂತ್ರದೀಪಿಕೆಯ ಜೊತೆ ಮತತ್ರಯ ವಿಮರ್ಶೆ

॥ ಹರೀ ಓಂ ॥

॥ ಶ್ರೀವೇದವ್ಯಾಸಾಯ ನಮ:॥

॥ ಶ್ರೀಮದಾನಂದತೀರ್ಥಭಗವತ್ತಾದಾಚಾರ್ಯಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ:॥ ॥ ಶ್ರೀಮದ್ರರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ:॥

॥ ಶ್ರೀಗುರುಭ್ಯೋ ನಮಃ ॥

ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣ

ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

'ತದನನ್ಯತ್ವಮಾರಂಭಣಶಬ್ದಾದಿಭ್ಯಃ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

# ब्रह्मसूत्रम् – तदनन्यत्वमारम्भणशब्दादिभ्यः ।।

'ಕಿಂಸ್ತಿರ್ವಾಸೀದಧಿಷ್ಠಾನಮಾರಂಭಣಂ ಕಪಮಸ್ತಿ ತೃಥಾಸೀತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾದ ಉಪಾದಾನವಿತ್ತು ಯಾದ ಅಧಿಷ್ಠಾನವಿತ್ತು ? ಹೀಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಉಪಾದಾನವನ್ನು ಅಧಿಷ್ಠಾನವನ್ನು ಪ್ರತಿಯು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಈ ಆಕ್ಷೇಪ ಬಲದಿಂದಲೇ ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಪರಮಾತೃನನ್ನು ಬಟ್ಟು ಇತರ ಯಾವುದೇ ಸ್ವತಂತ್ರ ಪರಾರ್ಥಗಳು ಇರಲಿಲ್ಲವೆಂದು ಸಪ್ಷವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರಕಾರಣನಾದವನು ಪರಮಾತ್ಮ ಮಾತ್ರ ಎಂಬುದು ನಿಶ್ಚಯವಾಗುತ್ತದೆ.

ಅರ್ಥ -- ತರನನ್ನತ್ತಂ : ಸ್ವತಂತ್ರಕಾರಣವಾದವನು ಬ್ರಹ್ಮನು ಮಾತ್ರ ಎಂಬುದು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಎಕೆಂದರೆ 'ಆರಂಭಣಕಾದ್ರಾರಭ್ಯ' ಕಿನ್ನುದಾಸೀದರಿಪ್ರಾನಮಾರಂಭಣಂ ಕಥಮು ತ್ವಕ್ಕಾರ್ತಿಸ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಅಧಿಪ್ರಾನ ಉಪಾದಾನಗಳನ್ನು ಶುತ್ತಿ ಮಕ್ಕಪು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಮತ್ತು ಸ್ವಾತಂತ್ಕ್ಯಾದಿ ಯುಕ್ತಿಗಳಿಂದಲೂ ಕ್ರೀಹರಿಯೇ ಜಗತ್ತಾರಣವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಸ್ವಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. (ಆರಂಭಣಪದದಿಂದ ಅಧಿಪ್ರಾನಾದಿ ಸಾಧನ ಕರಾವಗಳನ್ನು ಅಕಣಯಾ ತಿರಂಭುಕಳು).

#### ಶ್ರೀಮದಾನಂದತೀರ್ಥಭಗವತ್ಪಾದಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ

# ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಯ

र्युट्फडरफक्रक्ष्यः विवर्धः युक्तं र्युश्च ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –।। तदनन्यत्वमारम्भणशब्दादिभ्यः ।।१।।

# स्वतन्त्रबहुसाधना सृष्टिलॅकि दृष्टा ।

# नैवं ब्रह्मणः । स्वरूपसामध्यदिव तस्य सृष्टिः ।

ಅನುವಾದ - ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಬಗೆಯ ಸೃಷ್ಟಿಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಕಾರಣಗಳಿಂದ ಸಹಿತವಾಗಿರುವುದು ಕಂಡಿದೆ. ಆದರೆ ಬ್ರಹ್ನಕ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಹೀಗಿಲ್ಲ. ಯಾವುದೇ ಪೂತ್ರವಾಧನೆಗಳನ್ನು ಅಪೇತ್ರೆ ಪಡದ ತನ್ನ ಸ್ವರೂಪಭೂತವಾದ ಸಾಮರ್ಥ್ಯ ದಿಂದಲೇ ಜಗತ್ತಿನ ಸೃಷ್ಟಿವ್ಯಾಪಾರದಲ್ಲಿ ತೊಡಗಲು ಸಮರ್ಥನಾಗಿದ್ದಾನೆ.

ಪ್ರತಿಪರ್ಗಾರ್ಥ -- ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ವಿಷ್ಣುವಿನ ಜಗತ್ಯಕ್ಯಕ್ತ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಬಗೆಯ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿತರಿಸಲಾಗಿದೆ. ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಹಾಗೂ ಸಿದ್ಧಾತಿಕಗಳನ್ನು ತೋರಿಸಲು ಸೂತ್ರವರ್ನೇ ಮೊದಲು ಪಠಣ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಲೋಣೀ = ಲೋಡದಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರಬಹುಸಾಧನಕರ್ತ್ಯವಿಗಿಂತ ಅತಿರಿಕ್ತವಾದ ಸತ್ತು, ಶಕ್ತಿ, ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮದಲಾದವುಗಳನ್ನು ಹೊಂದಿರುವ ಅಧಿಪ್ಪಾನ ಕಾರಣ ಮೊದಲಾದ ಅನೇಕ ಬಗೆಯ ಸಾಮಗ್ರಿಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿರುವುದು. ದೃಷ್ಟಾ= ಕಂಡಿರುತ್ತರೆ. ಬ್ರಷ್ಟಣ = ಬ್ರಹ್ಮನ ಸೃಷ್ಟಿಪಡುದಲ್ಲಿ, ಪುರ್ವ = ಹೀಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ತಿಂತು = ವಿಪರಂತವಾಗಿ, ಪೂರ್ವಪರ್ಮವರ್ಧದೇವನ್ನು ಅರ್ಪಣೆ ಪಡೆದ ತನ್ನ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವಿಂದರೇ, ತನ್ನ = ಬ್ರಹ್ಮನ ಸೃಷ್ಟಿ = ಸೃಷ್ಟಿ ಪ್ರಾಥಾವರು ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ, ಕ್ಷಣ್ಣ = ಸೃಷ್ಟಿ ಪ್ರಾಥಾವರು ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

#### ಸೃಷ್ಟಿಗೆ ಬೇರೆ ಸಾಧನಗಳು ಬೇಡ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – किं स्विदासीदधिष्टानमारम्भणं कतमत्स्वित्कथाऽऽसीत्, इति (ऋ.१०.८१.२.) ह्याक्षेपः ।

ಅನುವಾದ - ಪರಮಾತ್ಮನ ಸೃಷ್ಟಿನ್ಯಾಪಾರವು ಮತ್ತೊಂದು ಸಾಧನದ ಅಧೀನವಾಗಿ ನಡೆಯಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಎಕೆಂದರೆ 'ಕಿಂ ಸ್ತಿವಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಪರಮಾತ್ಮನ ಸೃಷ್ಟಿಗಾಗಿ ಬೇರೆ ಯಾವ ಸಾಮಗ್ರಗಳು ಬೇಕು ? ಎಂದು ಅಕ್ಷೇಪ ಮಾಡುತ್ತದೆ. ಕಿಂ ಶಬ್ಧವು ಪ್ರಶ್ಯಾರ್ಥಕವಲ್ಲ ಆಕ್ಷೇಪಾರ್ಥದಲ್ಲೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಪ್ರಶ್ಯಾರ್ಥಕವಾಗಿದ್ದಲ್ಲಿ ಅಧಿಪ್ಠಾನಾವಿಗಳನ್ನು ಹೇಳಬೇಕಿತ್ತು. ಅದರ ಅಧಿಪ್ರಾನ ಹಾಗೂ ಸಾಮಗ್ರಿಗಳನ್ನು ಶ್ರುತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿಲ್ಲ.

> ಪ್ರತಿಪಾದಾರ್ಥ -- ಪರಮಾತ್ಯನು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಏಕೆ ಆಪೇಕ್ಷಿಸುವುದಿಲ್ಲ ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಚರಂಭಣ ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ಅಂತವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಾ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಸ್ವಿಥಾಸೀದಧಿಷ್ಠಾನಮ್ = ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುವ ಪರಮಾತ್ರೆಗಿಗೆ ಯಾವ ಆಶ್ರಯ, ಆರಂಭಣಂ ಕತಮಹ = ಸಾಮಗ್ರಿಯಾದರೂ ಯಾವುದು? ಕಥಾಽಽಸೀಶ್ = ಯಾವುದು ತಾನೆ ಇದ್ದೀತು? ಇತಿ = ಹೀಗೆ, ಆಕ್ಷೇಪಃ = ಆಕ್ಕೇಪಪಷೆ?

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – अधिष्ठानायनुक्तेः आदिशब्दाद् युक्तिभिश्र।

ಅನುವಾದ - ಪರಮಾತ್ರನಿಗೆ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಲು ಯಾವುದೇ ಆಶ್ರಯಗಳನ್ನು ಪ್ರತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿಲ್ಲ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಆದಿ ಶಬ್ದದಿಂದ ಯುಕ್ತಿಗಳಿಂದಲೂ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಅಧಿಷ್ಠಾನಗಳು ಇರಲಿಲ್ಲವೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಕಿಂ ಶಬ್ದವು ಪ್ರಶ್ನೆ ಹಾಗೂ ಆಕ್ಷೀದ ಎರಡೂ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಸಮಾನವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಪ್ರಶ್ನಾರ್ಥಕವೆಂದು ಹೇಗೆ ನಿಶ್ಚಯಸಬೇಕೇ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ -- ಅಧಿಷ್ಟಾನಾಧುತ್ತಕ:- ಅಧಿಷ್ಟಾನ ಮೊದಲಾದವುಗಳನ್ನು ಹೇಳದಿರುವುದರಂ - ಅಧಿಪ್ಪಾರ್ಗ ಕ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಅದಿಶಬ್ದರಿಂದ, ಯಾಕ್ತಿಭಾಕ್ತ - ಮಂದೆ ಹೇಳುವ ಯುಕ್ತಿಗಳಿಂದಲೂ ಮೇಲಿನ ವಿಷಯವು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ.

## ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – परतन्त्रो ह्यपेक्षेत स्वतन्त्रः किमपेक्षते। साधनानां साधनत्वं यतः किं तस्य साधनैः ।। इत्यादिभिः

ಅನುವಾದ - ಯಾವ ಕತ್ಯ್, ವು ಅಸ್ತ್ಯಕಂತ್ರನಾಗಿರುತ್ತಾನೋ ಅವನು ತಾನು ಮಾಡುವ ಸೃಷ್ಟಿಗೆ ಮತ್ತೊಂದು ಸಾಮಗ್ರಿಯನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡಬೇಕು? ಸ್ವತಂತ್ರನಾದ ಪರಮಾತ್ಥನಾರರೂ ಬೇರೆ ಯಾವುದನ್ನು ತಾನೆ ಅವಲಂಬಿಸಬೇಕು? ಸಾಧನಗಳಲ್ಲಿರುವ ಸಾಧನವೃತ್ತಾನ ಕೂಡ ಯಾರ ಅಧ್ವಿನವಾಗಿದೆಯೋ ಅಂಥ ವೃಕ್ಷಿಗೆ ಸಾಧನೆಗಳಿಂದ ಏನು ಪ್ರಯೋಜನ ?

ಪ್ರತಿಪರ್ವಾರ್ಥ -- ಯುಕ್ಟಿಗಳಿಗೆ ಆಭಾಸತ್ವಶಂಕೆಯನ್ನು ನಿರಾಸ ಮಾಡಲು ಸ್ಮೃತಿಸಿದ್ದಕ್ಕ್ನಮನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಪರಕರ್ತು: -ಅಸ್ವತಂತ್ರನಾರವನು, ಅಪೇಕ್ಷಣೀ = ಬೇರೆ ಸಾಧನಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೆ. ಸ್ವತಂತ್ರ: ಸ್ವತಂತ್ರನಾರ ಪರಮಾತ್ಮನು, ಕಿಮಪೇಕ್ಷಣೀ = ಯಾವುರಮ್ಮ ತಾನೆ ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೆ. ಸಾಧನಾನಾ = ಸಾಧನಗಳಾರ ಪ್ರಕೃತ್ಥಾದಿಗಳಿಗೆ, ಸಾಧನ್ಯಮ್ = ಸಾಧನನ್ನವು, ಯಾತ: ಯಾವ ಪರಮಾತ್ಮನಿಂದ ಬಂದಿರುತ್ತದೊಂ, ತನ್ನ : ಅಂಥ ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ, ಸಾಧನಾದಿಭ: = ಸಾಧನೆಗಳಿಂದ, ಕಿಂ = ಆಗಬೇಕಾದುದ್ದೇನು? ಇತ್ಯಾದಿಭ: ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಪ್ರಮಾಣವಚನಗಳಿಂದ ಶ್ರೀಹರಿಯು ಸ್ವತಂತ್ರನೆಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ.

# ಶ್ರೀಪದ್ಮನಾಭತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಸತ್ತರ್ಕ ದೀಪಾವಳಿ

ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಲು ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಮತ್ತೊಂದರ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಇಲ್ಲ

सत्तर्कदीपाविकः – साधनिनरपेक्षमेव जगज्जन्मादिकर्तृत्वम् अभिप्रेतं यद्विष्णोः तयुक्तिविरुद्धम् इत्याक्षिप्य समर्घयति – तदनन्यत्वमित्यादिना ।। यदुक्तं कुलालादेः साधनसापेक्षं कर्तृत्वम् असमर्थत्वाद् विष्णुस्तु अचिन्त्यशक्तित्वात् साधननिरपेक्षोऽपि विश्वं सृजति इत्यत्र श्रुतिमुदाहरति – किं स्विदिति ।।

ಮಹಾವಿಷ್ಣುವು ಯಾವುದೇ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡದೇ ಸಮಸ್ತ ಜಗತ್ರನ್ನು ಸೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂಬುದು ಸಿದ್ಧಾತಿಗಳಿಗೆ ಅಭಿವ್ಯೇತವಾದ ಪ್ರಮೇಯವಾಗಿದೆ. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯಾವ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಬರುತ್ತದೋ, ಅದನ್ನು ಆಕ್ಟೇಪ ಮಾಡಿ, ಉತ್ತರಿಸಲು ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಹೊರಟಿದೆ. ಅದನ್ನೇ 'ತದನನ್ಮತ್ತಮ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕದಿಂದ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ಕುಲಾಲಾದಿಗಳು ದಂಡ, ಚಕ್ರ, ಮಣ್ಣು ಮೊದಲಾದ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಯಿಂದ ಘಟಪಟಾದಿಗಳನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಇವುಗಳ ಅಪೇಕ್ಷೆಯಲ್ಲದೇ ಘಟಪಟಾದಿಗಳನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುವ ಸಾಮರ್ಥ್ಯ ಕುಲಾಲಾದಿಗಳಿಗೆ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಮಹಾವಿಷ್ಟುವಿಗೆ ಹೀಗಲ್ಲ. ಅಚಿಂತ್ಕಾದ್ಯುತಕಕ್ರಿಯುಳ್ಳವನಾನಿರುವುದರಿಂದ ಯಾವುದೇ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡೆದಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಸಮಸ್ತ ವಿಶ್ವವನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಈ ವಿಷಯವನ್ನು 'ಕಿಂಸ್ಕಿತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಯು ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಈ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿ 'ಕಿಂಸ್ಕಿತ್' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಉಲ್ಪೇಖ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

# 'ಕಿಂಸ್ತಿದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

सत्तर्कदीपाबिकः – आरभ्यते येन तदारम्भणम् यतो येन कारणादिना भूमिं जनयन् विश्वकर्मा विश्वद्रष्टा यां च निर्मितवान् महिना माहात्म्येन तदिषष्टानमारम्भणं च किमासीत् । पार्यिवात्यतैजसावयवि अवयवानां प्रलयात् किमासीत् कतमदासीत् कथमासीत् न किमपि न कतमदिप न कथमप्यासीत् इत्याक्षेपार्यः किं शब्दोऽत्र, न तु प्रश्नार्यः ।

ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರುವ ಅಧಿಪ್ಠಾನ ಶಬ್ದಕ್ಕೆ 'ಆರಭ್ಯತೇ ಯೇನ ತತ್ ಆರಂಭಣಂ' ಎಂಬ ನಿಷ್ಪತ್ತಿಯಿಂದ ಸೃಷ್ಟಿಗಾಧನ ಎಂದರ್ಥ. ಯಾವ ಕಾರಣದಿಂದ ಭೂಮಿಂ = ಭೂಲೋಕವನ್ನು, ಜನಯನ್ : ಸೃಷ್ಟಿರುವನೋ, ವಿಶ್ವಕರ್ಮ : ಆ ಜಗತ್ ಕರ್ತೃವಾದ ಶ್ರೀಹರಿಯು ಸಮಸ್ತ ಜಗತ್ರಿನ ಜ್ಞಾನವುಳ್ಳವನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ದ್ಯಾಂ ಚ : ಭೂಮಿಯನ್ನು, ಮಹಿನಾ : ತನ್ನ ಮಹಿಮೆಯಿಂದ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಿದನು. ತರಧಿಷ್ಠಾನಂ : ಅಂಥ ಶ್ರೀಹರಿಗೆ ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವ ಆಶ್ರೆಯವಿತ್ತು ? ಅರಂಭಣಂ ಚ ಕಿಮಾಸೀಕ್ : ಸೃಷ್ಟಿ ಸಾಧನವಾರರೂ ಯಾವುದಿತ್ತು? ಎಂಬುದು ಶ್ರುತ್ವರ್ಥ. ಪಾರ್ಥಿವ, ಆಪ್, ತೈಜನ ಇವುಗಳ ಅವಯವ ಅವಯವಿಗಳು ಪ್ರಕರ್ಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವುದಿತ್ತು ? ಯಾವುದೂ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಹೇಗೂ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು '60' ಶಬ್ದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯವಾಗಿದೆ. ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರುವ '60' ಶಬ್ದವು ಆಕೇಪಾರ್ಥಕವಾಗಿದೆ ಹೊರತು ಪ್ರಶ್ನಾಥಕವತ್ತು.

# ಆದಿಶಬ್ದದಿಂದ ಮೂರು ಯುಕ್ತಿಗಳು ವಿವಕ್ಷಿತ

सत्तर्कदीपाविकः – वाक्यशेषे अधिष्टानादेश्तरत्वेनाश्रवणात् । 'वावाशूमी जनयन् देव एकः' इति श्रवणाद् विश्वकर्ता विष्णुरेक एव आसीदित्यर्षः । सूत्रगतादिशब्दोपात्तास्तिस्रो युक्तीर्दर्शयति – परतन्त्र इति ।।

ಈ ಶ್ರತಿಯ ಮಕೃಶೇಷದಲ್ಲಿ ಅಧಿಷ್ಠಾನಾದಿಗಳಿದ್ದವು ಎಂಬುದಾಗಿ ಉತ್ತರವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿರುವುದು ಕೇಳಿಸುತ್ತಿಲ್ಲ. ಮತ್ತೇನೆಂದರೆ ಪೃಥಿವೀ, ಅಂತರಿಕ್ಕ ಇವುಗಳನ್ನು ಸೃತ್ತಿ ಮಾಡುವ ವಿಷ್ಣುವೊಬ್ಬನೇ ಇದ್ದನೆಂದು ಕೇಳಿಸುತ್ತಿದೆ. ವಿಶ್ವಶತ್ರ-ತಾದ ವಿಷ್ಣುವೊಬ್ಬನೇ ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇದ್ದನು. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಅಧಿಶಬ್ದರಿಂದ ಸ್ಪೀಕರಿಸಲ್ಪಡಬೇಕಾದ ಮೂರು ಯುಕ್ತಿಗಳನ್ನು ಪರತಂತ್ರ: ಇತ್ಯಾಧಿಯಾಗಿ ತೋರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

# ಶ್ರೀತ್ರಿವಿಕ್ರಮಪಂಡಿತಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ

# ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

# ಕುವಿಂದನಂತೆ ಈಶ್ವರನಲ್ಲ

तत्वप्रदीपः – तदनन्यत्वमारम्भणशब्दादिभ्यः । स्वतन्त्राणि बह्नि च साघनानि पटादिसृष्टौ दृष्टानि । निह तुरीतन्तुवेमादेः प्रातिस्विककार्यशक्तिः कुविन्दायधीना । अतोऽन्यसामर्प्यसङ्कृतः पटादिनिर्माता । ब्रह्मणस्त्वन्यसामप्यदिव जगत्सृष्टिः । तदनन्यत्वं स्वतन्त्रकारणस्य ब्रह्मणोऽन्यत्वेनाभावः । कुतः? 'कि स्विदासीत्' इत्यारम्भणशब्दादिभ्यः । आक्षेपस्वकृपो ह्ययं व्यपदेशः, न प्रस्तस्वकृपः । उत्तरत्राधिष्ठानारम्भणावनुकेः ।

'ತದನನ್ನತ್ವಮಾರಂಭಣಶೆಬ್ದಾದಿಭ್ಯ'' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣವು ಪ್ರಾರಂಭವಾಗುತ್ತಿದೆ. ಪಟಾದಿಗಳನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುವಾಗ ಕುವಿಂದನು ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಬಹುಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಅವೇಕ್ಷೆ ಪಡುತ್ತಾನೆ. ಯಾವ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಕುವಿಂದನು ಅವೇಕ್ಷೆ ಪಡುತ್ತಾನೆ. ಯಾವ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಕುವಿಂದನು ಅವೇಕ್ಷೆ ಪಡುತ್ತಾನೆ. ಅವರಿಸರು ಸ್ಥತಂತ್ರವಾದ ಪರೀತಂತುವೇಮಾದಿಗಳು ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾದ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಕಾರ್ಯಕ್ರಿತ್ರವುಗಳಾಗಿವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಕುವಿಂದನ ಅಧೀನವಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಕುವಿಂದನು ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ತುರೀತಂತುವೇಮಾದಿಗಳ ಸಹಕಾರದಿಂದ ಪಟಾದಿಗಳನ್ನು ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಆದರೆ ಬಹ್ನಕ್ಕು ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಮತ್ತೊಂದು ಕಾರಣವನ್ನು ಆಪೇಕ್ಷೆ ಪಡುವುದಿಲ್ಲ. ತನ್ನ ಸಾಮರ್ಥ್ಯದಿಂದಲೇ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ವಿಕೆಂದರೆ ಪ್ರಳಯಾಕಾಲವಲ್ಲಿ ಬಹ್ನವಿಗುತ ಅತಿರಿತ್ರವಾದ ಬೇರೆ ಯಾವುದೇ ಸಾಧನೆಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ವಿಷಯವನ್ನು ಹೇಗೆ ಹೇಳುತ್ತೀರಿ ? ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನಿಸಿದರೆ 'ಕಿಂ ಸ್ವಿದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಆರಂಭಣ ಮೊದಲಾದ ಶ್ರಭಗಳು ಇರುವುದರಿಂದ. ಇಲ್ಲಿರುವ 'ಕಿಂ' ಶಸ್ತ್ರವು ಆಕ್ಷೇಪಾರ್ಥ ಆರಂಭಣ ಮೊದಲಾದಶ್ರಗಳು ಯಾವುದೂ ಕೂಡ ಇರಲಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈಶ್ವರನು ಸೃತಂತ್ರವಾಗಿಯೇ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ.

# ಶ್ರೀಮಜ್ಜಯತೀರ್ಥಭಿಕ್ಷುಗಳಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ

# ತತ್ರಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

#### ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಸಂಗತಿ

तत्त्वप्रकाशिका – अत्र हरेः स्वातन्त्र्येष जगत्कारणत्वे युक्तिविरोधपरिहारादस्ति शास्त्रादिसङ्गतिः ।

ಶ್ರೀಹರಿಯು ಜಗತ್ರಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರಕಾರಣನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುವ ಯುಕ್ತಿ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಲು ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣವು ಹೊರಡುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಶಾಸ್ತ್ರಸಂಗತಿ ಅಧ್ಯಾಯಸಂಗತಿ ಹಾಗೂ ಪಾದಸಂಗತಿಗಳು ಇರುತ್ತವೆ.

#### ಸೃಷ್ಟಿಕಾರಣತ್ವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರ

तत्वप्रकाशिका – विष्णुर्जगत्सृष्ट्यादिकर्तेति उक्तम् । तस्य च स्वतन्त्रसाधनानपेक्षत्वे युक्तिविरोधप्राप्तौ न सर्वगुणत्वं तेन सिध्यतीत्यसौ निराकर्तव्य एव ।

ಮತಾವಿಷ್ಣುವು ಜಗತ್ತಿನ ಸೃಷ್ಟಾವಿಗಳಿಗೆ ಕಾರಣನಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಈ ಹಿಂದೆ ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಅಂಥ ಮಹಾವಿಷ್ಣು ಸ್ವಕಂತ್ರವಾದ ಸಾಧನವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಪಡದ ಜಗತ್ತಿನ ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಹೇಳುವುದಾರರೆ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನು ಸ್ವತಂತ್ರ ಕಾರಣನಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಬೇಕು. ಆವಾಗ ಸರ್ವಗುಣತ್ತವು ಅದನಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅರಣ್ಯಾಗಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುವುದು ಅತ್ಯಂತ ಅನಿವಾರ್ಯ.

#### ಅಧಿಕರಣದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ

# तत्वप्रकाशिका – तज्जगत्सृष्ट्यादिकं विषयः । किं स्वतन्त्रसाधनसापेक्षं न वेति संशयः । लोकदृष्टिरलीकिकत्वं च सन्देहबीजम् । स्वतन्त्रसाधनसापेक्षमिति पूर्वः पक्षः ।

ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಜಗತ್ಸಾಷ್ಟ್ಯಾದಿಗಳು ವಿಷಯ. ಜಗತ್ಸಾಷ್ಟ್ಯಾದಿಗಳಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನದ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಇದರ್ಯೂ ಅಥವಾ ಇಲ್ಲವೋ ? ಎಂಬುದೇ ಸಂದೇಹ. ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಘಟ ಮೊದಲಾದ ಪದಾರ್ಥಗಳು ಉತ್ಪತ್ತಿಯಾಗಬೇಕಾದರೆ ಕರ್ತೈವಿಗಿಂತ ಅತಿರಿಕ್ತವಾದ ಮಣ್ಣು ಮೊದಲಾದವುಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡುವುದು ಕಂಡಿದೆ. ಆದರೆ ಅಲೌಕಿಕವಾದ ಜಗತ್ತಿನ ಸೃಷ್ಟಿವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಮಣ್ಣು ಮೊದಲಾದವುಗಳಂತೆ ಮತ್ತೊಂದು ಸಾಧನಗಳು ಬೇಕಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಇದು ಸಂದೇಹಬೀಜ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಸಾಧನೆಯನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೆ ಎಂಬುದು ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ.

## ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಾಂತರಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುವನು

# तत्वप्रकाशिका – विप्रतिपना सृष्टिः कर्तृव्यतिरिक्तस्वतन्त्रसाघनसापेक्षा सृष्टित्वात् घटादिसृष्टिवदिति युक्तिसिद्धत्वात् । अन्यया तद्विरोघात् ।

`ವಿಪ್ರತಿಪನ್ನಾ ಸೃಷ್ಟಿ ಕರ್ತೃವೃತಿರಿಕ್ಷಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಸಾಪೇಕ್ಷಾ ಸೃಷ್ಟಿತ್ವಾತ್ ಘಟಾದಿಸೃಷ್ಟಿವತ್' ಘಟ ಸೃಷ್ಟಿಯು ಸೃಷ್ಟಿಯಾದ್ದರಿಂದ ಕರ್ತೃವೃತಿರಿಕ್ತನಾದ ಸೃತಂತ್ರಸಾಧನೆಯನ್ನು ಅಪಕ್ಷಿಪಡುತ್ತದೆ. ಅದೇ ೧ೀತಿಯಾಗಿ ವಿಪ್ರತಿಪನ್ನವಾದ ಸೃಷ್ಟಿಯೂ ಕೂಡ ಸೃಷ್ಟಿಯಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಕರ್ತೃವೃತಿರಿಕ್ತಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಸೃತಂತ್ರಸಾಧನವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಪಡುತ್ತದೆಂಬುದು ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಸಿದ್ಧಪಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಒಪ್ಪದಿದ್ದರೆ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವು ಜಗತ್ ಸೃಷ್ಟ್ವಾದಿಗಳಿಗೆ ತಪ್ಪಿದ್ದಲ್ಲ.

#### ಲೌಕಿಕ ದೃಷ್ಟಾಂತ

तत्वप्रकाशिका – घटसृष्टौ मृदादीनि खलु स्वतन्त्रसाधनानि । तानि विना सृष्टचनुपपत्तेः । ಘಟದ ಉತ್ಪತ್ತಿಯಾಗಬೇಕಾದರೆ ಮಣ್ಣು ಮೊದಲಾದವುಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನೆಯಾಗಿವೆ. ಮಣ್ಣು ಮೊದಲಾದವುಗಳು ಇಲ್ಲದೆ ಘಟದ ಉತ್ಪತ್ತಿನಡೆಯಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ.

#### ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಉಪಸಂಹಾರ

तत्वप्रकाशिका – अतो ब्रह्म स्वतन्त्रसाधनसाधेक्षमेव सृष्ट्यादिकार्त्रिति न तस्य जगजन्मादिकारणत्वेन मर्वगुणपूर्णत्वसिद्धिरिति प्राप्ते सिद्धान्तयत्सूत्रमुपन्यस्य व्याचष्टे ॥ तदनन्यत्वमिति ॥

ಅದರಂತೆ ಬ್ರಹ್ಮನೂ ಕೂಡ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಮಾಡಬೇಕಾದರೆ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಸಾಧನೆಯನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆಪಟ್ಟು ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡಬೇಕು. ಆದ್ದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮಾಗಿ ಜಗಜ್ಜನ್ನಾಧಿಕಾರಣತ್ವೇನೆ ಸಕಲಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣತ್ವವು ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಇಷ್ಟು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ.

ಸಿದ್ಧಾಂತಸ್ಥಾಪಕವಾದ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಉಪನ್ಯಾಸ ಮಾಡಿ 'ತದನನ್ನತ್ವಮ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

# ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಾಂತರದ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಇಲ್ಲ

तत्त्वप्रकाशिका - यद्यपि घटादिसृष्टिः स्वतन्त्रबहुसाधनसापेक्षा दृष्टा तथाऽपि नैतददृष्टान्ते न ब्रह्मणो जगत्सृष्टिस्तया कल्प्या । किन्तु स्वतन्त्रसाधनस्य तदनन्यत्वं । किमुक्तं भवति - स्वरूपसामप्यदिव तस्य सृष्टिः । कुतः ? यतः किंस्विदिति शुतावधिकद्यानादिसाधनायाक्षेपः क्रिपते । आक्षेपस्य विपर्यये पर्यवसानात् । अनुमानं तु श्रुतिविरोधादप्रमाणमेवेति भावः ।

ವಾಸ್ತವಿಕವಾಗಿ ಘಟ ಮೊದಲಾದವುಗಳ ಉತ್ಪತ್ತಿಯು ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಅನೇಕ ಸಾಧನೆಯನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಟ್ಟಿರುವುದು ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಕಂಡಿದೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಈ ದೃಷ್ಟಾಂತದಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನ ಜಗತ್ಸಾಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಸಾಧನೆಯನ್ನು ಕಲ್ಪಿಸುವುದು ತಪ್ಪು. ಇದರಿಂದ ಏನು ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತು ? ಎಂದರೆ ಸ್ವರೂಪನಾಮರ್ಥ್ಯದಿಂದಲೇ ಬ್ರಹ್ಮನು ಜಗತ್ರಿನ ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಏಕೆಂದರೆ 'ಕೆಂಸ್ಟಿದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಅಧಿಪ್ಯಾನ ಮುಂತಾದ ಸಾಧನೆಗಳು ಬ್ರಹ್ಮನ ಸೃಷ್ಟಿಗೆ ಏಕೆ ಬೇಕು ? ಎಂದು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಈ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ವಿಪರ್ಯವರ್ಯವರ್ಮನ ಮಾಡಬೇಕು. ಮತ್ತು ಬ್ರಹ್ಮನ ಸೃಷ್ಟಿಗೆ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಪ್ರತಿಮಲ್ಲಿ ಹೇಳಿಯೇ ಇಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಂಥ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನೆಗಳು ಯಾವುದೂ ಕೂಡ ಇಲ್ಲವೆಂದೇ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಅನುಮಾನವು ಶ್ರುತಿವಿರುದ್ಧವಾದ್ದರಿಂದ ಅಪ್ಪಮಾಣವೆಂದು ಶೀಯಬೇಕು?

#### ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿ 'ಬಹು' ಎಂಬುದರ ಸಾರ್ಥಕ್ಕ ಚಿಂತನೆ

# तत्वप्रकाशिका – ईश्वरसृष्टेः स्वतन्त्रसाधनसापेक्षत्वमात्रसाधने सिद्धसाधनता स्यादिति बह्रित्युक्तम् ।

ಈಶ್ವರಸೃಷ್ಟಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಸಾಧನೆಯ ಅಪೇಕ್ಷೆಯದೆ ಎಂದು ಅನುಮಾನದಿಂದ ಸಾಧಿಸುವುದಾದರೆ ಸಿದ್ಧನಾಧನತಾದೋಷ ಬರುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ತನ್ನ ಜ್ಞಾನ ಇಚ್ಚಾದಿಗಳನ್ನು ಈಶ್ವರನು ಅಪೇಕ್ಷ ಪಡುತ್ತಾನೆಂದು ಸಾವೂ ಕೂಡ ಒಪ್ಪಿದ್ದೇವೆ. ಈ ಸಿದ್ಧನಾಧನ ದೋಷವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಲು ಈಶ್ವರನಿಗಿಂತ ಬೇರೆಯಾದ ಅನೇಕ ಸಾಧನೆಗಳ ಅಪೇಕ್ಷೆಯು ಬರಬೇಕಾದೀತೆಂದು ಸಾಧಿಸಬೇಕು. ಈಶ್ವರಸೃಷ್ಟಿಗೆ ಬಹುಸಾಧನಸಾಪೇಕ್ಷ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪಿಲ್ಲವೆಂದು ಸಿದ್ಧನಾಧನತಾದೋಪಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ.

## ಸೃಷ್ಟಿಯ ಆದಿಯಲ್ಲಿ ಯಾವ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವಿತ್ತು ?

तत्त्रप्रकाशिका – विश्वकर्मा इतिः यतो येनाधिष्ठानादिना भूमिं यां च जनयन् जनयिता विशेषेण बभ्व । येन च महिस्ना विश्वतश्चक्षुरावृणोत् तदिष्ठानं किमासीत् ।

ಸಮಗ್ರ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುವ ಶ್ರೀಹರಿಯು ಯಾವ ಅಧಿಷ್ಠಾನಾದಿಗಳಿಂದ ಭೂಮಿಯನ್ನು ಹಾಗೂ ಅಂತರಿಕ್ಷವನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಿ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಇದ್ದನೋ ಯಾವ ಮಹಿಮೆಯಿಂದ ವಿಶ್ವತಶಕ್ಷ್ಣುವಾಗಿ ಎಲ್ಲಾ ಅಧಿಷ್ಟಾನವನ್ನು ಆವರಿಸಿರುವನೋ ಅಂಥ ಅಧಿಷ್ಟಾನವಾದರೂ ಸೃಷ್ಟಿಯ ಆದಿಯಲ್ಲಿ ಯಾವುದಿತ್ತು ?

# ಆರಂಭಣಶಬ್ದದ ನಿಷ್ಪತ್ತಿ

तत्वप्रकाशिका – आरभ्यतेऽनेनेत्यारम्भणं साधनं वा कतमदासीत् । कयंरूपं चाऽसीत् । न किश्चित्कयमगीत्यर्थः । किश्चव्ह्स्य प्रश्नाक्षेपयोः समत्वात्प्रश्नोऽपं किं न स्यारित्यत आङ् – अपिष्ठानारिति ॥

'ಆರಭ್ಯತೇ ಅನೇನೇತಿ ಆರಂಭಣಮ್' ಎಂಬ ವ್ಯುತ್ತತ್ತಿಯಿಂದ ಸೃಕ್ಷಿಯ ಪ್ರಾರಂಭದಲ್ಲಿ ಯಾವ ಸಾಧನವಿತ್ತು ಮತ್ತು ಅದು ಯಾವ ರೂಪದಿಂದ ಇತ್ತು ? ಮತ್ತು ಹೇಗಿತ್ತು ? ಯಾವುದೂ ಇರಲಿಲ್ಲ ಹೇಗೂ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಈ ಶ್ರುತಿಯು ಆಭಿಪ್ರಾಯ.

'ಕಿಂ' ಶಬ್ದಕ್ಕೆ ಆಕ್ಷೇಪವೆಂದಷ್ಟೆ ಅರ್ಥವಲ್ಲ. ಪ್ರಶ್ನೆ ಎಂಬರ್ಥವೂ ಇರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಶ್ನಾರ್ಥದಲ್ಲಿ 'ಕಿಂ' ಶಬ್ದವನ್ನೇಕೆ ಇಲ್ಲಿ ಹೇಳಬಾರದು ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸಲು 'ಅಧಿಷ್ಠಾನಾನುಕ್ರೇ ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕದ ಮಾತು ಹೊರಟಿದೆ.

# 'ಕಿಂ' ಶಬ್ದವು ಆಕ್ಷೇಪಾರ್ಥಕ

तत्वप्रकाशिका – प्रमनस्वेत्परिहारो वक्तव्यः । किंस्विद्धिमस्य भेषजमित्यादिवत् । अत्र परिहारायाधिष्ठानाधनुक्तेर्नायं प्रम्नः किं त्वाक्षेप एवेति भावः । युक्तिविरुद्धं चानुमानमिति भावेनाऽइ – आदीति ॥ अत्रापरतन्त्रत्वात्स्वतन्त्रत्वात्साधनसत्ताप्रदत्वादिति व्यतिरेकिहेतुत्रयं सूचितं भवति ॥ १५ ॥

ಒಂದುವೇಳೆ ಕಿಂಶಬ್ಧವು ಪ್ರಶಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಇದ್ದಿದ್ದರೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡುವ ವಾಕ್ಕವಿರಬೇಕಿತ್ತು. ಉದಾ - 'ಕಿಂಸ್ಕಿದ್ದಿಮಕ್ಕ ಭೇಷಜಮ್' ಭಳಿಗೆ ಯಾವುದು ಔಷಧಿಯೆಂದು ಕೈತ್ರಿರೀಯೋಪನಿಷತ್ರಿನಲ್ಲಿ ಪ್ರಶ್ನಿಸಿದಾಗ ಅಗ್ನಿಯು ಔಷಧಿಯೆಂದು ಉತ್ತರಿಸಲಾಗಿದೆ. ಅದೇ ಇದರಿಂದ ಏನು ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತು ? ಎಂದರೆ ಸ್ವರೂಪನಾಮರ್ಥ್ಯದಿಂದಲೇ ಬ್ರಹ್ಮನು ಜಗತ್ರಿನ ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಏಕೆಂದರೆ 'ಕಿಂಸ್ಟಿದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಅಧಿಪ್ಯಾನ ಮುಂತಾದ ಸಾಧನೆಗಳು ಬ್ರಹ್ಮನ ಸೃಷ್ಟಿಗೆ ಏಕೆ ಬೇಕು ? ಎಂದು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಈ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ವಿಪರ್ಯಪರ್ಯವವಾನ ಮಾಡಬೇಕು. ಮತ್ತು ಬ್ರಹ್ಮನ ಸೃಷ್ಟಿಗೆ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಪ್ರತಿಮಲ್ಲಿ ಹೇಳಿಯೇ ಇಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಂಥ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನೆಗಳು ಯಾವುದೂ ಕೂಡ ಇಲ್ಲವೆಂದೇ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಅನುಮಾನವು ಶ್ರುತಿವಿರುದ್ದವಾದ್ದರಿಂದ ಅಪ್ಪಮಾಣವೆಂದು ತೀಯಬೇಕು.

ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿ 'ಬಹು' ಎಂಬುದರ ಸಾರ್ಥಕ್ಕ ಚಿಂತನೆ

तत्वप्रकाशिका – ईश्वरसृष्टेः स्वतन्त्रसाधनसापेक्षत्वमात्रसाधने सिद्धसाधनता स्यादिति बह्धित्युक्तम् ।

ಈಶ್ವರಸೃಷ್ಟಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಸಾಧನೆಯ ಅಪೇಕ್ಷೆಯಿದೆ ಎಂದು ಅನುಮಾನದಿಂದ ಸಾಧಿಸುವುದಾದರೆ ಸಿದ್ಧನಾಧನತಾದೋಷ ಬರುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ತನ್ನ ಜ್ಞಾನ ಇಬ್ಬಾದಿಗಳನ್ನು ಈಶ್ವರನು ಅಪೇಕ್ಷ ಪಡುತ್ತಾನೆಂದು ಸಾವು ಕೂಡ ಒಪ್ಪಿದ್ದೇವೆ. ಈ ಸಿದ್ಧನಾಧನ ದೂಷವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಲು ಈಶ್ವರನಿಗಿಂತ ಬೇರೆಯಾದ ಅನೇಕ ಸಾಧನೆಗಳ ಅಪೇಕ್ಷೆಯು ಬರಬೇಕಾದೀತೆಂದು ಸಾಧಿಸಬೇಕು. ಈಶ್ವರಸೃಷ್ಟಿಗೆ ಬಹುಸಾಧನಸಾಪೇಕ್ಷ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪಿಲ್ಲವೆಂದು ಸಿದ್ಧನಾಧನತಾರೋಷಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ.

ಸೃಷ್ಟಿಯ ಆದಿಯಲ್ಲಿ ಯಾವ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವಿತ್ತು ?

तत्वप्रकाशिका – विश्वकर्मा हरिः यतो येनाधिष्ठानादिना भूमिं यां च जनयन् जनयिता विशेषेण बभूव । येन च महिस्ना विश्वतश्चक्षुरावृणोत् तदिष्ठानं किमासीत् ।

ಸಮಗ್ರ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುವ ಶ್ರೀಹರಿಯು ಯಾವ ಅಧಿಷ್ಠಾನಾದಿಗಳಿಂದ ಭೂಮಿಯನ್ನು ಹಾಗೂ ಅಂತರಿಕ್ಷವನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಿ ವಿಶೇಷನಾಗಿ ಇದ್ದನೋ ಯಾವ ವುಹಿಮೆಯಿಂದ ವಿಶ್ವತಶ್ವಕ್ಷುವಾಗಿ ಎಲ್ಲಾ ಅಧಿಷ್ಠಾನವನ್ನು ಆವರಿಸಿರುವನೋ ಅಂಥ ಅಧಿಷ್ಠಾನವಾದರೂ ಸೃಷ್ಟಿಯ ಆದಿಯಲ್ಲಿ ಯಾವುದಿತ್ತು ?

#### ಆರಂಭಣಶಬ್ದದ ನಿಷ್ಪತ್ತಿ

तत्वप्रकाशिका – आरभ्यतेऽनेनेत्यारम्भणं साधनं वा कतमदासीत् । कयंरूपं चाऽसीत् । न किश्चित्कयमपीत्ययः । किश्चदस्य प्रश्नाक्षेपयोः समत्वात्प्रश्नोऽयं किं न स्यादित्यत आह् – अधिष्ठानादिति ।।

'ಆರಭ್ಯತೇ ಅನೇನೇತಿ ಆರಂಭಣಮ್' ಎಂಬ ವ್ಯುತ್ತತ್ತಿಯಿಂದ ಸೃತ್ತಿಯ ಪ್ರಾರಂಭದಲ್ಲಿ ಯಾವ ಸಾಧನವಿತ್ತು ಮತ್ತು ಆರು ಯಾವ ರೂಪದಿಂದ ಇತ್ತು ? ಮತ್ತು ಹೇಗಿತ್ತು ? ಯಾವುದೂ ಇರಲಿಲ್ಲ ಹೇಗೂ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಈ ಶ್ರುತಿಯು ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

'ಕಿಂ' ಶಬ್ದಕ್ಕೆ ಆಕ್ಷೇಷವೆಂದಷ್ಟೆ ಅರ್ಥದಲ್ಲ. ಪ್ರಶ್ನೆ ಎಂಬರ್ಥವೂ ಇರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಶ್ನಾರ್ಥದಲ್ಲಿ 'ಕಿಂ' ಶಬ್ದವನ್ನೇಕೆ ಇಲ್ಲಿ ಹೇಳಬಾರದು ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸಲು 'ಅಧಿಷ್ಟಾನಾನುಕ್ರೇ ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕದ ಮಾತು ಹೊರಟಿದೆ.

# 'ಕಿಂ' ಶಬ್ದವು ಆಕ್ಷೇಪಾರ್ಥಕ

तत्वप्रकाशिका – प्रश्नश्चेत्परीहारी वक्तव्यः । किस्विद्विमस्य भेषजिस्त्यादिवत् । अत्र परिहारायापिष्ठानाधनुक्तेनायं प्रकः कि त्वाक्षेप एवेति भावः । युक्तिविकद्धं चानुमानमिति भावेनाऽङ्क – आदीति ।। अत्रापरतन्त्रत्वात्स्वतन्त्रत्वात्साधनसत्ताप्रदत्वादिति व्यतिरेकिहेतुत्रयं स्चितं भवति ।। १५ ।।

ಒಂದುವೇಳ ಕಿಂಶಬ್ದವು ಪ್ರಶ್ನಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಇದ್ದಿದ್ದರೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡುವ ವಾಕ್ಕವಿರಬೇಕಿತ್ತು. ಉದಾ - 'ಕಿಂಸ್ಟಿದ್ದಿಮಸ್ಕ ಭೇಷಜಮ್' ಧಳಿಗೆ ಯಾವುದು ಔಷಧಿಯೆಂದು ಶೈತ್ರಿರೀಯೋಪನಿಷತ್ರಿನಲ್ಲಿ ಪ್ರಶ್ನಿಸಿದಾಗ ಅಗ್ನಿಯು ಔಷಧಿಯೆಂದು ಉತ್ತರಿಸಲಾಗಿದೆ. ಅದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ ಇಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಅಧಿಷ್ಠಾನಾದಿಗಳನ್ನು ಹೇಳಬೇಕಾಗಿತ್ತು. ಹೇಳಲ್ಲವಾದ್ದರಿಂದ 'ಕಿಂ' ಶಬ್ದವು ಪ್ರತ್ಯಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಸಷ್ಟವಾಗುತ್ತದೆ. ಆಕ್ಷೇಪಾರ್ಥದಲ್ಲೇ 'ಕಿಂ' ಶಬ್ದವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಸಬೇಕು, ಅನುಮಾನವು ಯುಕ್ತಿವಿರುದ್ಧವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ 'ಆದಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಯದ ಮಾತಿನಿಂದ ಸಮರ್ಥಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

'ಅಪರತಂತ್ರತ್ವಾತ್, ಸ್ವತಂತ್ರತ್ವಾತ್, ಸಾಧನಸತ್ರಾಪ್ರದತ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಮೂರು ವ್ಯತಿರೇಕ ಹೇತುಗಳನ್ನು ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಸೂಚಿಸಿದ್ದಾರೆ.

# ಮಂತ್ರಾಲಯ ಪ್ರಭುಗಳಾದ ಶ್ರೀರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥಶ್ರೀಪಾದರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಭಾವದೀಪ

ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಮಾಡುತ್ತಿರುವ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಪರಿಹಾರ.

भावदीपः — ॥ तदनन्यत्वमारंभणशब्दादिभ्यः ॥ १५ ॥ युक्तीति ॥ साधनान्तराणां सत्ताशक्त्यादेः स्वातन्त्र्यसाधकबहुयुक्तिविरोधपरिहारादित्यर्थः। तेन जगत्सुष्ट्यादि कर्तृत्वेन्त्यर्थः। तादृशसाधनसाधेक्षकर्तरि ब्रह्मादौ सर्वगुणत्वादृष्टेरिति भावः।

ಟಣೆಯಲ್ಲಿ 'ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಪರಿಹಾರಾತ್' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಪರಮಾತ್ಮನು ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಮಾಡಲು ಯಾದ ಸಾಧನಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೋ ಅವುಗಳ ಸತ್ತಾ ಹಾಗೂ ತಕ್ಷಿ ಮದಲಾದವುಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿವೆ. ಹೀಗೆ ಬೆಗಾ ಸಧನೆಗಳ ಸತ್ತಾರಿಗಳಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರ್ಯವಾಧಕವಾದ ಬಹುಬಗೆಯ ಯುಕ್ತಿಗಳ ಏರೋಧವನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಪರಹರಿಸುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದೆಂದ ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಕುಹುಬಿಸುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದೆಂದ ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಪರಹರಿಸುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದೆಂದ ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಮಹರುಪತ್ತಿದ್ದಿ ಅದ್ದೆಂದ ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಮಹರಪ್ಪುತ್ತಿದ್ದಾಗುತ್ತಿದ್ದು ತಂತ್ರಕ್ಕೆ ಸಂತ್ರಮಾಗುತ್ತದೆ. 'ತೇನೆ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ 'ಜಗತ್ಸ್ಪಪ್ಪ್ನಾರಿಕರ್ತೃತ್ತಿದರೆ ಎಂದರ್ಥ. ಜಗತ್ಸ್ಪಪ್ಪ್ನಾರಕರ್ತ್ಯಕ್ಕೆ ಬಿರುಮಾಗುತ್ತದಿಲ್ಲವೆಂದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಏಕೆಂದರೆ ಯಾದ ಚಿತುಮುಗುತ್ತಿ ಬ್ರಹ್ಮಾರಿಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನೆಯನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡುವುದರಿಂದ ಸರ್ವಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣದಾಗುಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

#### ಪ್ರಥಮಸೂತ್ರದ ಜೊತೆ ಅಧಿಕರಣದ ಸಂಗತಿ.

भावदीपः - अत्र जन्मादिसूत्रे विवक्षितं स्वतन्त्रसाधनान्तरानपेक्षकर्तृत्वं न सिद्ध्यतीत्येवोक्त्वा जन्मादिसूत्रेणास्य सङ्गतत्वे वाच्ये तेन सर्वगुणत्वं न सिध्यतीति जिज्ञासास्त्रस्थब्रह्मपदोक्तगुणपूर्त्वीसद्ध्युक्तिस्तु जन्मादिसूत्रे तादुशकर्तृत्वविवक्षाभावे गुणपूर्त्विसिद्ध्या विद्यासाया एवासिद्धिरितं बाधकोपदर्शनमुखेन तत्सूत्रेण तादुशकर्तृत्वस्य विवक्षितत्वं दर्शयितुम् - स्वतन्त्रेति ।। कर्जन्येति योज्यम्। स्वातन्त्र्यं च कर्जनधीनसत्तादिसच्यम् ।।

ಈ ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಜನ್ಫಾರಿಸೂತ್ರದಿಂದ ಸಂಗತಿ ತೋರಿಸಿದರ ಸಾಕು, ಜನ್ಫಾರಿಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಪರಮಾತ್ರಮ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಯಾವುದೇ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಕೆ ಪಡುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗೆಯೇ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಈ ಪ್ರಮಾಣುವು ಯಾತ್ರವಾಗುವುಲ್ಲಿ ಎಕೆಂದರೆ ಯಾಕ್ರಿವಿರೋಧವು ಬರುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ನರವಾಗಿ ಜನ್ಫಾರಿಸೂತ್ರದಿಂದಲೇ ಸಂಗತಿಯನ್ನು ಹೇಳಬಹುದು. ಗುಣಪರವೂರ್ಣಾತ್ರವನ್ನು ಹೇಳುವ ಪ್ರಥಮಸೂತ್ರದಿಂದ ಸಂಗತಿಯನ್ನು ಎಕೆ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ?

ಹೌದು, ಆದರೆ ಜನ್ಮಾರಿಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ಬಸತ್ಯರ್ಕೃತ್ಯವು ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಕೊಡೆದಿದ್ದರೆ ಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣತ್ಯವು ಕೂಡ ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಆಗ ಪರಮಾತ್ರನ ಬಗ್ಗೆ ಜಿಜ್ಜಾಸೆಯೇ ಅಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಬಾರಕವನ್ನು ತೋರಿಸುವ ಮೂಲಕ ಪ್ರಥಮಸೂತ್ರದ ಜೊತೆ ಸಂಗತಿಯನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅದಕ್ಕೆ ಪೂರಕವಾಗಿ ಜನ್ನಾರಿಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವ ಜಗತ್ಯರ್ತ್ಯಕ್ತವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿದ್ದಾರೆ. 'ಸ್ವಂತ್ರಸಾರ್ಪನ್ನು' ಎಂದಲ್ಲಿ 'ಕರ್ತಸ್ವಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಾಪೇಷ್ಟ್' ಎಂದು ಯೋಜನೆ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಕರ್ಕ್ನವಿಗಿಂತ ಭಿನ್ನವಾದ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವನನ್ನು ಆಶೇಕ್ಷೆ ಪಡುವಿಕೆಯು ಇವರ ಅರ್ಥ. 'ಸ್ವಾತಂತ್ರ ಪರಕ್ಕೆ ಕರ್ತ್ಯಂಥನವಾದ ಸತ್ತು, ಶಕ್ತಿ ಮೊದಲಾದವುಗಳ ಇರುವಿಕೆ ಎಂದರ್ಥ.

# ಅಲೌಕಿಕತ್ತಂ ಎಂಬ ಸಂದೇಹ ಕೋಟಿಯ ವಿವರಣೆ

भावदीपः - अलौकिकत्विमिति।। अन्यभावव्यावृत्तेरचेत्यत्रोक्तदिशा सष्टुरीशस्यालौकिकत्वाद्वा परमतस्सेतून्मानसम्बंधभेदव्यपदेशेभ्य इत्यत्र वक्ष्यमाणदिशा सृष्ट्यादीशगुणजातस्यातौकिकत्वाद्वा उत्ताना वै देवगवा वहन्तीत्यादेरतौकिकानां देवगवानां उत्तानानामेव वहनमिव स्वतन्त्रसाधनानपेक्षमपि सृष्ट्यादिकं संभाव्यत इति भावः।

ಟಣೆಯಲ್ಲಿ 'ಅಲೌಕಿಕತ್ತಮ್' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಯಾವ ಸೃಷ್ಟ ಇದರೋ ಆದು ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಸಾಧನೆಯನ್ನು ಅವೇಕ್ಕೆ ಪಡುತ್ತದೆ. ಎಕೆಂದರೆ ಇದು ಲೌಕಕವಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ಜಗಿತ್ತಿನ ಸೃಷ್ಟಿಯು ಅಲೌಕಕವಾದವುಂದ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಸಾಧನೆವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡುದಿರಬಹುದು ಎಂಬುದಾಗಿ ಟೇಕೆಯ ವಾಕ್ಷಕ್ಕೆ ಅಧಿಪ್ರಾಯ. ಜಗಿತ್ತಿನ ಸೃಷ್ಟಿಯು ಈ ಅಲೌಕಕ ಎಂಬುದನ್ನು 'ಅನ್ಯಭಾವವ್ಯಾವೃತ್ವೇಡ್ಸ್ (೧-೩-೧.೨) ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಬೇರೆ ವಸ್ತುಗಳಲ್ಲಿರುವ ಧರ್ಮನ್ನು 'ಅನ್ಯಭಾವವ್ಯಾವೃತ್ವೇಡ್ಸ್ (೧-೩-೧.೨) ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಬೇರೆ ವಸ್ತುಗಳಲ್ಲಿರುವ ಧರ್ಮನ್ನು 'ಅನುವುದ್ಯ ಬೇರುವುದ ರಮರಾವ 'ಪರುವುದ್ಯ ಬೇಕನಾಯನೆಯಲಂಧದ್ಯಪದೇಶೇಷ್ಟ್ಸ್' (೩-೨-೩-೨) ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನ್ನಲ್ಲಿರುವ ಸರ್ಮವು ಅದ್ದಂತಿಯ ಸಂಭವಾಗಿ ಮುಂದೆ ಸಮರ್ಹನ ಮಾಡುವರದಿದ್ದಾರೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಪರಮಾತ್ರನಲ್ಲಿರುವ ಸ್ಥಷ್ಟಾದಿ ಗುಣಗಳ ಸಮೂಹವು ಅಲೌಕಕವಾಗಿದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರಗಾಗನವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷ ಪಡುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಸಂದೇಹದ ಎರಡನೇ ಕೋಟಿಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯವಾಗಿದೆ. 'ಉತ್ತಾವಾ ವೈ ದೇವಗುವಾ ವಹಂತಿ' ಎಂಬುದಾಗಿ ವೇದಮಂತ್ರಗಳು ಹೇಳುವಂತ ಅಲೌಕಕವಾಗಿದೆ. ಅದರಂತ ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬರು ಕೂಡ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಧನವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಟ್ಟು ಸೃಷ್ಟಿಮಾಡಬಹುದು. ಆದರೆ ಪರಮಾತ್ರನು ಹಾಗೆ ಮಾಡಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ ಎಕೆಂದರೆ ಲೋಕೆರಿಲಕ್ಷಣವಾಗಿದ್ದಾನ ಎಂದು ಕೂಡ ತಿಳಿಯಬೇಕು.

## ಅಕರ್ತೃತಂತ್ರತ್ವಂ ಎಂಬ ನ್ಯಾಯವಿವರಣದ ವಿವರಣೆ.

भावदीपः – लौकिककार्याणामनुसारेणाकर्तृतन्त्रत्वमिति न्यायविवरणेऽ कर्तृतन्त्रत्वमित्यस्य कर्तृव्यतिरिक्तस्वतन्त्रसाधनाधीनत्वमित्यर्थमुपेत्य दृष्टान्तोक्तिपरस्वत न्त्रेत्यादिभाष्यसूचितां युक्तिमाह – विप्रतिपन्नेति ।।

ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ 'ವಿಪ್ರತಿಪನ್ನಾ, ಸೃಷ್ಟಿ, ಕರ್ತೃವೃತಿರಿಕ್ಷಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಸಾಪೇಣ್ಣ, ಸೃಷ್ಟಿತ್ವಾತ್ ಘಟಾದಿಸೃಷ್ಟಿವತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ನ್ಯಾಯವಿವರಣದಲ್ಲಿರುವ 'ಅಕರ್ಕೃತಂತ್ರತ್ವಂ' ಎಂಬುದನ್ನೇ ಕರ್ತೃವ್ಯತಿರಿಕ್ಷಕ್ಕಂತ್ರಸಾಧನಸಾವೇಕ್ಕಾ ಎಂಬುದಾಗಿ ವಿವರಣೆ ಮಾಡುವ ಮೂಲಕ ಸಾಧ್ಯನಿರ್ದೇಶವನ್ನು ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ರೋಕದ್ದಪ್ಪಾಂತವನ್ನು ಹೇಳಲು ಹೊರಟರುವ 'ಸ್ವತಂತ್ರ ಬಹುಸಾಧನ್' ಇತ್ಯಾಧಿಯಾದ ಮಾತಿನಿಂದ ಸೂಚಿತವಾದ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಇದೇ ಆನುಮಾನಪ್ರಯೋಗದ ಮೂಲಕ ತೀಸಿದ್ದಾರೆ.

#### ಭಾಷ್ಯಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾದ ಸಾಧ್ಯನಿರ್ದೇಶ ಏಕಿಲ್ಲ?

भावदीपः – सिद्धसाधनतानिरासाय साध्यविशेषणम्। अत्र भाष्यदिशा स्वतन्त्रबहुसाधनसापेक्षेति साध्ये निर्देष्टव्ये न्यायविवरणरीत्या साध्यनिर्देशस्तु ज्ञानेच्छादिकमादाय सिद्धसाधनताव्युदासाय।

ಧಾಷ್ಟರ ಪ್ರಕಾರ ಈ ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿ 'ಸ್ವಕಂತ್ರಬಹುಸಾಧನಾವೇಕ್ತಾ' ಎಂಬ ಸಾಧ್ಯನಿರ್ದೇಶವನ್ನು ಮಾಡಬೇಕಿತ್ತು, ಆರಂ ಸ್ವಾಯವಿರರಣಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ 'ಕರ್ತ್ಯವ್ಯತಿರಕ್ಷನ್ಯತ್ತನಾಧನಾವೇಕ್ತು ಎಂಬದಾಗಿ ಸಾಧ್ಯನಿರ್ದೇಶವನ್ನು ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಹೀಗೆ ಸ್ವಾಯವಿವರಣವನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿದ್ದರಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಧನತಾ ದೋಷವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಧಾಷ್ಟಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ ಎಕೆ ಸಾಧ್ಯನಿರ್ದೇಶ ಮಾಡಿಲ್ಲ, ಒಂದು ವೇಶೆ ಸ್ವಕಂತ್ರವಾದ ಬಹುಸಾಧನೆಯನ್ನು ಅಪಕ್ಕೆ ಪಡುತ್ತದೆ ಎಂದಷ್ಟೇ ಸಾಧ್ಯನಿರ್ದೇಶವನ್ನು ಮಾಡಿದ್ದಲ್ಲಿ ಜ್ಞಾನ ಹಾಗೂ ಇಟ್ಟೆಗಳನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿ ಸಿದ್ಧವಾಧನಕಾರೋಪವು ಪ್ರಾಮಾಗುತ್ತಿತ್ತು. ಎಕೆಂದರೆ ಯಾವುದೇ ಸ್ವಕ್ಷಿಗೆ ಜ್ಯಾನ ಹಾಗೂ ಇಟ್ಟೆಗಳ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತವೆ. ಅವು ಸ್ವಕ್ಷವಾಗುತ್ತಿತ್ತು. ಎಕೆಂದರೆ ಯಾವುದೇ ಸ್ವಕ್ಷಿಗೆ ಜ್ಯಾನ ಹಾಗೂ ಇಟ್ಟೆಗಳ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತವೆ. ಅವು ಸ್ವಕ್ಷವಾಗುತ್ತಿತ್ತು. ಎಕೆಂದರೆ ಯಾವುದೇ ಸ್ವಕ್ಷಿಗೆ ಜ್ಯಾನ ಹಾಗೂ ಇಟ್ಟೆಗಳ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತವೆ. ಅವು ಸ್ವಕ್ಷವಾಗುತ್ತಿತ್ತು. ಎಕೆಂದರೆ ಯಾವುದೇ ಸ್ವಕ್ಷಿಗೆ ಜಾನ್ನು ಅರಾಗುತ್ತವಾಗಿ ಹೇರಿದ್ದಾರೆ. ಇದರಿಂದ ಜ್ಯಾನೇಷ್ಟೆಗಳನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿ ಸಿದ್ಧವಾಧನಹಾರೋಪವನ್ನು ಹೇಳಲು ಬರುವುದಿಲ್ಲ.

## ಕರ್ತೃತ್ವದ ಪರಿಷ್ಕಾರ

भावदीप: - कर्मनिर्णयटीकायां कर्तृत्वं च कार्यकारणक्रियाफलाभिज्ञानतिरच्छा प्रयत्मपूर्वकः स्पन्द इत्युक्तेः कर्तृव्यतिरिक्तेत्युक्त्यैव ज्ञानेच्छाद्यन्यस्वतन्त्रसाधनसापेक्षेत्य र्थलाभ इति भावः। ಕರ್ಮನಿರ್ಣಯಟಣೆಯಲ್ಲಿ 'ಕರ್ತೃತ್ವ' ಎಂದರೆ ಕಾರ್ಯಕಾರಣಕ್ರಿಯಾಫಲಾಭಿಜ್ಞಾನ್ನತೆದಿಜ್ಛು. ಪ್ರಯತ್ನ ಪೂರ್ವಕವಾದ ಸ್ವಂದ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಹೀಗೆ ಕರ್ಶೃವೃತಿರಿಕ್ಕ ಎಂಬುದರಿಂದಲೇ ಜ್ಞಾನೇಜ್ಭಾಗಳಿಗಿಂತ ಅನ್ನವಾದ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನೆಯನ್ನು ಅಪೇಕ್ತೆ ಪಡಬೇಕು ಎಂಬರ್ಥವು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ.

ವಿವರಣೆ – ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿ 'ಸ್ವತಂತ್ರಗಾಧನಾವೇಣ್ಡ' ಎಂದಷ್ಟೇ ಹೇಳಿದರೆ ಪ್ಷಾನೇಚ್ಚೆಗಳ ಅವೇಶ್ವೆ ಇರುವಕೆಯು ಪ್ರತಿವಾದಿಗೆ ಸಿದ್ಧವಾಧಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಧನಾಮೋಷವು ರಾಜಿಪ್ಪನ್ನ ತಿನೇತಿದ್ದಾರೆ. ಇದೇ ಪರಿಹಾರಣ್ಣ ಗಿ 'ಕರ್ಕ್ಷವೈ ಶಿಶ್ವ್ ಎಂಬ ವಿಶೇಷಣವನ್ನು ನೀಡಿದ್ದಾರೆ. ಇದಂದ ಸಿದ್ಧವಾಧನಾಮ ಹೇಗೆ ಪರಿಹಾರಣಾಯತು? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಪ್ರಶ್ನೆ 'ತರ್ಮನಿರ್ಣಯ' ಇತ್ತಾದಿ ಪಾಕ್ಕದಿಂದ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಕರ್ಕ್ಯತ್ರಶಟ್ಟ್ರಕ್ಕೆ ಕಾರ್ಯ, ಕಾರಣ, ಕ್ರಿಯೆ ಹಾಗೂ ಫಲ ಇವುಗಳ ಪರಪೂರ್ಣಜ್ಞಾನ್ನವ ಇರಚೇತು. ಹಾಗೂ ಯಾವ ಮ್ರವನ್ನು ಸ್ಥಷ್ಟವಾಹನಾಮನೂ ಅರರಲ್ಲಿ ಇತ್ತೆ ಇರಬೇಕು. ಅನಂತರ ಪ್ರಯತ್ನದಲ್ಲಿ ತೂಡಗಬೇಕು. ಹೀಗೆ ಅಭಿಷ್ಯಾನ, ಇಟ್ಟು, ಪ್ರಯತ್ನವಾರ್ವಕರವಾದ ಯಾವ ಕ್ರಿಯೆ ಇರುತ್ತದೋ ಅವನನ್ನೇ 'ತರ್ಕ್ಯ' ಎಂದು ಕರ್ಯಪೂರ್ವ ಹೀಗೆ ರಾಜಾನಿಸುತ್ತಿರುತ್ತ ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಕರ್ತುನವನ್ನು ನೀಡಿದ್ದರುವ ಪ್ರಶ್ನೆತ ಕರ್ತ್ಯವತ್ತಿರಿತ್ತ ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಕರ್ತುನವನ್ನು ನೀಡಿದುವಾದು ಮೂಲಕವೇ ಜ್ಞಾನ ಹಾಗೂ ಇಚ್ಛಗಳನ್ನು ಕೂಡ ನಿಷೇಧ ಮಾಡಿದಂತಾಯತು. ಪ್ರತಿವಾದಿಗೆ ಇಂತಹ ಜ್ಞಾನೇಜ್ಕಾದಿಗಳಿಗಿಂತ ಅತಿರಿಕ್ತವಾದ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಧನದ ಅಪೇಕ್ಷಯ ಇರುತಿಕೆಯು ಅಸಿದ್ಧವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಧನವಾದ ದೋಷಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಕರ್ತ್ಯಪದದಲ್ಲಿ ಜ್ಞಾನ ಹಾಗೂ ಇಚ್ಛಗಳು ಘಟಕವಾಗಿವೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಗಮನಾಸಬೇಕು.

#### ಬಹುಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಪರಿಹಾರದ ಸಮರ್ಥನೆ

भावदीपः - अत्र साध्ये स्वतन्त्रेत्यनन्तां सत्ताकेतिप्रवृत्तिकेत्यादिपदप्रक्षेपेण तथा पक्षे सृष्टिपदस्थाने स्थितिसंहृत्यादिपदप्रक्षेपेण च युक्तेर्बाहुल्यं बोध्यम्। वियत्पादं तु श्रुतिप्राप्तं साधनान्तरसत्तादेः स्वातन्त्र्यं निरसिष्यते। अत्र तु युक्तिप्राप्तमिति भावेनोक्तम् – युक्तिसिद्धत्वादिति।।

ಪ್ರಕೃತ ಸಾಧ್ಯದಲ್ಲಿ 'ಸ್ವತಂತ್ರ' ಎಂಬ ಪದದ ನಂತರ 'ಸತ್ರಾತ' ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ಮತ್ತೊಮ್ಮೆ 'ಪ್ರವೃತ್ತಿಕ' ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ಇಟ್ಟುಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಅದರಂತೆ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ 'ಸೃಷ್ಟ' ಎಂಬ ಪದದ ಬದಲು ್ಕುತಿ' ಅಥವಾ 'ಸಂಹೃತಿ' ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ಇಟ್ಟುಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಆಗ ಅನೇಕ ಯುಕ್ತಿಗಳನ್ನು ಹೇಳಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ.

ವಿಯದಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಇತರ ಸಾಧನಗಳ ಸತ್ತಾದಿಗಳಿಗೆ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿಸುವುವಾದ ಇತರ ಸಾಧನಗಳ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ 'ಯುಕ್ತಿಸಿದ್ದಕ್ಕಾತ" ಎಂಬ ಪದಪ್ರಯೋಗವನ್ನು ಟಿಣೆಯಲ್ಲಿ ಮಾಡಿರುತ್ತಾರೆ.

ವಿವರಣೆ – 'ವಿಪ್ರತಿಪನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಕರ್ತೃವೃತಿರಿಕ್ಷಿಸ್ತತಂತ್ರಸಾಧನಾಪಣ್ಣು ಸೃಷ್ಟಿಪ್ಪತ್ ಘಟಾದಿ ಸೃಷ್ಟಿತತ್' ಎಂಬ ಒಂದೇ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಪ್ರಾರಂಭದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದಂತೆ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಕ್ಕೆ ಬಹುಯುಕ್ತಿಗಳನ್ನು ಹೇಗೆ ಹೇಳಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ?

ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪರಮಾತ್ಮನ ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡಲು ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಬೇರೆ ಸಾಧನಗಳ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಇದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಆದರೆ ವಿಯದಧಿ-ಕರಣದಲ್ಲೂ ಇದೇ ವಿಷಯವನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುವುದರಿಂದ ಪುನೆಯಕ್ತ-ವಾಗುತ್ತದಲ್ಲವೇ?

ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ವಿಯದಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಶ್ರತಿಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಗಳ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಗಳ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪುನರುಕ್ತಿಯು ಬರುವುದಿಲ್ಲ.

ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಲು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡಲೇ ಬೇಕು.

भावदीपः – स्वतःत्रसाधनसापेक्षत्वस्येति योज्यम्। अन्यथा तादुक्साधनानपेक्षत्वे।भाष्योक्तं दृष्टान्तांशं व्यनकि – घटेति ।। साधनतां तावद्व्यनिक – तानीति ।। मुदादिसत्ताशक्त्यादेः कुलालानधीनत्वस्य स्फुटत्वात्स्वातन्त्र्यांशो नोपपादितः॥ अत इति ।। युक्तिसद्धत्वादित्यर्थः॥

'ಯುಕ್ತಿಸಿದ್ದನ್ನಾತ್' ಎಂದು ಟೀಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದರ ನಂತರ 'ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಸಾವೇಕ್ವಸ್ಟ್' ಎಂಬುದನ್ನು ಯೋಜಿಸಿಕೊಳ್ಳದೇಕು. 'ಅನ್ನಥಾ' ಎಂಬ ಪರಕ್ಕೆ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನನಮ್ಮ ಅವೇಕ್ಕೆ ಪಡದಿದ್ದರೆ ಎಂದರ್ಥ. ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ದೃಷ್ಟಾಂತಭಾಗವನ್ನು 'ಘಟಸ್ವಪ್ಟ್' ಎಂಬುದರಿಂದ ವ್ಯಾಮ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. 'ತಾನಿ' ಎಂಬು ವಾಕ್ಕದಿಂದ ಸಾಧನವ್ವವನ್ನು ಸಸ್ಪಪಡಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಮೃದಾದಿಗಳ ಸತ್ತಾ ಚಿತ್ರಮೊದರಾದವುಗಳು ತುಲಾಲನ ಅಧೀನವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಸಪ್ಪವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದಲೇ ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಎಂಬು ಅಂಶವನ್ನು ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡಿರುವುದಿಲ್ಲ. 'ಅತಃ' ಎಂಬ ಪರಕ್ಕೆ 'ಯುಕ್ತಿಸಿದ್ದವಾಗಿರುವುದಿರಿಂದ' ಎಂದರ್ಥ.

ವಿವರಣೆ – ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ 'ಯುಕ್ತಿಸಿದ್ದಕ್ಕಾತ್' ಎಂದಷ್ಟೇ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಯಾವುದು ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬುದು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನ-ಸಾವೇಕ್ವಸ್ಟ್' ಎಂಬುದನ್ನು ಶೇಷಪೂರಣ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಆಗ ಜಗತ್ರಿನ ಸೃಷ್ಟಿಗೆ ಸೃತಂತ್ರವಾದ ಸಾಧನೆಗಳ ಆವೇಕ್ಷೆಯು ಇರುತ್ತದೆ ಎಂಬುದು ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಯಿತು ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಿದೆಂತಾಗುತ್ತದೆ.

ಒಂದು ವೇಳೆ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಸಾಧನಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡದೇ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುವುದಾದರೆ ಈ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಎದುರಿಸಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ.

ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ 'ಸ್ವತಂತ್ರಬಹುಸಾಧನಾಸ್ಕಷ್ಟಿ ಲೋಕೇ ದೃಷ್ಟಾ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದನ್ನೇ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ 'ಘಟಸೃಷ್ಟೌ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕರಿಂದ ಉಪಪಾದನೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಕುಲಾಲಾದಿಗಳು ಘಟವನ್ನು ಸೃಷ್ಟ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಅರಕ್ಕಾಗಿ ಮಣ್ಣು ಮೊದಲಾದ ಪಂಕರಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡುತ್ತಾರೆ. ಈ ಮಣ್ಣನ ಇರುವಿಕೆ ಮೊದಲಾದವುಗಳಿಗೆ ಕುಲಾಲಾದಿಗಳು ನಿಯಾಮಕಲಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಮಣ್ಣು ಮೊದಲಾದವುಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಟ್ಟು ಘಟಾದಿಗಳನ್ನು ಸೃಷ್ಟಮಾಡುವುದು ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಕಂಡಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಭಾಷ್ಟವನ್ನು ಈಗ ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡಿದಂತಾಯತು. ಇಂತಹ ಮಣ್ಣು ಮೊದಲಾದ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಸಾಧನಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡದಿದ್ದರೆ ಕುಲಾಲಾದಿಗಳಿಗೆ ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮೂಡಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅದರಂತೆ ಪರಮಾತ್ರಮ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಲೂ ಕೂಡ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಪರಿಕರಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡಲೇಬೇಕು. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಜಗತ್ರಿನ ಸೃಷ್ಟಿಯೂ ಕೂಡ ಅದಾಧ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ.

ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನ ಪರಮಾತ್ಮನೇ ಆಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಸಿದ್ದಾಂತ.

भावदीपः – विरोधिनरासाय भाष्यं व्याचष्टे – यद्यपीति ।। नैविभत्यादेखों न तद्दृष्टान्तेनत्यादि। शेषोक्त्या सूत्राक्षरार्थमाह – स्वतन्त्रसाधनस्य तदनन्यत्वमिति ।। भाष्यं तु पर्यवसितव्याख्यानमिति भावेनावतारयति – किमुक्तं भवतीति ।। न तु स्वतन्त्रसम्बद्धोक्षेत्रतेवार्थः।

ಯುಕ್ಕಿರಿರೋಧವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲು 'ಯದ್ದಪಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀನಾವಾಕ್ಟರಿಂದ ಭಾಷ್ಟವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. 'ನೈಮರ್' ಎಂಬುರರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವನ್ನು 'ತರ ರೈಷ್ಯಾಡೇನ' ಎಂಬುರರಿಂದ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಶೇಷವೂರಣ ಮಾಡಿಕೊನ್ನುವ ಮೂಲಕ ಸೂತ್ರಾಕ್ತದಾರ್ಥವನ್ನು 'ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನ್ನು ತರನನ್ನುತ್ತಂ' ಎಂಬುರರಿಂದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಭಾಷ್ಟವು ಪರ್ಯವಸಿತವಾರ ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ 'ಕುಮತ್ತಂ ಭವತಿ' ಎಂದು ಅಸವಾರಿಕೆಯನ್ನು ನೀಡಿದ್ದಾರೆ. ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಮತ್ತೊಂದು ಸಾಧನವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷ ಪಡುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದಿದರೆ ಅರ್ಥ.

ವಿವರಣೆ – 'ಯದ್ಯಪಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಟಣವಾಕ್ಕರಿಂದ ಅಧಿಕರಣದ ಸಿದ್ಧಾತನನ್ನು ರಾಷ್ಟ್ರಕ್ಕಾಗ ಮಡಲು ಹೊರಟ್ದಾರೆ. 'ನೈತರ್ ದೃಷ್ಟಾಂತನ' ಎಂಬ ಟಣವಾಕ್ಕರಿಂದ 'ನೈವಂ ಬ್ರಹ್ಮಣ:' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಟರ ವಾಕ್ಕವನ್ನು ವ್ಯಾಪ್ತಾಸ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಜಗತ್ರಿಶಿನ ಸ್ಥಕ್ತಿ ಮಾಡಲು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಗಣನ್ನು ಅವೇಕ್ಷೆ ಪಡಲೇ ಬೇಕು. ಆದರ ಈ ನಿಯಮವು ಬ್ರಹ್ಮನೆ ಮಾಡಲು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಗಣನ್ನು ಅವೇಕ್ಷೆ ಪಡಲೇ ಬೇಕು. ಆದರ ಈ ನಿಯಮವು ಬ್ರಹ್ಮನೆ ಸೃಷ್ಟಿವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅನ್ವಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಕುಲಾಲಾದಿಗಳ ದೃಷ್ಟಾಂತವು ಪ್ರಕೃತಕ್ಕೆ ಉಪಯೋಗವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ತರನನೃತ್ವಂ' ಎಂಬುದರಿಂದ ಅಭೇರವನ್ನು ಹೇಳಬೇಕು ಎಂದು ಹೇರಿದ್ದಾರೆ. ಯಾವುದರಿಂದ ಅಭೇರವನ್ನು ಹೇಳಬೇಕು ಎಂದು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅದ್ದಂದ ಟೀಡೆಯಲ್ಲಿ 'ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನನ್ನು ತರನನ್ನತ್ವಂ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನದಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮಾಗಿ ಇಕ್ಕವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು ಎಂದು ಸೂತ್ರದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಈಗ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ತಿಳದಿಂತಾಯಿತು.

'ಕಿಂ ಸ್ಥಿದಾಸೀತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರತಿಯು ಅಧಿಪ್ಪಾನ ಮೊದಲಾದ ಸಾಧನಗಳ ಆಕ್ಷೇದ್ರವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಈ ಆಕ್ಷೇದ್ರಕ್ಕೆ ವಿಪರ್ಯಯವರ್ಯವಾನವನ್ನು ಮಾಡಲೇಬೇಕು. ಅದನ್ನು ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆಂಬುದನ್ನು ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡಲು 'ಕಮುಕ್ತಂ ಭವತಿ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಅವಕಾರಿಕೆಯನ್ನು ನೀಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಈ ವಿಷಯವು ಮುಂದ ಸ್ಪಷ್ಟಾವಾಗುತ್ತದೆ.

#### ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ತರ್ಕಕ್ಕೆ ವಿಪರ್ಯಯಪರ್ಯವಸಾನ

भावदीप: - हिहेंतावित मत्वा भाष्यशेषमवतार्य व्याचष्टे - कुतो यत इति ।। सूत्रे आरम्भणशब्द आरम्यते येनेति व्युत्पत्त्या साधनजातपर इति भावेनोक्तम् -अधिष्ठानादीति ।। कथमेतावता उक्तार्थः सिद्ध इत्यत आह - विपर्यय इति ।। नास्त्यिधहानादिकं किमप्यतः स्वरूपसामध्यदिव सृष्टिरिति पर्यवसानादित्यर्थः ॥ अप्रमाणमेवेति ।। प्राबल्यमागमस्यैव जात्या तेषु त्रिषु स्मृतमित्युक्तेरिति भावः ॥

ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿರುವ 'ಹಿ' ಎಂಬ ಪದವು ಹೇತ್ರರ್ಭದಲ್ಲಿದೆ. ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ ಉಳಿದ ಭಾಷ್ಕಕ್ಕೆ ಅವಕಾರಿಕೆ ನೀಡಿ ವ್ಯಾಷ್ಟ್ರಾನಮಾಡಲು 'ಕುತೋ ಯಹ್: 'ಡತ್ತಾದಿ ಟೀಕಾವಾಕ್ಯವು ಹೊರಟಿದೆ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಲ್ಪಟ್ಟ ಆರಂಭಣಕಟ್ಟವು 'ಅರಭ್ಯತೀ ಯೇನ' ಎಂಬ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ರೆಯಿಂದ ಸೇಲ ಸಾಧನಗಳನ್ನು ವಿವಕ್ತಬಸ್ತಿದೆ ಎಂಬ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ 'ಅಧಿಪ್ರಾವಾತ್' ಇತ್ತಾದಿವಾಕ್ಯವು ಹೊರಟಿದೆ. ಇಷ್ಟುಮಾತ್ರದಿಂದ ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ ಆರ್ಥವು ಹೇಗೆ ಸಿದ್ಧವಾಯತು ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ವಿಪಯೀಸರು ಪರ್ಯವಾಸಾವಾತ್' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡಿದ್ದಾರೆ. ಅಧಿಪ್ರಾವಾದಿಗಳು ಯಾವುದೂ

ಕೂಡ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸ್ವರೂಪಾಮರ್ಥ್ಯದಿಂದಲೇ ಸೃತ್ಯಿಯಾಯತು ಎಂದು ಪರ್ಯಮಾನ ಮಾಡಬೇಕು ಎಂಬುದು ಇದರ ಅರ್ಥ. ಅಪ್ರಮಾಣಮೇವ ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಏಕೆಂದರೆ 'ಪ್ರಾಬಲ್ಯಮ್ ಆಗಮಸ್ಥೇವ ಜಾತ್ಕಾ ತೇಷು ತ್ರಿಸು ಸ್ತ್ರತಮ್' ಎಂಬ ಅನುವ್ಯಾಖ್ಯಾನದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದಂತೆ ಆಗಮಕ್ಕೆ ಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವನ್ನು ವಿವಕ್ತಿಸಬೇಕು ಎಂಬುದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ವಿವರಣೆ - ಭಾಷ್ಟರಲ್ಲಿ 'ಇತಿ ಹಿ ಆಕ್ಟೇಡ್,' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇಲ್ಲಿರುವ 'ಹ' ಎಂಬ ವರವು ಹೇತ್ಮರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ. ಯಾವ ಕಾರಣದಿಂದ ಆಕ್ಟೇವ ಮಾಡಲಾಗಿದೆಯೋ ಅ ಕಾರಣದಿಂದ ಪರಮಾತ್ರನ ಸತ್ತಂತ್ರನಾಧನ ಆಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂದು ಹೇಳಬೇಕು ಎಂಬುದು ಇದರ ಅಭಿವ್ರಾಯ. ಹೀಗೆ ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿರುವ ಹಿಕೆಟ್ಟಕ್ಕೆ ಪ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುವುದರ ಜೊತೆ 'ಕೆಂಪ್ರಿದಾಸಿಕ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಉಳಿದ ಭಾಷ್ಟರ ಮಾತಿಗೆ ಅವಕಾರಕೆ ನೀಡಿ ಪ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲು 'ಕುತೋ ಯತಃ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

'ಆರಭ್ಯತೇ ಅನೇನ ಇತಿ ಆರಂಭಣಂ' ಎಂಬ ವ್ಯುತ್ತಪ್ರಿಯನ್ನು ಸ್ವೀನರಿಸಿ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಆರಂಭಣ ತಬ್ಬವು ಸಕಲ ಸಾಧನಗಳನ್ನು ಹೇಗುತ್ತಿದೆ. ಆಧ್ಯಂದ ಟೀನೆಯಲ್ಲಿ ಅಧಿಪ್ರಾನಾಯಿಸಿರ್ಧಾರ್ಮಾರ್ತ್ಬಿನ್ ಎಂಬು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅಧಿಪ್ರಾನ ಮೊರಲಾರ ಸಾಧನಗಳ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನ ಪ್ರತಿಯು ಮಾಡುತ್ತಿದೆ ಎಂಬುದು ಟೀನೆಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯ, ಸ್ಯಕ್ತಿಯ ಮೊರಲಾ ಸಾಧನಗಳ ಅರ್ಜಿಯ ಪ್ರತಿಮಾದ ಅಧಿಪ್ರಾನ ಮೊರಲಾರ ಸಾಧನಗಳು ಆಗುತ್ತದೆ ಎಂಬು ಪ್ರಕ್ಷೆಯ ಒಂದು ಆಸ್ತ್ರದ ಮೊರವ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಹೇಗೆ ಉದ್ದೇಶಸಿದ್ದಿಯು ಆಗುತ್ತದೆ ಎಂಬ ಪ್ರಕ್ಷೆಯು ಮೆರವಿಯ ಪ್ರಕ್ಷೆಯ ಪ್ರತಿಮಾದ ಅಧಿಪ್ರಾನಾದಿಗಳು ಇಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಸ್ಥಕ್ತಿಯ ಮೊರಲು ಈಶ್ವರಸೊಬ್ಬನೇ ಇದ್ದನೆಂದು ಹೇಳಬೇಕು. ಹೀಗೆ ವಿಪರ್ಯಯಪರ್ವವಾನವನ್ನು ಮಾಡಿದಾಗ ಈಶ್ವರನು ಸ್ಥತಂತ್ರನೂ ಹೇಳಬೇಕು. ಹೀಗೆ ವಿಪರ್ಯಯಪರ್ವವಾನವನ್ನು ಮಾಡಿದಾಗ ಈಶ್ವರನು ಸ್ಥತಂತ್ರನೂ ಸ್ಥಕ್ಷಿತ್ರರ್ತನೂ ಆಗಿದ್ದಾನೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಬೇರೆ ಸ್ಥತಂತ್ರವಾದ ಸಾಧನವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡೆದ ಸ್ಥಕ್ಷಿನನಾನುತ್ತಾನೆ. ಎಂಬು ಸಿದ್ದವಾಗುತ್ತದೆ.

ಅನುಮಾನದಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡುತ್ತಾನೆಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆರುವಾಗ ಆಗಮದಿಂದ ಬೇರೆ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದ ಹೇಗೆ ನಿರ್ಣಯವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನಿಸವಾರದು. ಎಕೆಂದರೆ, ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷ ಅನುಮಾನ ಆಗಮಗಳಲ್ಲಿ ಆಗಮದೇ ಪ್ರಬಲವಾಗುವುದರಿಂದ ಅಂತಹ ಆಗಮದಿಂದ ಅನುಮಾನವು ಅಪ್ರಮಾಣ್ಯವನ್ನು ಹೇಳಬೇಕು. ಹಾಗಾಗಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಕಾರರು ಮಾಡಿದ ಅನುಮಾನವು

ಆಪ್ರಮಾಣವೆಂದು ಸ್ವಷ್ಟವಾಗುತ್ತದೆ. ಪ್ರಬಲವಾದ ಆಗಮವನ್ನು ಅನುಮಾನವು ಬಾಧಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ.

## ಋಗ್ವೇದದಲ್ಲಿರುವ ವಿಷಯವಾಕ್ಯ

भावदीपः - बह्वित्युक्तमिति ।। बहुसाधनेति भाष्ये साधनस्य बहुत्वं ज्ञानेच्छाद्यन्यहण्डादिस्थानीयसाधनबहुत्वं विवक्षितमिति भावः। सृष्टौ साधनाक्षेपपरत्वप्रतीत्यर्थं यतो भूमिं जनयन्वित्त्वकर्मा वि द्यामौर्णोन्महिना वित्त्वचक्षा इत्युत्तरार्धं वदन् किंस्विदित्यस्यार्थमाह - विश्वकर्मा हरिरिति ।। वि इत्यस्य विशेषेण बभूवेति और्णोदित्यस्यावृणोदित्यर्थः।

ಟಣೆಯಲ್ಲಿ 'ಬಹು ಇತ್ಯುಕ್ತಮ್' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಹೀಗಿದೆ – 'ಬಹುಸಾಧನ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಟೆ ದಲ್ಲಿ ಸಾಧನಗಳಲ್ಲಿ ಬಹುತ್ತವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇತ್ತನ ಇತ್ಯಾದಿಗಳನ್ನು ಬಟ್ಟು ದಂಡಾದಿ ಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿರುವ ಅನೇಕ ಸಾಧನಗಳನ್ನು ವಿಶಕ್ಷಿಸಬೇಕು ಎಂದು. ಸೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಸಾಧನವನ್ನು ಆಕ್ಕೇಪ ಮಾಡುತ್ತದೆ ಎಂಬ ಪ್ರತೀತಿ ಬರುವುದಕ್ಕಾಗಿ ವೇದಮಂತ್ರದ ಮುಂದಿನ ಭಾಗವನ್ನು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡುದ್ದಾರೆ. ಯಾವ ಕಾರಣದಿಂದ ಭೂಮಿಯನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಮಾಡುತ್ತಿರುವ ಜಗತೃತ್ಯೇವಾದ ಶ್ರೀಹರಿಯ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಅಂತರಿಕಷ್ಟೆ ಜನಕನಾಗಿ ಇದ್ದನೋ ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಳುವ 'ಯತೋ ಭೂಮಿಂ ಜನೆಯನ್ ವಿಶ್ವಕಷವಾಗಿ ಅಂತರಿಕಷ್ಟೆ ಜನಕನಾಗಿ ಇದ್ದನೇ ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಳುವ 'ಯತೋ ಭೂಮಿಂ ಜನೆಯನ್ ವಿಶ್ವಕಷವಾಗಿ ಅಂತರಿಕಷ್ಟೆ ಜನಕನಾಗಿ ಇದ್ದನೇ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡುವ ಮೂಲಕ 'ಕಿಂ ಸ್ವಿತ್ 'ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಯ ಅರ್ಥವನ್ನು 'ವಿಶ್ವಕರ್ಮ ಹರ್: ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರುವ 'ವಿ ಎಂಬ ಉಪರಾರ್ಗತ್ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಇದ್ದನು ಎಂದರಥ್. 'ಔರ್ಣೋತ್' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಆವರಿಸಿರುವನು ಎಂದರ್ಥ.

ವಿವರಣೆ – ಭಾಷ್ಕರಲ್ಲಿ 'ಸ್ವತಂತ್ರಬಹುಸಾಧನಾ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಈಶ್ಚರಸ್ಪಟ್ಟಿಸ್ವತಂತ್ರಗರನಾವಣಿತ್ವವ್ಯವ್ಯೇ ಸಾಧನೆ ಮಾಡಿದರೆ ಜ್ಯಾನೇಬ್ಬಾಧಿಸಾವಣ್ಣವನ್ನು ಒಪ್ಪಿರುವುದರಿಂದ ಸಿದ್ಧಾಂಧನನಾರೋಷ ಬರುತ್ರದೆಂದು ಪ್ರಾರಂಭದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಅರಕ್ಕಾಗಿ ಬಹುಸಾಧನವೆಂದು ವಿವಿಷ್ಣಸಭೇಕು. ಸಿದ್ಧಾಂತದಲ್ಲಿ ಜ್ಞಾನೇಜ್ಬಾಧಿಗಳಿಂದ ಅತಿರಿತ್ರವಾಗಿ ಈಶ್ಚರನಿಗಿಂತ ಬೇರೆಯಾದ ಬಹುಸಾಧನಾವಣೀತ್ರವು ಅತೇಕ್ತಿತ್ರದಲ್ಲಿ ನಿದ್ಧಾಂಥನಾರೋಪವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜ್ವಾನೇಬ್ಬಾಧಿಗಳನ್ನು

ಬಿಟ್ಟು ದಂಡ, ಚಕ್ರಾದಿ ಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿರುವ ಬೇರೆ ಸಾಧನಗಳನ್ನೇ ಇಲ್ಲಿ ಬಹುಶಬ್ದದಿಂದ ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು.

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ 'ಕಿಂಸ್ತಿರಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಪೂರ್ಣಪಾಠ ಹೀಗಿದೆ – ಕಿಂ ಸ್ಪಿರಾಸೀದರ್ಭಿಷ್ಠಾನಮಾರಂಭಣಂ ಕತಮತ್ ಸ್ವಿತ್ ಕಥಾಸೀತ್ ! ಯತ್ತೋ ಭೂಮಿಂ ಜನಯನ್ ವಿಶ್ವಕರ್ಮಾ ವಿ ರ್ಥಾಮೌರ್ಣೌನ್ಯಜನಾ ವಿಶ್ವಚಕ್ಷ್ಯ !! ವಿಶ್ವತಶಕ್ಷ್ಯಭರತ ವಿಶ್ವತೋಮುಮೋ ವಿಶ್ವವೋಲಾಮಿಗುತ ವಿಶ್ವತಿಸ್ತಾತ್ ! ಸಂ ಭಾಷುಭ್ಯಾಂ ಭಮತ್ತಿ ಸಂ ಪತತ್ವರ್ಧ್ಯಾವಾಭೂಮೀ ಜನಯನ್ ಜೇದ ಎಕೇ !! (ಮ.00.07.2)

ಈ ಶ್ರುತ್ಯರ್ಥ ಹೀಗಿದೆ - ಜಗತೃತ್ಯ-ವಾದ ಶ್ರೀಹರಿಯು ಯಾವ ಅಧಿಪ್ರಾಪಗಳಿಂದ ಭೂಮಿ ಮತ್ತು ಅಂಶರಿಕ್ಷಗಳಿಗೆ ಜನತವಾಗಿ ಸರ್ವೋತ್ರಮವಾಗಿ (ದಿಶೀವವಾಗಿ) ಇದ್ದನೋ ವಿಶ್ವತಶಕ್ಷಿಸುವಾದ ಯಾವ ಮಹಿಮೆಯಿಂದ ಯಾವ ರಹಾಷ್ಟ್ರಮನ್ನು ಅವರಿಸಿದ್ದನೋ ಅಂತಹ ಅಧಿಷ್ಠಾಷವು ಮತ್ತು ಸಾಧನವು ಯಾವುದಿತ್ತು. ಯಾವ ರೂಪದಿಂದ ಆ ಸಾಧನವಿತ್ತು ? (ಯಾವುದೂ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಪರಮಾತ್ರವೊಟ್ಟನೇ ಇದ್ದನು) ಇಂತಹ ವಿಶ್ವತಶಕ್ಷಿಸುವಾದ ವಿಶ್ವತ್ಯ ಜಾರ್ಮವಿ ಇಂತಹ ವಿಶ್ವತಶಕ್ಷಿಸುವಾದ ವಿಶ್ವತ್ಯ ಜಾರ್ಮವಿ ತಾರ್ತಿ ಪಾರ್ವಕ್ಷಿಸುವಾದ ವಿಶ್ವತ್ಯ ಪಾರ್ವವಿ ಪಾರ್ವತ್ಯ ತಾರ್ಮವಾಗಿ ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡಿದನು.

ಹೀಗೆ ಋಗ್ವೇದದ ಹತ್ತನೇ ಮಂಡಲದಲ್ಲಿರುವ 'ಕಿಂ ಸ್ವಿದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ವಿಷಯವಾಕ್ಕದ ಆಧಾರದಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಗಳನ್ನು ಈಶ್ವರನು ಆಪೇಕ್ತಿಸಲಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಸಿದ್ದವಾಗುತ್ತದೆ.

# ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಯಾವುದೂ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದರ್ಥ.

भावदीपः –िवपर्यये पर्यवसानगाह – न किञ्चिदिति ।। अत्र साधनस्वरूपमात्रनिषेधप्रतीताविप धर्मान्तरेण वाक्यशेषादिति न्यायेन साधकसत्त्वावेदकवक्ष्यमाणानेकवचनवतातस्वातन्त्र्येण न किञ्चिदित्यर्थो लभ्यत इति भावः – किस्विदिति ।। तैत्तिरीये किस्विद्धिमस्य भेषजमित्वस्याग्रिहिंमस्य भेषजमिति यथा परिहारस्तथेत्यर्थः । ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳದ ತರ್ಕಕ್ಕೆ ವಿಪರ್ಯಯಪರ್ಯವಾನವನ್ನು 'ನ ಕಿಂಚಿತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ತೋರಿಸಿದ್ದಾರೆ. 'ನ ಕಿಂಚಿತ್' ಇತ್ತಾದಿ ಟೀಕಾಮಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಪ್ರಲಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸಾಧನದ ಸ್ವರೂಪವರ್ಷ ನಿಷೇಧವಾಡಿರುವರೆಂದು ಕಾಣಿಸುತ್ತದೆ. ಆದರೆ 'ಧರ್ಮಾಂತರೇಣ ಮಾಕ್ಕಕೇಷಾತ್' ಎಂಬ ಸ್ವಾಯದಂತೆ ಮತ್ತು ಪ್ರಭಯಕಾಲದಲ್ಲೂ ಅನೇಕ ಸಾಧನಗಳದ್ದವು ಎಂದು ಮುಂದೆ ಹೇಳುವ ಮನದ ಆಧಾರದಂತೆ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯೇಣ ಯಾವುದೇ ಪದಾರ್ಥವೂ ಇರರಿಲ್ಲ ಎಂಬುದನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. 'ಕಿಂ ಸ್ವಿತ್' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ತೈತ್ರಿರೀಯದಲ್ಲಿ 'ಕಿಂ ಸ್ವಿತ್ ಹಿಮಸ್ಯ ಭೇಷಜಮ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಕೀಡಕ್ಕೆ ಯಾವುದು ಔಷಧಿ ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನಿಸಿಕೊಂಡು 'ಅಗ್ರಿರ್ಮಮಕ್ಕ ಭೇಷಜಮ್' ಅಗ್ನಿಯ ಕೀಡಕ್ಕೆ ಡಿಪ್ಕರಿಯಾಗಿದೆ ಎಂದು ಪರಿಹಾರವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅದರಂತೆ ಇಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಕಿಳಿಯಾಗಿಕು.

ವಿವರಣೆ – ಋಗ್ನೇದದ ಶ್ರತಿಗೆ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಬೇರೆ ಯಾವ ಅಧಿಷ್ಟಾನವಿತ್ತು. ಬೇರೆ ಸಾಧನವಾದರೂ ಯಾವುದಿತ್ತು? ಆದು ಯಾವ ರೂಪದಲ್ಲಿತ್ತು? ಎಂಬುದಾಗಿ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ಮಾಡಿ 'ನ ಕಿಂಚಿತ್' ಯಾವುದೂ ಕೂಡ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಹೇಗೂ ಕೂಡ ಅದು ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದು ವಿವರ್ಯಗುಪರ್ಮವಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಆದರೆ ಪ್ರಲಯಕಾಲದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಕಾಲ ಆಕಾಶಾದಿಗಳು ಇದ್ದವು ಎಂದು ಅನೇಶ ಶ್ರುತಿಗಳೇ ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಯಾವುದೂ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಗಿದ್ದು ಹೇಗೆ ಸರಿ?

ಈ ಪ್ರಕ್ಷೆ ಅಯುಕ್ತೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಯಾವುದೂ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಟೀಕೆಯ ಅರ್ಥವೇ ಹೊರತು ಸ್ವರೂಪತಃ ಯಾವುದೂ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಅಭಿಪ್ರಾಯವಲ್ಲ, ಆರ್ಥಿಂದ 'ನ ಕಿಂಚಿದೆಮ' ಎಂಬ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಎಂಬುದನ್ನು ವಿವತಿಸಿ ಅರ್ಥಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು.

ಪೂರ್ವಪಕ್ಕೆಯ ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿವಿರೋಧವಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವೂ ಇದೆ.

भावदीप: – युक्तिविरुद्धं चेति ।। यद्यपि श्रुतेर्युक्तीनां च स्वरूपसामध्यदिव
सृष्टिरिति भाष्योक्तसाध्यैनैवान्वयो भाति। तथा सर्वकर्तृविलक्षणसर्वशक्तित्वमेवाशेषयुक्तिश्रुत्यनुसारीति न्यायविवरणोक्तेत्रच। अत एव प्राक् कृतो यत
इत्यादिना भाष्यशेषसर्थेव व्याख्यातः। तथा च सामध्यदिव सृष्टिरित्येतद्यक्तिभिर्पि

साधयतीति वक्तव्यम्। तथापि तस्य स्फुटत्वातावता प्रागुक्तानुमानस्य दूषणाप्राप्तेः। युक्तिमात्राच्छूतियुक्ता हि युक्तिर्बलवत्तीति न्यायविवरणानुरोधेन युक्तिविरुद्धं चेति भावोर्थोक्तिः। अत एव इति भावेनेत्युक्तिः पूर्वत्र श्रुतिविरोधादप्रमाणमेवेति भाव इत्युक्तिः। हेतुत्रयमिति। स्वतन्त्रसाधनान्तरनिरधेक्षत्वरूपसाच्य इति भावः॥ १५ ॥

ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ 'ಯುಕ್ತಿವಿರುದ್ದಂ ಚ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

ಪ್ರಶ್ನೆ – ವಾದ್ರವೀವಾಗಿ ಶ್ರುತಿ ಹಾಗೂ ಯುಕ್ರಿಗಳಿಗೆ 'ಸ್ವರೂಪಸಾಮರ್ಥ್ಯಾದೇವ ಸ್ಯಕ್ತಿ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಸಾಧ್ಯದ ಜೊತೆ ಅದ್ಯಯವು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ತೀಂದರೆ 'ಸರ್ವಕರ್ಶ್ಯವಿರುತ್ತದ್ದಾರ್ ಅಶೇಷಯುತ್ತಿರುತ್ತನುನಾರಿ' ಎಂಬುದಾಗಿ ನ್ಯಾಯವಿವರಣದಲ್ಲೂ ಹಾಗೆಯೇ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅದ್ಯರಿಂದರೇ ಹಿಂದೆ 'ಕುತೋ ಯತೆ,' ಇತ್ತಾದಿ ಟೀಕಾಮರ್ಥ್ಯಗಳಿಂದ ಭಾಷ್ಠತೇಷ್ಟೆ ಸ್ವರೂಪಸಾಮರ್ಥ್ಯದಿಂದರೇ ಭ್ರತ್ನನ್ನು ಸ್ವಕ್ತಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಎನ್ನಲು ಶ್ರುತಿ ಹಾಗೂ ಯುಕ್ತಿಗಳನ್ನು ಅಧಾರವಾಗಿ ನೀಡಿದ್ದಾರೆ. ಅದ್ಯರಿಂದ ಪ್ರಕೃತ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಸಾಮರ್ಥ್ಯದಿಂದರೇ ಸ್ವಕ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿಗಳನ್ನು ಕೂಡ ಸಾಧನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ ಎಂದು ಹೇಳಬೇಕಿತ್ತು. ಹೀಗೆಣೆ ಹೇಳಲಿಲ್ಲ ?

ಉತ್ತರ - ಹೌರು. ಆದರೆ, ವಿಷಯವು ಸ್ವಷ್ಟಾನಿಗಿರುವುದರಿಂದಲೇ ಹೇಳಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಪರಮಾತ್ಮನ ಸಾಮರ್ಥ್ಯ ನಿಂದರೇ ಜಗತ್ತಿನ ಸೃಷ್ಟಿಯಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಪ್ರತಿ ಹಾಗೂ ಯಾತ್ರಗಳಿಂದ ಸಾಧನೆ ಮಾಡಿದ ಮಾತ್ರದಿಂದಲೇ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಯು ಹೇಳಿದ ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ದೋಷವು ಹೇಳಿದಂತಾಗುವುದಿಲ್ಲ. 'ಪ್ರತಿಮಾತ್ರಾತ' ಪ್ರತಿಯುತ್ತಾ ಹಿ ಯುಕ್ತಿ ಬಲವೇ? - ಕೇವಲ ಯುಕ್ತಿಗಿಂತ ಪ್ರತಿಕಿಸಿಕೊತ್ತಾರ ಯುಕ್ತಿಯು ಬಲಿಪ್ಡವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ವ್ಯಾಯವಿವರಣಕ್ಕೆ ಅನುವಾರವಾಗಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಯ ಅನುಮಾನವು ಯುಕ್ತಿವಿರುವುದಾಗಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಪ್ರತ್ಯ ತೋರುವಾದ್ತರೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಕ್ಷೆ ಟಿಕೆಯಲ್ಲಿ, 'ಇತಿ ಭಾವನ' ಎಂಬದನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡುವ ಮಾಡುಕ ಹಿಂದ ಪ್ರತಿವಿರೋಧರಿಂದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಯ ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ಅನ್ನುಮಾನ್ಯವನ್ನು ಹೇಳಲಾಗಿತ್ತು. ಈಗ ಯುಕ್ತಿರಿರೋಧ ಇರುವುದರಿಂದಲೂ ಕೂಡ ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬುದು ಇದರ ಧ್ವನಿತಾರ್ಥ.

'ಹೇತುತ್ರಯಂ' ಎಂದು 'ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಾಂತರನಿರವೇಕೃತ್ವ' ಎಂಬ ಸಾಧ್ಯಕ್ಕೆ ಈ ಮೂರು ಹೇತುಗಳು ಎಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ವಿವರಣೆ – 'ಈಶ್ವರಸ್ಥೆಟ್ಟ ಸ್ವತಂತ್ರಬಹುಗಾಧನಾಂತರನಿರಬೇಕ್ಷಾ ಪರತಂತ್ರತ್ತಾಭಾವಾತ್ - ಸ್ವಣ್ಣು ನುವಾರಪ್ರತ್ವತ್ತಿತ್ತಾತ್ತ್ ಸಾಧನಸತ್ತಾದ್ರವತ್ತಾತ್, ಪ್ರತಿರೇಶೀಣ ಕುರಾಲವತ್' ಹೀಗೆ ಮೂರು ಅನುಮಾನಗಳನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ಇಂತಹ ಯುಕ್ತಿಯಿಂದಲೂ ಕೂಡ ಪೂರ್ವಚಿಕುಯ ಅನುಮಾನವು ವಿರಿದ್ಧವಾಗಿದೆ.

# ್ಕ್ ಭಾವದೀಪದ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯ್ತ್ರ

- ಬಹುಯುಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧಪರಿಹಾರವೇ ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಮುಖ್ಯ ಉದ್ದೇಶ.
- \* 'ವಿಪ್ರತಿಪನ್ನಾ ಸೃಟ್ಟ ಕರ್ತೃವೃತಿರಿಕ್ಷಗ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಸಾವೇಕ್ನಾ ಸೃಟ್ಟಿತ್ತಾತ್' ಎಂಬ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿ ಸಾಧ್ಯವನ್ನು ಉತ್ತಮರೀತಿಯಲ್ಲಿ ವಿಚಾರ ಮೂಡಿದ್ದಾರೆ. 'ಸ್ವತಂತ್ರಬಹುಸಾಧನಸಾವೇಕ್ಸ್' ಎಂದೇಕೆ ಸಾಧ್ಯನಿರ್ದೇಶಮೂಲ್ಲ ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಸಿದ್ಧನಾಧನದ ಪರಿಹಾರದ ಉದ್ದೇಶವಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳುವ ಮೂಲಕ ಕರ್ಮನಿರ್ಣಯದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ಕರ್ಕೃತ್ವವನ್ನು ಅನುಸಂಧಾನ ಮಾಡುವ ಮೂಲಕ ಸಿದ್ಧನಾಧನತಾ ದೋಡವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಿದ್ದಾರೆ.
- ಈ ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ವಿಯದಧಿಕರಣದಿಂದ ಪುನರುಕ್ತಿಯನ್ನು ಆಕ್ಷೇಪಿಸಿ ಪರಿಹರಿಸಲಾಗಿದೆ.
- 'ಬಹುಸಾಧನಸಾಪೇಕ್ನಾ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕದ ಪದದಲ್ಲಿರುವ 'ಬಹು' ಶಬಕ್ಷಕ ಜ್ಞಾನೇಜ್ಭಾದಿಗಳನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ದಂಡಚಕ್ರಾದಿಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿರುವ ಸಾಧನ-ಬಹುತ್ತವನ್ನು ವಿವಕ್ತಿಸಬೇಕು.
- ಋಗ್ವೇದದ ಹತ್ತನೆಯ ಮಂಡದಲ್ಲಿ ಬರುವ 'ಕಿಂ ಸ್ವಿದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯ ಪೂರ್ಣಪಾಠದ ಉಲ್ಪೇಖ.

 ಪರಮಾತ್ಯನು ಮಾಡುವ ಸೃಷ್ಟಿಯು ತನ್ನ ಸ್ವರೂಪಾಮರ್ಥ್ಯದಿಂದಲೇ ಆಗುತ್ತದೆ ಎನ್ನಲು ಪ್ರತಿ ಹಾಗೂ ಯುಕ್ತಿಗಳ ಆಧಾರವನ್ನು ತಿಳಿದರೆ ಸಾಲರು. ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಯ ಆಕ್ಷೇಪಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಪಿರು. ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಗಳನ್ನು ಅವಕ್ಕವಾಗಿ ತಿಳಿಯಬೇಕು.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

'ಭಾವೇ ಚೋಪಲಬ್ದೇ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

# ब्रह्मसूत्रम् – भावे चोपलब्धेः ॥

ಪರಮಾತ್ಮನನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಬೇರೆ ಯಾವುದೇ ಸ್ವತಂತ್ರಕಾರಣವು ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಏನಾದರೂ ಇದ್ದಿದ್ದಲ್ಲಿ ಶ್ರುತ್ಮಾದಿಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ತಿಳಿದುಬರುತ್ತಿತ್ತು .

ಅರ್ಥ -- ಯಾವ ಕಾರಣದಿಂದ ಈಶ್ವರಾಗಿಂತ ಭಿನ್ನವಾದ ಮತ್ತೊಂದು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವು ಭಾವೇ : ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇದ್ದಿದ್ದರೆ ಉಪಲಭ್ಯೇ: - ಶ್ರುತ್ಕಾದಿ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ತಿಳಿಯಬೇಕಿತ್ತು. ಈ ಕಾರಣದಿಂದಲೂ ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಮತ್ತೊಂದು ಸ್ವತಂತ್ರಕಾರಣವಿರುವುದಿಲ್ಲ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಯ

ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನೆಯ ನಿರಾಕರಣೆ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् — ।। भावे चोपलब्धेः ।।२।।

#### स्वतन्त्रसाधनभावे प्रमाणैङ्ग्लभ्येत ।

ಅನುವಾದ - ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಸಾಧನೆಗಳು ಇದ್ದಿದ್ದರೆ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ತಿಳಿಯಬೇಕಿತ್ತು.

ಪ್ರತಿಪರ್ವಾಥ್ -- ಮತ್ತೊಂದು ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನೆಯನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು ವ್ಯಾಪ್ತುನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧಸಭಾವೇ - ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಸಾಧನಗಳು ಇರುವುದಾದಲ್ಲಿ, ಪ್ರಮಾರ್ಣಿ = ಪ್ರತೃಕ್ಷಾದಿ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ಉಪಲಭೇತ = ತೋರಬೇಕಾಗಿತ್ತು.

#### ವೇದಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವಾದ ವಸ್ತುವೇ ಇರದು

#### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –

### 'अनुक्तं पश्चभिर्वेदैर्न वस्त्वस्ति कुतश्चन । अतो वेदत्वमेतेषां यतस्ते सर्ववेदकाः ।' इति स्कान्दे ॥२॥

ಅನುವಾದ - ಐದು ವೇದಗಳಿಂದ ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವಾಗದ ವಸ್ತುವೇ ಜಗತ್ತಿನಲ್ಲಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಪ್ರತಿಯೊಂದು ವಿಷಯವನ್ನು ತಿಳಿಸುವುದರಿಂದಲೇ ವೇದ ಎಂಬ ನಾಮವನ್ನು ಪಡೆದಿದೆ. ಹೀಗ ಸ್ಥಾಂದಪುರಾಣವು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ತೋರದಿದ್ದರೂ ಏಕಿರಬಾರರು? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಹಂಚರ್ಭಿ ಮಹಾಭಾರತರ ಜೊತೆ ಸೇರಿದ ಏರು, ವೇರ್ಡ್ನ: ವೇದಗಳಿಂದ, ಅಮಕ್ತಮ್ = ಹೇಳೆದೇ ಇರುವ, ಮತ್ತು = ಪದಾರ್ಥವು, ಕಿಂಚ = ಯಾವುದು, ನಾತ್ತಿ = ಇರುವುದಿಲ್ಲ, ಯತಃ = ಯಾವ ಕಾರಣದಿಂದ, ತೇ = ಅ ವೇದಗಳು, ಸರ್ವವೇದರ್ಶಾ = ಎಲ್ಲವನ್ನು ತಿಳಿಸುತ್ತವರೋ, ಅತಃ = ಅದ್ದರಿಂದ, ತೇಷಾಂ = ಅವುಗಳಿಗೆ, ವೇದತ್ತಂ = ವೇದ ಎಂಬ ಹೆಸರು ಸಾರ್ಥಕವಾಗಿದೆ. ಇತಿ = ಹೀಗೆ, ಸ್ಕಾಂದೇ = ಸ್ಕಾಂದ ಪುರಾಣದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ

#### ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

ಸ್ವತಂತ್ರನಾದವನಿಗೆ ಮತ್ತೊಂದರ ಅಪೇಕ್ಷೆಯಿಲ್ಲ.

सत्तर्करीपाविकः – परतन्त्रत्वाभावात् स्वतन्त्रत्वात् साधनसाधनत्वस्य तदधीनत्वान विष्णुः साधनापेक्षीत्यर्थः श्रुत्यन्तरैरपि अनुपलम्भान्न विष्णोरप्यपेक्षणीयं साधनमस्तीत्याह् – भावे चेत्यादिना ।।

ಪರಮಾತ್ಮನು ಸರ್ವತಂತ್ರಸ್ವತಂತ್ರನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಪರತಂತ್ರನಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ, ಇವನು ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡಲು ಯಾವ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೋ, ಅವೆಲ್ಲವೂ ಇವನ ಆಧೀನವೇ ಆಗಿವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ವಿಶ್ವದ ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡಲು ಯಾವುದೇ ಸಾಧನಗಳ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರುತ್ಕಾದಿಗಳು ಹೇಳುತ್ತಿವೆ. ಇತರ ಶ್ರುತಿಗಳಿಂದಲೂ ಕೂಡ ಅಂಥ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನೆಗಳು ಕಾಣಿಸುತ್ತಿಲ್ಲ. ಈ ವಿಷಯವನ್ನು 'ಭಾವೇ ಚ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರವು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿವೆ.

#### ತತ್ರಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

#### ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನೆ ನಿರಾಕರಣೆಗೆ ಯುಕ್ತಂತರ

# तत्त्वप्रकाशिका – युक्त्यन्तरेण स्वतन्त्रसाधनं प्रतिक्षिपत्स्त्रमुपन्यस्य व्याचष्टे – भावे चेति ॥

ಮತ್ತೊಂದು ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನೆಯನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಪರಿಸಿ 'ಭಾವೇ ಚ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

# ಯುಕ್ತಿಯ ನಿರೂಪಣೆ

## तत्वप्रकाशिका – यदि भगवत्सृष्टौ तदितिरिक्तं स्वतन्त्रसाधनमस्ति तर्हि वेदादिप्रमाणैक्पलभ्येत न चोपलभ्यते । अतो नास्तीत्यर्थः ।

ಒಂದುವೇಳೆ ಭಗವಂತನ ಸೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ತನಗಿಂತ ಬೇರೆಯಾದ ಮತ್ತೊಂದು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವು ಇರುವುದಾದಲ್ಲಿ ವೇದಾದಿಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ಅದು ಉಪಲಬ್ಭವಾಗಬೇಕಿತ್ತು. ಆದರೆ ಯಾವುದೇ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದಲೂ ಉಪಲಭ್ಯವಾಗುತ್ತಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಆಂಥ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವು ಇಲ್ಲವೆಂದೇ ತಿರಿಯುವೇಕು.

#### ಯುಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ದೋಷವಿಲ್ಲ

तत्वप्रकाशिका – प्रमाणानुपलब्धमिप किं न स्यादित्यत आह – अनुक्तमिति ।। भगवदूणादिकं मामन्यतस्तदुक्तमेवेत्यदोषः ।। १६ ।। ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಉವಲಭ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲವೆಂದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಏಕೆ ಇರಬಾರದು ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಆನುಕ್ರಮ್' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಉತ್ತರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಭಗವರ್ದಗುಣಾದಿಗಳು ಇವೆ ಎಂದರ ಎಲ್ಲವೂ ವೇದಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವಾಗಿವೆ ಎಂದರ್ಥ. ಸಂತ್ರಶ್ರುತಾ: ಎಂಬುದಾಗಿ ವೇದ ಅನುಕ್ರಮದ ಭಗವರ್ದಗುಣಗಳು ಇವೆ ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ವೇದಪ್ರತಿಪಾದ್ಯಮಾಗಿವೆ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನೇ ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಆದ್ದರಿಂದ ವೇದಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾದರ್ಜು ಮಾತ್ರ ಅಸ್ತಿತ್ವವನ್ನು ಹೊಂದಲು ಸಾಧ್ಯ.

#### ಬಾವದೀಪ

#### ಟೀಕೆಯ ಕಠಿಣಪದಾರ್ಥಗಳು

भावदीप: -॥ भावं चोपलब्धेः॥ १६ ॥ सूत्रे चशब्दः प्रागुकहेतूनां विपक्षे बाधकरूपयुक्तिसमुच्यय इति भावेनाह - युक्त्यन्तरेणेति ॥ तर्के बाधवारणायापादकं विश्वानष्टि - तदितिस्कमिति ॥ अनुक्तमितीति ॥ इतिहासपुराणयोः पद्ममवेदत्वप्रसिद्धेः स्मृतौ पद्मभिरित्युक्तमिति भावः। सन्त्यश्रुता इति वक्ष्यमाणश्रुतिविरोध इत्यत आह - भगवद्गुणादिकं चेति ॥ १६ ॥

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಚ'ತಬ್ಬವು ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ ಹೇಳುಗಳಿಗೆ ವಿಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಬಾಧಕರ್ತಕವನ್ನು ಸಮುಚ್ಚಯ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಇದನ್ನು 'ಯುತ್ಯಂತರೇಣ' ಎನ್ನುವ ಟೀಕಾವಾಕ್ಯದಿಂದ ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ತರ್ಕದಲ್ಲಿ ಬಾಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಲು ಆಪಾದಕದಲ್ಲಿ ವಿಶೇಷಣವನ್ನು 'ತರಡಿರಿಕ್ತಂ' ಎಂದು ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ.

'ಅನುಕ್ರಂ' ಎಂದು ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇತಿಹಾಸ ಹಾಗೂ ಪುರಾಣಗಳು ಪಂಚಮವೇದವಾಗಿವೆ ಎಂಬುದು ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸ್ಟ್ವತಿಯಲ್ಲಿ ಐದು ವೇರಗಳಿಂದ ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದು ಸಮಂಜಸವಾಗಿದೆ. 'ಸಂತ್ಯಶ್ರುತಾ:' ಎಂಬ ಮುಂದೆ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡುವ ಶ್ರುತಿಯ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಭಗವದ್ದುಣಾದಿಕಂ ಚ' ಎಂಬುದರಿಂದ ಉತ್ತರಿಸಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ – ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಈಶ್ವರನು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ 'ಪರತಂತ್ರಾಭಾವಾತ್, ಸ್ವೇಚ್ಛಾನುಸಾರಿಪ್ರವೃತ್ತಿತ್ವಾತ್, ಸಾಧನಸತ್ತಾಪ್ರದತ್ತಾತ್ ಇತ್ಯಾದಿ ಅನೇಕ ಹೇತುಗಳನ್ನು ಹೇಳಲಾಯಿತು. ಈ ಹೇತುಗಳಿಗೆ ವಿಪಕ್ಷವನ್ನು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಯು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡುವನು. ಈಶ್ವರನು ಸ್ವತಂತ್ರನಾಗಲಿ ಆದರೂ ಕೂಡ ಮತ್ತೊಂದು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಟ್ಟೇ ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಹೇಳೋಣ. ಹೀಗೆ ವಿಪಕ್ಷವನ್ನು ಆಪಾದನೆ ಮಾಡಿದರೆ ಅದಕ್ಕೆ ಬಾಧಕತರ್ಕವನ್ನು ಹೇಳಲು ಈ ಸೂತ್ರ ಹೊರಟಿದೆ. ಒಂದು ವೇಳೆ ತನ್ನಿಂದ ಭಿನ್ನವಾದ ಸ್ವತಂತ್ರಪದಾರ್ಥವನ್ನು ಈಶ್ವರನು ಅಪೇಕ್ಕೆ ಪಡುವುದಾಗಿದ್ದಲ್ಲಿ ಆ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವು ಇರಬೇಕಾಗಿತ್ತು. ಇದ್ದಿದ್ದರೆ ಉಪಲಬ್ದವಾಗಬೇಕಾಗಿತ್ತು. ಆದರೆ ಉಪಲಬ್ಬವಾಗದ ಕಾರಣ ಈಶ್ವರನಿಗಿಂತ ಅತಿರಿಕ್ತವಾದ ಬೇರೆ ಯಾವುದೇ ಸೃತಂತ್ರಸಾಧನಗಳು ಇಲ್ಲವೆಂದು ನಿರ್ಣಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಸಷ್ಟವಾಗಿ ಹೀಗೆ ತಿಳಿಯಬೇಕು – 'ಸ್ವೇಚ್ಛಾನುಸಾರಿಪ್ರವೃತ್ತಾದಿಸದ್ಭಾವೇಪಿ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಮೇವ ಅಪೇಕ್ಷತೇ' ಎಂದು ಆಪಾದನೆ ಮಾಡಿದರೆ ಭಾಧಕತರ್ಕವನ್ನು ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 'ಯದಿ ಸ್ವಭಿನ್ನಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಂ ಅಪೇಕ್ಷೇತ ತರ್ಹಿ ಉಪಲಭ್ಯೇತ ನ ಚ ಉಪಲಭ್ಯತೇ ತಸ್ಮಾತ್ ಸ್ವಭಿನ್ನಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಂ ನಾಪೇಕ್ಷತೇ' ಎಂದು.

ಬಾಧಕತರ್ಕದಲ್ಲಿ 'ಯದಿ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಂ ಸ್ವಾತ್ ತರ್ಹಿ ವೇದಾದಿಪ್ರಮಾಣ್ಯ: ಉಪಲಭ್ಯೇತ' ಎಂದಷ್ಟೇ ಹೇಳಿದರೆ ಜ್ಞಾನೇಜ್ಬಾದಿಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಗಳು ಇರುವುದರಿಂದ ತರ್ಕಕ್ಕೆ ಬಾಧದೋಷವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತಿತ್ತು. ಅದಕ್ಕಾಗಿ 'ತದತಿರಿಕ್ಕಂ' ಎಂಬ ವಿಶೇಷಣವನ್ನು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಜ್ಞಾನೇಚ್ಛಾದಿಗಳು ಸ್ವಾತಿರಿಕ್ತವಾಗದ ಕಾರಣ ಬಾಧದೋಷಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ .

ಸ್ಮೃತಿವಾಕ್ಯದಲ್ಲಿ ಐದು ವೇದಗಳಿಂದ ಹೇಳಲ್ಪಡದ ವಸ್ತುವೇ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಆದರೆ ವೇದಗಳಿರುವುದೇ ನಾಲ್ತು. ಐದು ಎಂದು ಹೇಗೆ ಹೇಳಿದರು?

ಇತಿಹಾಸ ಪುರಾಣಗಳು ಐದನೇ ವೇದವೆಂದಾಗಿ ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾಗಿವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸ್ಕಾಂದಪುರಾಣದಲ್ಲಿ ಪಂಚಭಿರ್ವೈದ್ಯ: ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದು ಸಮಂಜಸವಾಗಿದೆ.

ಮುಂದೆ 'ಸಂತ್ಯಶ್ರುತಾಃ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡುವ ಮೂಲಕ ವೇದಗಳಲ್ಲೂ ಹೇಳದ ಅನಂತ ಗುಣಗಳು ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ಇವೆ ಎಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ವೇದದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಡದ ವಸ್ತುವೇ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಿದ್ದು ಹೇಗೆ ಸರಿ? ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರ ನೀಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ಭಗವದ್ಗುಣಾದಿಕಂ' ಎಂಬ ಟೀಣವಾಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ.

# 

- ಎಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಬಾಧಕರ್ತ್ಯಯಕ್ರಿಯ ಸಮುಚ್ಚಯಕ್ಕೋಸ್ಕರ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಚಶಬ್ದವಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ನೇರವಾಗಿ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿನ ಚಶಬ್ದಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ.
- \* ಇತಿಹಾಸ ಪುರಾಣಗಳೂ ಕೂಡ ಪಂಚಮವೇದವೆನಿಸಿವೆ. ಇದನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕೆಂದು ಹೇಳುವ ಮೂಲಕ ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿರುವ 'ಪಂಚಭೀ' ಎಂಬ ಮಾತಿಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುವ ಮೂಲಕ ನೇರವಾಗಿ ಭಾಷ್ಯಕ್ಕೂ ಕೂಡ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ.
- ಬಾಧಕತರ್ಕದಲ್ಲಿ ಬಾಧರೋಷದ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ 'ತದತಿರಿಕ್ತಂ' ಎಂಬ ವಿಶೇಷಣವು ಸಾರ್ಥಕವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಟೀಕೆಗೂ ಸುಂದರವಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ.

### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

# 'ಸತ್ವಾಚ್ಚಾವರಸ್ಕ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

# ब्रह्मसूत्रम् – सत्वाबावरस्य ॥

ಇರಿದ್ಯ, ಸಂಭೂತ್: ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ನೀರಿನಿಂದ ಪ್ರಶಂಚದ ಹುಟ್ಟುರಿಕೆಯನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಇರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮಾತಿರಿತ್ರವಾದ ಸಾಧನವು ಸಿದ್ಧವಾಯಿತಲ್ಲವೇ ? ಎಂದು ಅಕ್ಷೇಪ ಮೂಡಬಾರರು. ನೀರು ಮೊದಲಾರವಲ್ಲಿಪೂ ಪರಮಾತ್ಮಪ ಅಧೀನವಾದ ಸಾಧನಗಳಾದ್ದರಿಂದ ಜಗತ್ಕಾರಣವಾಗಲಾರವು.

ಆರ್ಥ -- ಚ ತಬ್ಬವು ಅವಧಾರಣಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ. ಅವರಸ್ಥೆ : ಅಸ್ವತಂತ್ರ ಸಾಧನವಾದ ಸತ್ಯಾತ್ ಚ - ಆರ್ಥ್ಯ, ಸಂಭೂತಃ ಎಂಬ ಶಕ್ತಿತಿಯು ನೀರಿನಿಂದ ಪ್ರವಂಚ ಹುಟ್ಟಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತದೆ. ಇಪ್ಪೆರಿಂದರೇ ಬ್ರಹ್ಮಾತಿರಿತ್ರವಾದ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವಿದೆ ಎಂದು ತೀಯಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ . ಆದ್ದರಿಂದ 'ಅದ್ವ್ಯ, ಸಂಭೂತಃ' ಎಂಬ ಶಕ್ತಿತಿರೋದಕ್ಕೆ ಆಪಾತವಿಲ್ಲ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ

#### ಭಗವದಧೀನವಾದ ಸಾಧನೆಗಳಿವೆ

ब्रह्मसूत्रभाष्यम् — 'अदृभ्यः सम्भृतः पृथिव्यै रसाव' (तै.आ. ३.१३.) इत्यादिना साधनान्तरप्रतीतेः कथमनुपलच्चिरित्यत आह् —

।। सत्वाबावरस्य ।।३।।

#### अवरस्य तदधीनस्य साधनस्य सत्त्वात् ।

ಅನುವಾದ - ನೀರಿನಿಂದ ಭೂಮಿಯು ಹುಟ್ಟಿನು ಎಂಬುದು ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. 'ಅದ್ ಭ್ಯ.' ಸಂಭೂತೀ ಹಿರಣೃಗರ್ಭ' ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಪ್ರತಿಗಳಿಂದ ಜಗತ್ತಿನ ಸೃಷ್ಟಿಗೆ ಸಾಧನೆಗಳು ತೋರುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಪ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಬೇರೆ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನೇ ಹೇಳಿರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಗೆ ಹೇಳುತ್ತೀರಿ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಸತ್ಯಾಚ್ಚಾವರಸ್ಯ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದೆ. ಭಗವದಧೀನವಾದ ಸಾಧನೆಗಳು ಇರುವುದರಿಂದ ಪ್ರತಿಯ ವಿರೋಧವಿಲ್ಲ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- 'ಅರ್ ಭ್ಯಃ ಸಂಭೂತಃ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ 'ಪ್ರಕೃತಿಂ ಸ್ವಾನವತ್ಯದ್ದ ವಿಸ್ತಜಾಮಿ ಯುಗೇಯುಗೇ' ಇವೆ ವೊದಲಾದ ಸ್ಟ್ರತಿವಾಕ್ಯಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಸಾಧನೆಗಳ ಇರುವಿಕೆಯು ಪ್ರತೀತವಾಗುತ್ತದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಯಾವುದೇ ಸಾಧನೆಗಳು ಇರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಗೆ ಹೇಳುತ್ತೀರಿ? ಎಂದು ಆಶಂಕಿಸಿ ಅರಕ್ಕೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡಲು ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅವತಾರಿಕೆಯನ್ನು ನೀಡಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ --ಅರ್ ಭ್ಯಃ ತೀರಿನಿಂದ, ಇಥಿತೀ = ಭೂಮಯ, ಸಂಭೂತಃ = ಹುಟ್ರತು. ವೈ = ಇದು ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ರಾಣ್ಯಕ್ಷ = ರಸದಿಂದಲೂ ಕೂಡ ಭೂಮಿಯು ಹುಟ್ಟತು. ಇತ್ಯಾದಿನಾ = ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಶ್ರುತಿಗೆಂದ, ಸಾಧನಾಂತಪತ್ರವರ್ಣಿ = ಬೇರೆ ಸಾಧನೆಗಳರುವುದು ಪ್ರತೀತವಾಗುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ, ಕಥಂ = ಹೇಗೆ, ಅನುಪಲಭ್ಯ = ಬೇರೆ ಸಾಧನೆಗಳೇ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತೀರಿ? ಇತ್ಯತಃ = ಈ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಕ್ಕೆ, ಆಹ = ಉತ್ತರಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ಅವರಸ್ಕ = ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಅವರ ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ, ತದಧೀನಸ್ಕ = ಭಗವದಧೀನವಾದ ಸಾಧನಸ್ಕ = ಪಂಚಭೂತಗಳು, ಸತ್ತ್ವಾತ್ = ಇರುವುದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ.

# ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಪರಿಕರಗಳಿವೆ

# ब्रह्मसूत्रआष्यम् – 'काल आसीत्पुरुष आसीत्परम आसीत् तद् यदासीत्तदावृतमासीत् तदधीनमासीदथ छोक एव परम आसीद् यस्यैतदासीन्न ह्येतदासीत्' इति हि काषायणश्रुतिः ।।३।।

ಅನುವಾದ - ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಕಾಲಪುರುಷ ಮೊದಲಾದವುಗಳು ಇದ್ದವು. ಇವೆಲ್ಲವು ಪರಮಾತ್ಯನಿಂದ ಅವೃತವಾಗಿದ್ದವು. ಅಂದರೆ ಅವನ ಅಧೀನವಾಗಿದ್ದವು. ಅದ್ದರಿಂದ ಪರಮಾತ್ಯನಿಬ್ಬುನೇ ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇರುತ್ತಾನೆ. ಯಾರ ದೆಸೆಯಿಂದ ಇವೆಲ್ಲವೂ ಹುಟ್ಟಿವೆಯೇ ಅವನೇ ಪರಮಾತ್ಯನು ಇದು ಯಾವುದೂ ಕೂಡ ಮೊದಲು ಇರಲಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಕಾಪಾಯಣ ಪ್ರತಿಯು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ.

> ಶ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಈ ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಸಾಧನೆಗಳು ಇದ್ದವು ಎಂದಷ್ಟೆ ತೀಯುತ್ತಿದೆ. ಭಗವದಧೀನವಾಗಿವೆ ಎಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತಿಲ್ಲ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಲೋಕರೂಢಿಗೆ ಅನುಸಾರಿಯಾಗಿ ಅದು ಸ್ವತಂತ್ರವೆಂದು ಏಕೆ ಹೇಳಬಾರರು ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಚೆ ಶಟ್ಟರಿಂದ ಸೂಚಿತವಾದ ಶ್ರತಿಯನ್ನು 'ತಾಲ:' ಎಂಬುದಾಗಿ ಉದಾಹರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ತಾಲ: = ತಾಲವು, ಆಸಿಕ್ = ಇತ್ತು, ಪುರುಷ: ಪ್ರಭುಷನು, ಆಸೀಕ್ = ಇದ್ದನು, ಜನರು: ಪರಮ: ಪರಮತ್ತನೂ ಕೂಡ, ಆಸೀಕ್ - ಇದ್ದನು, ತಶ್ = ಆ ಕಾರಣದಿಂದ, ಅಧ್ಯತಮತ್ತನೂ ಕೂಡ, ಆಸೀಕ್ - ಇದ್ದನು, ತಶ = ಆ ಕಾರಣದಿಂದ, ಅಧ್ಯತಮಸೀಕ್ = ಶ್ರೀಹರಿಯನ್ನೇ ಆಶ್ರಯಸಿದ್ದವು, ಅದ್ದಂದ ತದ್ದಂಸವಾಸೀಕ್ = ಅವನ ಅಧೀನಗಳಾಗಿಯೇ ಇದ್ದವು, ತಶ ಅತಃ = ಅದ್ದರಿಂದ, ತರಮ ಅಸೀಕ್ = ಪರಮತ್ನಾನೊಟ್ಟರೇ ಮುಖ್ಯವಾಗಿದ್ದನು, ಯಸ್ಕೃತಪಾಸೀಕ್ = ಇವಲ್ಲವೂ ಅವನ ಅಧೀನನ್ನ ಆಗಿದ್ದನು, ಸಹಿ ಎತರಾಸೀಕ್ = ಯಾವುದೂ ಕೂಡ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ

ಇರಲಿಲ್ಲ. ಇತಿ = ಹೀಗೆ, ಕಾಷಾಯಣಶ್ರತಿ: = ಕಾಷಾಯಣ ಶ್ರುತಿಯು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ.

#### ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಪರತಂತ್ರಸಾಧನಗಳಿವೆ ಎನ್ನಲು ಪ್ರಮಾಣ

सत्तर्कदीपाविकः —ययि साधनैविंनापि जगत्म्रष्टुं शक्कोति परमेश्वरः । तयािप तेषां साधनत्वं सम्माय कीलया तैः सृजित इत्येतत् प्रदिपादयन् आह् - अस्त्र इत्यादिना ।। पृथिव्ये पृथिव्या इत्यर्थः । अवादिभिर्दिण्यगर्भविग्रहो ब्रह्माण्डरूपः सम्भृत इत्यर्थः । महाप्रक्ष्येऽपि परतन्त्रसाधनसद्भावे ब्रह्माण्डरूपः सम्भृत इत्यर्थः । महाप्रक्ष्येऽपि परतन्त्रसाधनसद्भावे ब्रह्माण्डरूपः परमेश्वरस्य तत् कालादिकमपीनमासीत् । तत् परतन्त्रत्वेन असमर्यत्वात् । न होतदासीत् इत्युच्यत इत्यर्थः ।

ಮಸ್ತರಿಕವಾಗಿ ಪರಮಾತ್ಯಮ ಯಾವುದೇ ಸಾಧನಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡದೇ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟಿ ಮಾಡಲು ಸಮರ್ಥನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಆರರೂ ಕೂಡ ಆ ಸಾಧನಗಳನ್ನು ಹೊಂದಿ, ಕೇವಲ ಲೀಲೆಯಿಂದ ಈ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಈ ವಿಷಯವನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡಲು 'ಆಧ್ಯ,;' ಇತ್ಯಾರಿ ಭಾಷ್ಟವಾಕ್ಷವು ಹೊರಟಿದೆ. 'ಆಧ್ಯ,;' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರುವ 'ಪೂನ್ಪಿ' ಎಂಬು ಪದಕ್ಕೆ 'ಪೃಥಿವಿಯಿಂದ' ಎಂಬುದಾಗಿ ತೃತೀಯಾರ್ಥವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ನೀರು ಮೊದಲಾದಪುಗಳಿಂದ ಚತುರ್ಮುಖಿಗೆ ಬ್ರಹ್ಮಾಂಡವೆಂಬ ಶರೀರವು ಸೃಷ್ಟಿಯಾಯತು. ಮಹಾಪ್ರಳಯದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಅಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಸಾಧನೆಗಳು ಇರುತ್ತವನ್ನಲು ಶ್ರುತಿಯನ್ನು 'ಕಾಲ ಆಸೀತ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಉರಾಹರಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಯಾವ ಕಾಲ ಮೊದಲಾದವುಗಳು ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇದ್ದವೋ, ಅವೆಲ್ಪವೂ ಪರಮಾತ್ರವ ಅಧೀನವಾಗಿ ಇದ್ದವು ಎಂಬುದಾಗಿ ಕಾಫಾಯಾತ್ರತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಈ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ 'ಪಹಿ ಏತರಾಸೀತ'' ಎಂದು ಹೇಳಿರುವುದು ಸ್ಥತಂತ್ರವಾಗಿ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದಭಿವ್ರಾಯದಿಂದ. ಪರತಂತ್ರವಾಗಿ ಕಾಲಾದಿಗಳು ಇದ್ದವು ಎಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

# ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇದ್ದ ಪದಾರ್ಥಗಳು ಯಾವುವು ?

तत्वप्रदीपः - आपीयन्त इत्यापः कर्माणि । पृयुत्वात् पृथिवी प्रकृतिः । सत्ते मक्तिः । सत्त्वावराब ।। तदपीनस्य साधनस्य सत्त्वादेव 'अद्भरः' इत्यादिवचनं न तु स्वतन्त्रस्य । तदपीनस्य सत्त्वे प्रमाणमाइ - काल आसीदित्यादि ।। अस्य जगतोऽग्रे कालः पुरुषः परमश्चैवासीत् । यत्तत् कालादिकमासीत् तत्ववृत्तमासीत् । अथवा स एकः परम व्यव्यक्तीत् । पद्यीनमेतदासीत् । न स्वतन्त्रम् । न होतदासीत् इति वक्तुं शक्यते, परतन्त्रवेद । अथवा "अय" इति विशेषवेतिकः । एको भगवानेव परमः प्रधान आसीत् न हान्यत् परममासीत्, किन्तु तदपीनमेव ।

'ಅಧ್ಯಃ ಸಂಭೂತಃ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರುವ ಅಪಶಬ್ಜಕ್ಕೆ 'ಅಪೀಯಂತೇ ಇತ್ಯಾಪಃ' ಎಂಬ ನಿಷ್ಪತ್ರಿಯಿಂದ ಕರ್ಮಗಳು ಎಂದರ್ಥ. 'ಅಪೀಯಂತೇ' = ಅನುಭವಿಸಲ್ಪಡುತ್ತರೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಕರ್ಮಗಳಗೆ 'ಅಪ' ಎಂದು ಹೆಸರು. 'ಪ್ಯಥಿವೀ' ಎಂದರ್ ಪ್ರಕೃತಿ ಎಂದರ್ಥ. ಏಕೆಂದರೆ ಪ್ರಕೃತಿಯು ಎಲ್ಲೆಡೆ ವ್ಯಾಪ್ತವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ರಸಶಬ್ಜಕ್ಕೆ ಭಕ್ತಿ ಎಂದರ್ಥ. ಪರಮಾತ್ಮನ ಅಧೀನವಾಗಿ ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸಾಧನೆಗಳು ಇದ್ದವು ಎಂಬುದನ್ನು ತಿಳಿಸುವುದಕ್ಕಾಗಿಯೇ 'ಅದ್ಯ,' ಸಂಭೂತಃ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಹೊರತು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನೆಗಳ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಈ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಪರಮಾತ್ಮನ ಅಧೀನವಾಗಿ ಪದಾರ್ಥಗಳು ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇದ್ದವು ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ 'ತಾಲ ಆಸೀತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಯಂದ ಆಧಾರವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

'ಕಾಲ ಆಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯ ಅರ್ಥ ಹೀಗಿದೆ - ಈ ಜಗತ್ತಿನ ಸೃಷ್ಟಿಯ ಮೊದಲು ಕಾಲ ಹಾಗೂ ಪರಮಪುರುಷ್ಠನು ಇದ್ದನು. ಯಾವ ಕಾಲಾದಿಗಳಿದ್ದವೋ, ಅದು ಆವೃತವಾಗಿತ್ತು. ಅಥವಾ ಆ ಪರಮವುರುಷನೊಬ್ಬನೇ ಇದ್ದನು. ಅವನ ಅಧೀನವಾಗಿ ಈ ಕಾಲಾದಿಗಳು ಇದ್ದನ್ನ. ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಇರರಿಲ್ಲ. 'ನ ಹೈಕಡಾರ್ಮಿಕತ್' ಎಂದು ಹೇಳಿರುವುದು ಪರತಂತ್ರ-ವಾಗಿರುವುದರಿಂದ. ಅಥವಾ ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿರುವ 'ಅಥ' ಎಂಬುದು ವೈಶಿಷ್ಟ ವಮ್ಮ ತೀಸುತ್ತಿದೆ. ಒಬ್ಬರೇ ಪರಮವುರುಷನು ಪ್ರಧಾನವಾಗಿ ಇದ್ದನ್ನು ಉಂದ ಪದಾರ್ಥಗಳು ಪ್ರಧಾನವಾಗಿ ಇರರಿಲ್ಲ. ಪರಮವುರುಷನ ಅಧೀನವಾಗಿ ಇದ್ದವು ಎಂಬುದು ಈ ಶ್ರತಿಯ ಅರ್ಥ.

#### ತತ್ರಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವಿದೆಯಿನ್ನಲು ಪ್ರತಿಯ ಆಧಾರ

तत्वप्रकाशिका – ननु 'अद्भ्यः सम्भूतः' इति श्रुतौ 'प्रकृतिं स्वामवष्टम्य विसृजामि' इति स्मृतौ च भगवदितरस्वतन्त्रसायनप्रतीतेर्न तदनुपळिब्यिरित्याशङ्क्य तत्परिहारत्वेन सूत्रमवतार्य व्याचष्टे – अद्भ्य इति।।

ಅರ್ ಭ್ಯ: ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಮತ್ತು 'ಪ್ರಕೃತಿಸ್ವಾಮವಷ್ಟರ್ಭ ವಿಸ್ಯಕಾಮಿ' ಎಂಬ ಗೀತಾ ಸ್ಪೃತಿಯಲ್ಲಿಯೂ ಭಗವಂತನಿಗಿಂತ ಭಿನ್ನವಾದ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವು ಪ್ರತೀತವಾಗುತ್ತದೆ. ಅರಂದ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವು ಪ್ರಮಾಣಪ್ರಮಿತವಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಹೇಗೆ ? ಎಂದು ಆಶಂಹಿ, ಆದಕ್ಕೆ ಪರಿಹಾರವನ್ನು ಹೇಳುವ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅವತಾರಿಕೆಯನ್ನು ನೀಡಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ 'ಆರ್'ಫ್ನ:' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ.

'ಅದ್ಭ್ಯ: ಸಂಭೂತಃ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿಲ್ಲ

तत्वप्रकाशिका - नात्र स्वतन्त्रसाधनमुच्यते किं तु भगवदधीनमेव । तदधीनसाधनस्य सत्त्वाभ्युपगमाञोक्तविरोध इति भावः ।

'ಅದ್ ಭ್ಯ: ಸಂಭೂತ:' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿಲ್ಲ. ಹೊರತಾಗಿ ಭಗವದಧೀನವಾದ ಸಾಧನವನ್ನೇ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಭಗದಧೀನವಾದ ಸಾಧನವನ್ನು ಒಪ್ಪಿರುವ ಕಾರಣ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಿಂದ ವಿರೋಧವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ.

#### ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭನ ಸೃಷ್ಟಿ ಹೇಗಾಯಿತು ?

# तत्त्वप्रकाशिका – तत्पुरुषाख्यो हिरण्यगर्भो विश्वकर्मणो हरे: सकाशादबायुपलक्षितभूतैः रसोपलक्षिततन्मात्राभिश्चोत्पन्नः ।

ಪುರುಷ ಎಂಬ ಹೆಸರಿನ ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭನು ಸಮಸ್ತ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕರ್ತೃವಾದ ಶ್ರೀಹರಿಯ ದೆಸೆಯಿಂದ ನೀರು ಮೊದಲಾದವುಗಳಿಂದ ಉಪಲಕ್ಷಿತವಾದ ಸಕಲಭೂತಗಳು ರಸಗಳು ಆದರಿಂದ ಉಪಲಕ್ಷಿತವಾದ ಪಂಚತನ್ನಾತ್ರಗಳು ಇವುಗಳಿಂದ ಸಹಿತನಾಗಿ ಹುಟ್ಟಿದನು.

#### ಪ್ರರುಷನಾಮಕನಾದ ಶ್ರೀಹರಿ

# तत्वप्रकाशिका – सर्वस्मादिषकत्वेन समवर्तत । तस्य तत्युक्षस्याग्रत एव जातं विश्वं ब्रह्माण्डास्यं रूपं त्वष्टा भगवान् धारयन् वर्तत इत्यर्थः ।

ಆ ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭನು ಎಲ್ಲ ಪದಾರ್ಥಗಳಿಗಿಂತ ಉತ್ತಮನಾಗಿ ಉತ್ಪನ್ನನಾದನು ಪುರುಷನಾಮಕನಾಗಿ ಚತುರ್ಮುಖನಿಗಿಂತಲೂ ಮೊದಲೇ ಹುಟ್ಟಿದ ಬ್ರಹ್ಮಾಂಡರೂಪವನ್ನು ಧರಿಸಿ ಬ್ರಹ್ಮಾಂಡವನ್ನು ಧರಿಸಿದ್ದಾನೆ ಎಂದರ್ಥ.

ಶ್ರತಿಯು ಭಗವದಧೀನತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆಯೇ?

तत्त्वप्रकाशिका – ननु साधनमात्रमत्र प्रतीयते न तु तदधीनमिति तब लोकानुसारात् स्वतन्त्रमेव किं न स्यादित्यत आइ – काल इति ।।

ಈ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಕೇವಲ ಸಾಧನವು ಪ್ರತೀತವಾಗುತ್ತಿದೆ. ಅದಕ್ಕೆ ಭಗವದಧೀನಕ್ಷವು ತಿಳಿಯುತ್ತಿಲ್ಲ. ಅದ್ದರಿಂದ ಘಟಕ್ಕೆ ದಂಡ ಮೊದಲಾದವುಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಗಳಂತೆ ಶ್ರೀಹರಿಯ ಸೃಷ್ಟಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರ ಸಾಧನಗಳು ಏಕೆ ಇರಬಾರದು ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಕಾಲ ಆಸೀತ್' ಎಂಬುದರಿಂದ ಉತ್ತರಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿರುವ ಪದಾರ್ಥ ಭಗವದಧೀನ

तत्वप्रकाशिका - यस्मात्तदा यदासीत्तद्भगवदधीनमासीत् तस्मादेक एव

# परम आसीदित्युच्यते । कीदृशोऽसौ यस्य सकाशादेतदासीत् । कुतः ? न ह्येतत्त्युर्वमासीदित्यर्थः ।

ಯಾವ ಕಾರಣದಿಂದ ಪ್ರಳಯದಲ್ಲಿ ಯಾವ ಪದಾರ್ಥವು ಇರುತ್ತದೋ ಅದು ಭಗವದಧೀನವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ಏಕ ಏವ ಪರಮ ಆಸೀತ್' ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಒಂದೇ ಒಂದು ಶ್ರೇಷ್ಠವಾದ ಮತ್ತು ಇತ್ತು ಎಂದು ಶ್ರುತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಅಂಥ ಹುಟ್ಟದ ಮತ್ತುವ ಎಂಥ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ಪಡೆದಿದೆ? ಯಾರ ದೆಸೆಯಿಂದ ಇದು ಅಸ್ತಿತ್ವವನ್ನು ಪಡೆದಿದೆ? ಯಾರ ದೆಸೆಯಿಂದ ಇದು ಅಸ್ತಿತ್ವವನ್ನು ಪಡೆದಿದೆ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಮೊದಲು ಇಲ್ಲದೆ ಅನಂತರ ಹುಟ್ಟಿರುವುದರಿಂದ ಭಗವದಧೀನವಾಗಿದೆ ಎಂದರ್ಥ.

#### ಸಾಧನೆಗಳ ಉಪಯೋಗ ಒಂದು ಲೀಲೆ

# तत्वप्रकाशिका – साधनावाक्षेपतत्सद्भावोक्त्यन्ययानुपपत्तिश्चास्य समाधानम् ।।

ಪರಮಾತ್ರಮ ಯಾವುದೇ ಸಾಧನಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡದೆ ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡಲು ಸಮರ್ಥನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಆ ಸಾಧನಗಳಿಗೆ ಸಾಧನತ್ವವನ್ನು ಕೊಟ್ಟು ಅವುಗಳಿಗೂ ಆಸ್ಪಿತ್ವವನ್ನು ನೀಡಲು ಸಾಧನಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. ಇದೊಂದು ಅವನ ಲೀಲೆ.

ಸಾಧನಗಳು ಏಕೆ ಬೇಕು? ಎಂಬ ಆಕ್ಟೇಪವನ್ನು ಶ್ರುತಿಯು ಒಂದು ಕಡೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಮತ್ತೊಂದು ಕಡೆ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಂಡು ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಈ ಎರಡನ್ನು ಹೊಂದಿಸಬೇಕೆಂದರೆ ಸಾಧನೆಗಳು ಭಗವದಧೀನವಾಗಿದೆ ಎಂದೇ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. 'ಭಗವದಧೀನತ್ತಂ' ಅನ್ನಥಾ ಸಾಧನಾದ್ಯಾಕ್ಟೇವಾ ತಶ್ ಸಧ್ಯನೀಪಪತ್ರಿಕ್ಟ ನೋಪಪದ್ಧತೇ' ಎಂಬ ಅನ್ನಥಾನುಪಪತ್ರಿ ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಭಗವಂತನು ತನ್ನ ಅಧೀನವಾದ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಂಡು ಸೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ತೊಡಗುತ್ತಾನೆಂಬ ಸಮಾಧಾನವನ್ನು ತಿರಿಯಬೇಕು.

#### ಬಾವದೀಪ

ಪಾರತಂತ್ರ್ಯ ಹೇಳದೇ ಇರುವುದರಿಂದ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ.

भावदीपः - ॥ सत्वाच्चावरस्य ॥१७॥ पूर्वाक्षेपरूपताद्योतनाय शेषोकत्याऽर्थं वदन्नेव भाष्यमवतारयित - नन्वद्भ्य इति ॥ आदिपदोपात्तमाह - प्रकृतिमिति ॥ गीतास्मृतौ नवम इत्यर्थः ॥ स्वतन्त्रेति ॥ पारतन्त्र्यानुक्त्यैव लोक इव स्वातन्त्र्यसिद्धेरिति भावः।

ಹಿಂದಿನ ಸೂಕ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳದ ಪ್ರಮೇಯದ ಮೇಲೆ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟ್ ಚಿಸುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಶೇಷಪೂರಣ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುವ ಮೂಲಕ ಭಾಷ್ಟಕ್ಕೆ ಅರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಾ 'ನನ್ನದ್ದ,' ಇತ್ತಾದಿಯಾಗಿ ಅವತಾರಿಕೆಯನ್ನು ನೀಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಅದಿಪರದದಿಂದ ಸ್ವೀಕೆಂಸಬೇಕಾದರನ್ನನ್ನು 'ಪ್ರಕೃತಿಮ್' ಎಂದು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಭಗವದ್ಗೀತೆಯ ಒಂಭಕ್ತನೆಯ ಅಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಈ ಪ್ರಮಾಣಶ್ಚೋತ್ತದನಿ. ಪಾಠಕಂತ್ರ್ಯವನ್ನು ಹೇಳಬೇ ಇದ್ದರಿಂದಲೇ ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದಭಿಪ್ರಾಯ.

ವಿವರಣೆ – ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಪರಮಾತ್ಯನ್ನು ಬಟ್ಟು ಬೇರೆ ಯಾವುದೇ ಸ್ವತಂತ್ರದರುರ್ಥವಿರಲ್ಲಿ ಎಂದು ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಸಾಧಿಸಣಯತು. ಇದರ ಮೇಲ ಬರುವ ಆಕ್ಟೀಪಕ್ಕೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡಲು 'ಸತ್ತ್ಯಾಚ್ಚಾವರಸ್ಟ್' ಎಂಬ ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರಹೊರಟಿದೆ. ಈ ವಿಷಯವನ್ನು 'ಆಧ್ವಃ ಸಂಭೂತು' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕದ ಮಾತ್ರದಲ್ಲಿ ತೀಸಿದ್ದಾರೆ. ಭಾಷ್ಕದ ಮಾತಿನಿಂದ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ತಿಳಿಯರೇ ಇರುವ ವಿಷಯವನ್ನು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ 'ಸನು ಅಧ್ವಃ' ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಟಗಳಿಂದ ತೀಸಿರುತ್ತಾರೆ. ಮತ್ತು ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಅರಿವರ ಸಂಕರ್ಧು, ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಟಗಳಿಂದ ತೀಸಿರುತ್ತಾರೆ. ಮತ್ತು ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಅರಿವರ ಮಾಲಕ ಭಗದವಿರುತ್ತರೆ ಇತ್ಯಾದಿ ವರಗಳನ್ನು ತೇಜಿಪೂರಣ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುವುದರ ಮೂಲಕ ಭಗವಭವನ್ನು ಹೇಗೆ ಅರ್ಥಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕೆಂಬುದನ್ನು ಕೂಡ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಸ್ಪಪ್ತವಡಿಸಿದ್ದಾರೆ.

ಪ್ರಶ್ನೆ - 'ಅದ್ವ್ಯ: ಸಂಭೂತ: ಪೃಥಿವೀ ರಸಾಚ್ಚ, ಅಥವಾ ಪ್ರಕೃತಿಂ ಸ್ವಾಮವಷ್ಟಚ್ಛ ವಿಸೃಜಾಮಿ' ಎಂಬ ಸ್ಮೃತಿವಾಕೃವನ್ನು ನೀರು ಮತ್ತು ಪ್ರಕೃತಿ ಮೊದಲಾದವುಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿದ್ದವು ಎಂದು ಕಾಣಿಸುತ್ತಿಲ್ಲ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಭಗವದತಿರಿಕ್ರವಾದ ಅನೇಕಪದಾರ್ಥಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿದ್ದವು ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಇದನ್ನು ಆಧಾರವದ್ದಾಗಿ ಹೇಗೆ ಹೇಳುವಿರಿ?

ಉತ್ತರ – ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿದ್ದವು ಎಂದು ಪ್ರತ್ಯೇತವಾಗಿ ಹೇಳಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಲೋಡದಲ್ಲಿ ಇವನು ಪರತಂತ್ರನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂದು ಹೇಳದಿದ್ದರೆ ಸ್ವತಂತ್ರನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂದು ಎಲ್ಲರೂ ಹೇಗೆ ತಿಳಿಯುತ್ತಾರ್ದೊ ಆರಂತೆ ಈ ಶ್ಯತಿ ಸ್ಥತಿಗಳಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಪರತಂತ್ರವಾಗಿ ಪ್ರಕೃತ್ಯಾದಿಗಳಿವೆ ಎಂದು ಹೇಳದೇ ಇದ್ದುವರಿಂದ ಅರ್ಥಾತ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿದ್ದವು ಎಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಅರ್ಥಾತ್ ಸಿದ್ಧವಾಗುವ ಪ್ರಮೇಯದ ಆಧಾರದಿಂದ ಅಕ್ಷೇಪ ಮಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

'ಅದ್ಘ: ಸಂಭೂತಃ' ಎಂಬ ಪೂರ್ಣಶ್ರುತಿಯ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ.

भावदीपः – सूत्रभाष्ययोरुक्तसत्त्वादिति हेतोरथः॥ सत्त्वाभ्युपगमादिति।। ईत्वरसृष्टिपरत्वद्योतनाय अद्भ्यः संभूतः पृथिव्यै रसाच्च। विश्वकर्मणः समवर्तताधि। तस्य त्वष्टा विदधपूरमित। तत्पुरुषस्य विश्वमाजानमग्र इति श्रुत्यर्थमाह – तत्पुरुषाख्य इति ।। अद्भ्यः पृथिव्या इति पश्चमीचतुर्थ्यौ तृतीयार्थ इति भावेनोक्तम् – अवाद्यपत्तक्षितभूतैरिति।।

ಸೂತ್ರ ಹಾಗೂ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ 'ಸ್ವಾಡ್' ಎಂಬ ಪದದ ವ್ಯಾಪ್ಯಾನವನ್ನು ಟೀಣೆಯಲ್ಲಿ 
'ಸ್ವಾಭ್ಯಪಗಮಾತ್' ಎಂದು ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಶ್ರತಿವಾತ್ಯವು ಅಶ್ವರನು ಮಾಡುವ ಸೃತ್ಯಯನ್ನು ವಿವರಣೆ 
ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. "ಅಧ್ಯ್ಯ ಸಂಘಡಿಸುವುದ್ಯಾಗಿ ತತ್ತುರುವಾಮ್ನಿ: ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ 
ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. "ಅಧ್ಯ್ಯ ಸಂಭೂಪ ಪ್ರಧಿವ್ಯ ರಾಜಕ್ಷ! ಎಶ್ವಕರ್ಮಣ ಸಮರ್ವತಾಧಿ I ತಸ್ಥ ತ್ರಷ್ಟಾ 
ವಿದರಧ್ಯೂಪರುಣಿ I ತತ್ತುರುವಷ್ಟ ವಿಶ್ವಮಾಣನಮಗ್ರೇ' ಎಂಬುದು ಈ ಶ್ರುತಿಯ ಪೂರ್ಣಪಾಟ 
'ಅಧ್ಯ: ಪ್ರಧಾ್ಯ: ಎಂಬಲ್ಲಿರುವ ಪಂಚಮೀ ವಿಭಕ್ತಿ ಹಾಗೂ ಚತುರ್ಥಿ: ವಿಭಕ್ತಿಗಳು ತೃತೀಯಾ 
ಅರ್ಥದಲ್ಲಿವೆ. ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ ಅಬಾದ್ಯಪಲಕ್ಷಿತ್ವರೂತ್ಯ ಎಂದು ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ – ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ ಶ್ರುತಿ ಹೀಗಿದೆ 'ಅದ್ವ್ಯ: ಸಂಭೂತ: ಪೃಧಿವೈ ರಸಾಚ್ಚ । ವಿಶ್ವಕರ್ಮಣ: ಸಮವರ್ತತಾಧಿ । ತಸ್ಯ ತೃಷ್ಟಾ ವಿರಧದ್ರೂಪಮೇತಿ । ತತ್ರರುಷಸ್ಥ ವಿಶ್ವಮಾಜಾನಮಗ್ರೇ ಎಂದು. ಶ್ರುತ್ಕರ್ಥವನ್ನು ಹೀಗೆ ತಿಳಿಯಬೇಕು ಯಃ = ಯಾವ ತತ್ರರುಷಾಖ್ಯ: = ತತ್ರರುಷ ಎಂಬ ಹಸರುಳ್ಳ. ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭ: = ಚಿತುರ್ಮಾರ್ಬು ಹಾಗತ್ತು ಸೃಷ್ಟಿಮಾಡುವ ಶ್ರೀಹರಿಯಿಂದ, ಅಧ್ಯ: = ನೀರಿನಿಂದ, ಪ್ರಥಿವೃ = ಭೂಮಿಯಿಂದ ತರುಪಲಕ್ಷಿತವಾದ ಪಂಚಭೂತಗಳಿಂದ, ರಾತ್ = ರಸದಿಂದ ತರುಪಲಕ್ಷಿತವಾದ ಪಂಚತಿನಾತ್ರಾಗಳಿಂದ, ಸಂಭೂತ: = ಹುಟ್ಟಿದನು. ಆಧಿ = ಹುಟ್ಟದ ಪದಾರ್ಥಗಳಲ್ಲೇ ಶ್ರೇಷ್ಠವಾಗಿರುವನು. ತಸ್ಮ = ಆ ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭನ ಸೃಷ್ಟಿಯು, ಅಗ್ರೇ = ಪ್ರಾರಂಭದಲ್ಲಿ ಆಯತು. ಜಾನಂ = ಹುಟ್ಟದ, ದಿಶ್ಯಂ = ಬ್ರಹ್ಮಾಂಡವೆಂಬ, ರಾವಂ = ಚತುರ್ಮುಖನ ದೇಹವನ್ನು, ತೃಷ್ಟಾ = ಪ್ರಕಾಶಸ್ವರೂಪನಾದ ಭಗವಂತನು, ವಿವರಣ = ರವು ಪರ್ವಾಗಿ ತಮಿತಿ, ವಿತಿ = ನೆರಸಿದ್ದಾನೆ.

#### 'ಆಜಾನಮಗ್ರೇ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತ್ಯರ್ಥ

भावदीपः - संभूतपदार्थं उत्पन्न इति। आजानमग्र इत्यस्याग्र एव जातमिति। विदधितत्यस्यार्थो धारयित्रिति एतीत्यस्य वर्तत इति। यत्तदोरावृत्त्याऽर्थमाह - यस्मात्तदा यदासीत्तदिति।। भगवदिति।। तदावृतमिति तच्छव्दः प्रकृतपरमपदोक्तस्य परामर्शक इति भावः। यद्वा यस्मात्तस्मादिति तात्पर्योक्तिः। भगवदिति योग्यतयान्वयः।

"ಅಧ್ಯ: ಸಂಭೂತ: ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರುವ ಸಂಭೂತನದರ ಅರ್ಥವನ್ನು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಉತ್ಪನ್ನ ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ. 'ಆಜಾನಮಗ್ರೇ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರುವ ಪರಕ್ಕೆ ಆಗ್ರ ಏವ ಜಾತಮ್ = ಮೊದಲೇ ಇದ್ದನು ಎಂಬುದಾಗಿ ಅರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ವಿದರ್ಧತ್ ಎಂಬ ಪರಕ್ಕೆ ಧಾರಯನ್ = ಧರಿಸಿದವನಾಗಿ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು, ಏತಿ ಎಂಬ ಪರಕ್ಕೆ ವರ್ತತೇ = ಇರುತ್ತಾನೆ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಕೂಡ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿ 'ಯತ್' ಮತ್ತು 'ತತ್' ಪದಗಳನ್ನು ಅವೃತ್ತಿಮಾಡಿಕೊಂಡು ಅರ್ಥವನ್ನು 'ಯಾತ್ತ್ ತದಾ ಯದಾಗೀತ್' ಇತ್ತಾದಿಯಾಗಿ ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ. 'ಭಗವತ್' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿದೆ. 'ತರಾವ್ಯತಮ'' ಎಂಬದಾಗಿ ತತ್'ಶಬ್ಧವು ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಕ್ರಿತವಾದ ಪರಮ ಎಂಬ ಪದದಿಂದ ಪ್ರತಿವಾದ್ಯವಾದ ಭಗವರತನನ್ನು ಪರಾಮರ್ತಿ ಮಾಡಿತ್ತಿದೆ. ಅಥವಾ 'ಯತ್' ಮತ್ತು 'ತತ್'ಪದಗಳನ್ನು ಅವೃತ್ತಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಅರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಿರುವುದಲ್ಲ. ಯಾತ್ರ್ ತಪ್ಪಾತ್ ಎಂಬುದು ತಾತ್ರರ್ಯಾರ್ಥವಾಗಿ ಎಂದು ತಿಳಿಯಬಹುದು. 'ಭಗವತ್' ಎಂಬುದು ಯೋಗ್ಯತಯಾ ಅನ್ವಯವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತದೆ ಎಂದೂ ಕೂಡ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವನ್ನು ತಿಳಿಯಬಹುದು.

ವಿವರಣೆ – ಇಲ್ಲಿಯ ತನಕ 'ಅರ್ಧ್ಯ: ಸಂಭೂತ: 'ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತ್ಯರ್ಥವನ್ನು ವಿಚಾರ ಮಾಡಿದ್ದಾಯತು. ಪ್ರಕೃತ 'ಯಾತ್ರಾಶ' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕೆಯಂದೆ 'ತಾಲ: ಆಸೀಕ್' 'ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕೆಯಾದೆ 'ತಿಲು ಅರ್ಜಿಕ್ 'ತಾದಿ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ 'ಯಾತ್ರಾಶ' ತೆದು ಯದುಸೀಕ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಯಶ್ ತತ್ ಪರಗಳನ್ನು ಆಸ್ಪತ್ರಿಮಾಡಿಕೊಂಡು ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ ಎಂದು ತೀಯಬಹುದು. ಅಥವಾ ಶ್ರುತಿಯ ತಾತ್ರರ್ಯಾರ್ಥ ಎಂದು ಕೂಡ ತಿರಿಯಬಹುದು. ಅದರಂತೆ 'ಭಗಸಹ್' 'ಎಂಬ ಪದವು ತತ್ ಪರ್ವದ ಅರ್ಥವಾಗಿದೆ ಎಂದು ತಿರಿಯಬಹುದು. ಅದರಂತೆ 'ಭಗಸಹ್' 'ಎಂಬ ಪದವು ತತ್ ಪರ್ವದ ಅರ್ಥವಾಗಿದೆ ಎಂದು ತಿರಿಯಬಹುದು. ಅದರಂತೆ 'ಭಗಸಹ್' ಎಂಬ ಇದ್ದರು ಹೊಂದಿದೆಯೆಂದು ಕೂಡ ತಿರಿಯಬಹುದು. ಆಗೆ ಎರಡು ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡಿರುತ್ತಾರೆ.

#### ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದ ಆಕ್ಷೇಪಕ್ಕೆ ಉತ್ತರ.

भावतीयः - नन्वेतावता नतु साधनमात्रमिति कृतचोद्यस्य किमुत्तरमित्यत आह-साधनादीति ।। यथोत्तरसूत्रे 'तम आसीत्' इत्युक्तिबलात् 'नासदासीत्' इत्यस्य पारतन्त्र्यादियुक्तसाधनसत्त्वपरत्वं कत्य्यते। तथा अद्ध्य इत्यादेरिप किं स्विदिति वाक्यबलात् परतन्त्रसाधनसत्त्वपरत्वम् ।

ಪ್ರಲಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಲಾಗಿತ್ತು. ಇದಕ್ಕೇನು ಉತ್ತರ ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆ 'ಸಾಧನಾದಿ' ಇತ್ತಾದಿ ಟಣೆಯಂದ ಉತ್ತರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಹೇಗೆ ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ತಮ ಆಸೀಕ್' ಎಂಬ ಪ್ರತಿಯ ಬಲದಿಂದ 'ನಾಸದಾಸೀಕ್' ಎಂಬ ಕ್ರುತಿಗೆ ಅಸ್ವಕಂತ್ರವಾಗಿ ತಮಸ್ಸು ಇತ್ತು ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಗೆ ವ್ಯಾಭ್ಯಾಸ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತದೋ ಆದರಂತೆ ಪ್ರಕೃತ 'ಆಧ್ಯ: ಸಂಭೂತಃ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಕ್ರುತಿಗಳನ್ನು ಕೂಡ 'ಕಂ ಸ್ಥಿತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಯಬಲದಿಂದ ಪರತಂತ್ರವಾಗಿ ಇದ್ದವು ಎಂದೇ ವ್ಯಾಪ್ಯಾಸ ಮಾಡಬೇಕು.

ವಿವರಣೆ - ಪ್ರಲಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸಾಧನಾಧಿಪ್ಪಾನ ಮೊದಲಾದವುಗಳನ್ನು ಆಕ್ಟೇವ ಮಾಡಿರುವುದರಿಂದ ಅವು ಯಾವುದೂ ಕೂಡ ಇರಲಿಲ್ಲವೆಂದು ತೀಯುತ್ತದಲ್ಲವೇ? ಈ ಮಾಡಿರುವುದುವುದುವುದು, ಸಾಧನ, ಅನುಷ್ಠಾನ ಮೊದಲಾದವುಗಳು ಇದ್ದರೂ ಕೂಡ ಸೃತಂತ್ರವಾಗಿ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಲಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಅವುಗಳ ಸ್ವರೂಪವಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಆವುಗಳಿಗೆ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವಿಲ್ಲವೆಂದೇ ಪರ್ಯಮಾನ ಮಾಡಬೇಕು. ಪರಮಾತ್ರಮ ಅಧಿಷ್ಠಾನ, ಸಾಧನೆ ಮೊದಲಾದವುಗಳನ್ನು ಆಪೇಕ್ಷೆ ಪಡದೆ ಜಗತ್ರಿನ ಸೃತ್ವಿಯನ್ನು ಮಾಡಲು ಸಮರ್ಥನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಆದರೆ ಆ ಸಾಧನಗಳಿಗೆ ಸಾಧನತ್ವವನ್ನು ಸಂಪಾದನೆ ಮಾಡಿಕೊಡಲು ಲೀಲೆಗೊಡ್ಡರ ಅವುಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಟ್ಟೇ ಸೃತ್ವಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಕರುಕಾದಲ್ಲಿ ಪರಮಾತ್ರನನ್ನು ಬಟ್ಟು ಬೇರೆ ಯಾವುದೂ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದರೆ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದರೆ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದರೆ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದೇ ತಿಳುರುಣಿಯ.

'के० भुक' 'खका ध छा, व्यावस्था है स्वातन्त्र्याक्षेपपरत्वं च कल्पनीयम्। अन्यथा भावदीपः – किं स्विदित्यस्य तु स्वातन्त्र्याक्षेपपरत्वं च कल्पनीयम्। अन्यथा वाक्यद्वयायोगात्। व्यावहारिकादिपरत्वकल्पनं तु अप्रामाण्यापत्यादिना न युक्तमिति भावः। एतेन किं स्विदित्यस्य स्वरूपाक्षेपपरत्वेन प्रतीतस्य स्वातन्त्र्याक्षेपपरत्वमुपपादितं ध्येयम्॥ १७ ॥

'ಕಂ ಸ್ವಿತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯೂ ಕೂಡ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನೇ ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ ಎಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಶ್ರುತಿಯ ಪರಸ್ತರವಾಕ್ಗಳಲ್ಲಿ ದೈರೂಪ್ಯವನ್ನು ಒಪ್ಪಿರವಾಗುತ್ತದೆ. ವ್ಯಾವಹಾರಿಕವಾಗಿ ಇದ್ದವು ಇತ್ಯಾರಿಯಾಗಿ ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡಬಾರ ಜಾ ಹೆಚ್ಚಿನ ಇವ್ಯಾಮಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಾದ 'ಕಂ ಸ್ವಿತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಮಸ್ತುಸ್ವರೂಪನನ್ನು ಆಕ್ಟೇಪ ಮಾಡುತ್ತದೆ ಎಂದು ಅಮಾತಕಃ ಪ್ರತೀತವಾಗುತ್ತದೆ. ಆರರ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಾಕ್ಷೇಪಪರವಾಗಿಯೇ ಅರ್ಥವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು ಎಂಬುದಾಗಿ ವ್ಯಾಪ್ತಾನವನ್ನು ಮಾಡಿದಂತಾಯಿತು.

ವಿವರಣೆ – ಹೇಗೆ ಕಾಪಾಯಣಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಾಕ್ಟೇವಪರವಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯನವನ್ನು ಮಾಡಲಾಯತೋ ಆದರಂತೆ ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಮುಖ್ಖವಿಷಯವಾಕ್ಕಪನಿಸಿದ 'ಕಂ ಸ್ವಿತ್' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯನ್ನುಕೂಡ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಾಕ್ಟೇವಪರವಾಗಿಯೇ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಬೇಕು. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಒಂದು ಶ್ರತಿಯು ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನು ಆಕ್ಟೇಪ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಇನ್ನೊಂದು ಶ್ರತಿಯು ಸ್ವರೂಪನ್ನು ಆಕ್ಟೇಪ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದಂತಾಗುವುದರಿಂದ ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲಿ ಪರಸ್ಥರ ವಿರೋಧವು ಪ್ರಾವತಾಗುತ್ತದೆ.

ಅರ್ವೈತಿಗಳು ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ನೋಡಿ ಪಾರಮಾರ್ಥಿಕವಾಗಿ ಅಧಿಪ್ರಾನಾದಿ ಮ್ಯುಗಳು ಇರಲು ಸಾಧ್ಯವೇನು? ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲರ ಪರಣ ಅಧಿಪ್ರಾನಾದಿಗಳನ್ನು ಪ್ರಾವಹಾರಿಕವಾಗಿ ಹೇಳಬೇಕು ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲು ಪ್ರಯತ್ನ ಪಡುಹುದು. ಆದರೆ ಹಾಗೇವಾದರೂ ವ್ಯಾವಹಾರಕಪರತ್ವವನ್ನು ಅಂಗೀಕರಿಸಿದರೆ ಶ್ರುತಿಯನ್ನೇ ಅತತ್ವಾವೇದಕವಾದ್ದರಿಂದ ಅಪ್ರಾಮಾಣವೆಂದು ಹೇಳದಂತಾಗುತ್ತದೆ. ಆರಂಭ ಕೆಂ ಸ್ಥಿತ್? ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯೂ ಕೂಡ ಸಾಧನ, ಅಧಿಪ್ರಾನ ಮೊದಲಾದವುಗಳು ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದೇ ಹೇಳುತ್ತದೆ ಎಂದು ಸಿದ್ಧವಾಯಿತು.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

'धर्मातुः, व्यवैश्वाज' चङ्गात्र राज्युत क्राध्याः, व ब्रह्मसूत्रम् – असम्बापदेशान्नेति चेन्न धर्मान्तरेण वाक्यशेषात् ॥

ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಪದಾರ್ಥಗಳೂ ಕೂಡ ಇರಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ 'ನಾಸದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಏನೂ ಇರಲಿಲ್ಲವೆಂದು ತಿಶ್ಚುತಿದೆ. ಹೀಗಿಯವಾಗ ಅಸ್ತತಂತ್ರಸಾಧನಗಳು ಇದ್ದವು ಎಂದು ಹೇಗೆ ಹೇಳುತ್ತೀರಿ. ಇದುವ ತಶ್ಚು ಏಕೆಂದರೆ 'ನಾಸದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಸ್ವತಂತ್ರ ಸಾಧನಗಳು ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದಜ್ಜೇ ಹೊರತು ಅಸ್ತತಂತ್ರ ಸಾಧನಗಳು ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದಜ್ಜಿ ನಿಕೆಂದರೆ ಇದೇ ಪ್ರತಿಯ ಮುಂದಿನ ವಾಕ್ಕದಲ್ಲಿ, ತಮ ಆಸೀತ್ = ಪ್ರಕೃತಿಯು ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇತ್ತು ಎಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ.

ಅರ್ಥ -- ಆಸದ ವೃವರಣಾತ್ - 'ಪಾಸರಾಗಿತ್' ಎಲು ಶ್ರುಶಿಯು ಪ್ರಕರ್ಯಾರದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ರದಾರ್ಥಗಳು ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ನೀರು ಮದರಾದ ಪದಾರ್ಥಗಳಿದ್ದವು ಎಂದು ಹೇಳುವುದು ಅಯುತ್ತವಲ್ಲವೇ ? ಇತಿ ಚೀವ್ನ = ಇದು ತಪ್ಪು . ಎಕೆಂದರೆ ಆ ನಿಷೇಧವು ಧರ್ಮಾಡರೇಣ - ಅನ್ನಾ ತಂತ್ರ ಮೊದರಾದ ಧರ್ಮದ ಏಕೀವೆದಿಂದ ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಅಂದರೆ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಪ್ರಕರ್ಯಾಕಾರದಲ್ಲಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬರ್ಥದಲ್ಲಿ ಪರ್ಯವವಾಸಗಳುತ್ತವೆ. ಎಕೆಂದರೆ ಇದೇ ಶ್ರುತಿಯ ವಾಸ್ತೆ ಕೇಷಾತ್ = 'ತಮ ಆಗೀಶ' ಎಂಬ ಮುಂದಿನ ಭಾಗದಲ್ಲಿ ಪಕ್ಷತಿ ಮೊದಲಾದವುಗಳ ಆಸ್ತಿತ್ರವನ್ನು ಒಪ್ಪರಾಗದೆ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ತ

'ನಾಸದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತ್ವರ್ಥವೇನು ?

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –।। असब्यपदेशान्नेति चेन्न धर्मान्तरेण वाक्यशेषात् ।।४।।

'नासदासीत्'' (ऋ. १०.१२९.१) इति सर्वस्थासत्त्वव्यपदेशान्नेति चेत् ।

ಅನುವಾದ - 'ನಾಸದಾಸೀತ್' 'ನೋಸವಾಸೀತ್' ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಶ್ರುತಿಗಳು ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೂ ಕೂಡ ಇರಲಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಿವೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಪರಮಾಕೃ ಅಧೀನವಾದ ಸಾಧನೆಗಳು ಇದ್ದವೆಂದು ಹೇಗೆ ಹೇಳುತ್ತೀರಿ? ಹೀಗೆ ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಬಾರದು.

> ಪ್ರತಿಪರ್ಗಾರ್ಥ -- ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಅಕ್ಷೇಪ ಮಡಿ ಸಮಾಧಾನ ಹೇಳುವ ಸುತ್ರವನ್ನು ಉಪನ್ನಾಸ ಮಾಡಿ ಅಕ್ಷೇಪ-ಭಾಗವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಹುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. 'ನಾಸದಾಸೀಕ್' ನೋಸದಾಸೀಕ್' ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಶ್ರತಿಗಳಿಂದ ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ, ಸರ್ವಸ್ಥಾಪಕ್ಷಚರಣಾಕ್ = ಯಾವುದೂ ಕೂಡ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ, ನ = ಪರಮಾತ್ಮಶ ಅಧೀನವಾದ ಸಾಮಗ್ರಿಗಳು ಇದ್ದವು ಎಂಬುದು ತಪ್ಪ, ಇತಿ ಚೇಕ್ = ಹೀಗೆ ಅಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಬಾರದು.

> > ಸ್ಥೂಲರೂಪದಿಂದ ವಸ್ತುಗಳು ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದರ್ಥ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – न, अन्यक्तत्वपारतन्त्र्यादिधर्मान्तरेण हि तद्च्यते ।

ಅನುವಾದ - ಅವ್ಯಕ್ತತತ್ವ ಪರತಂತ್ರ ಮೊದಲಾದ ಬೇರೆ ಧರ್ಮಗಳಿಂದ ಆ ವಸ್ತುಗಳು ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇದವೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

> ಪ್ರತಿಪರಾರ್ಥ -- ಸೂತ್ರದ ಪರಿಹಾರ ಭಾಗವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಅವ್ಯಕ್ತತತ್ವ ಸೂಕ್ಷ್ಮರೂಪದಲ್ಲಿರುವುದು ಪಾರತಂತ್ರ್ಯ, ಆದಿ - ಇವೇ ಮೊದಲಾದ, ಥಮಾಂತರೇಣ = ಬೇರೆ ಧರ್ಮಗಳ ಮುಲಕವಾಗಿ, ತದುಚ್ಛತೇ = ಯಾವುದೂ ಇರಲಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ.

'ತಮ ಆಸೀತ್' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕಶೇಷದಿಂದ ಶ್ಯುತ್ತರ್ಥ ನಿರ್ಣಯ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – 'तम आसीत्' (ऋ. १०.१२९.३) इत्यादिवाक्यशेषात् ।

ಅನುವಾದ - ಹೀಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಬೇಕೆಂದರೆ ' ನಾಸದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಪ್ರತಿಯ ಮುಂದಿನ ಭಾಗವು 'ತಮ ಆಸೀತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಪ್ರಕೃತಿಗೆ ಅಸ್ತಿತ್ವವನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ.

> ಪ್ರತಿಶರಾರ್ಥ -- ಬೇರೆ ಧರ್ಮದಿಂದ ಅಸತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುವ ಅನಿವಾರ್ಯತೆ ಏನಿದೆ? ಸ್ವರೂಪತಃ ಅಸತ್ ಆಧ್ವರಿಂದಲೇ ಅಸತ್ವವನ್ನು ಹೇಳಿರಬಹುದಲ್ಲವೆ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ -ತರ್ಬನ್ ಇತಿ : ತಮಸ್ತು ಇತ್ತು ಎಂಬ, ದಾಕೃಶೇಷಾತ್ : ವಾಕೃಶೇಷದ ಬಲದಿಂದ ಧರ್ಮಾಂತರದಿಂದಲೇ ಆಸತ್ವವನ್ನು ಹೇಳಬೇಕು.

#### ಪರರ ಅಪವ್ಯಾಖ್ಯಾನದ ನಿರಾಕರಣೆ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – न चान्यत्र प्रमाणमस्ति ।

ಅನುವಾದ - ಇದಕ್ಕೆ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿ ಅವೈತಿಗಳು ಚೇತನಾಚೇತನಾತ್ಮಕವಾದ ಪ್ರಪಂಚವು ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಈ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಆಧಾರವಿರುವುದಿಲ್ಲ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಪರರ ಅಪವ್ಯಾಖ್ಯಾನವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಅವೃತ್ರ = ಬೇತನಾಜೇತನಾತಕ್ಷವಾದ ಪ್ರಪಂಚವು ಬ್ರಹ್ಮನಿಗಿಂತ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ, ಪ್ರಮಾಣಂ = ಯಾವುದೇ ಬಗೆಯ ಅಧಾರವು, ನಚ ಅಸ್ತಿ = ಇರುವುದೇ ಇಲ್ಲ.

> > 'ಅಜ್ಯೋ ಹೈೇಕ:' ಇತ್ಕಾದಿ ಶ್ರುತ್ಕರ್ಥ

ब्रह्मसूत्रभाष्यम् — 'अजो होको जुषमाणोऽनुशेते जहात्येनां भुक्तभोगामजोऽन्यः ।' (महाना. १०.५.) ಅನುವಾದ - ಒಬ್ಬನೇ ಜೀವನು ಜಡಪ್ರಕೃತಿಯನ್ನು ಅನುಭವಿಸುತ್ತಾ ಸಂಸಾರದಲ್ಲಿ ಮುಳುಗಿದ್ದಾನೆ. ಮತ್ತೊಬ್ಬನು ಜಡಪ್ರಕೃತಿಯನ್ನು ಅನುಭವಿಸಿ ಬಿಟ್ಟಿದ್ದಾನೆ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ್ದನ್ನು ಉಪಪಾದನೆ ಮಾಡಲು ನಿರವಾಶ ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಎಕ ಅರ್ಜ ಜಟ್ಟ ಜೇವನು, ಜುಪಮಾಣ: ಜಡಪ್ರಕೃತಿಯನ್ನು ಅನುಭವಿಸುತ್ತಾ, ಅಮಾಕೇರ್ಟಿ ಸಂಸಾರದಲ್ಲಿ ಮಳುಗಿದ್ದಾನೆ. ಅವ್ಯ ಅರ್ಜ: ಜನನ ಮರಣ ರಹಿತನಾದ ಮತ್ತೊಬ್ಬ ಜೀವನು, ಭುಕ್ರಭೋಗಾಂ : ಜಡಪ್ರಕೃತಿಯನ್ನು ಅನುಭವಿಸಿ, ಜತಾತಿ = ಬಿಟ್ಟಿರುತ್ತಾನೆ. ಹೀಗೆ ಈ ಶ್ರಮಿಯ ಸಂಸಾರಿಜೀವರಿಗೂ ಮುಕ್ತಜೀವರಿಗೂ ಭೇದವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ.

> > 'ಅನಾದ್ಯನಂತಂ' ಎಂಬ ಶ್ರುತ್ಮರ್ಥ

#### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –

'अनायनन्तं जगदेतदीदृक् प्रवर्तते नात्र विचार्यमस्ति । न चान्यथा कापि च कस्य चेदमभूत् पुरा नापि तथा भविष्यत् ॥'

ಅನುವಾದ - ಈ ಜಗತ್ತು ಅನಾದಿಕಾಲದಿಂದ ಅನಂತಕಾಲದ ತನಕ ಒಂದೇ ರೀತಿಯಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಇದರಲ್ಲಿ ವಿವಾದವಿಲ್ಲ. ಹಿಂದೆಯಾಗಲಿ ಮುಂದೆಯಾಗಲಿ ಯಾರೋಬ್ಬರಿಗೂ ಬೇರೆ ರೀತಿಯಾಗಿ ಕಂಡಿರುವುದಿಲ್ಲ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಅರೈತ್ರಿಗಳು ಹೇಳಿದ ಬ್ರಹ್ಮೈಕೃಕ್ಕೆ ವಿರೋಧದನ್ನು ಹೇಳಿ ಅಚೇತನಪ್ರಪಂಚಕ್ಕೆ ಬಾಧ್ಯಕ್ಷರೂಪವಾದ ವಿರೋಧ-ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಅನಾಧ್ಯನಂತಂ ಅದಿ ಅಂತ್ಯಗಳಿಲ್ಲದೆ, ಈರಣ್ - ಇಂಥ, ಇದರ - ಈ, ಜಗತ್ : ಜಗತ್ತು, ಕ್ರಾಶಿ ಕನ್ನ ಚ : ಎಂದಿಗೂ ಯಾರಿಗೂ, ಅನ್ನರ್ಥಾ : ಮಿಥ್ಯಾಭೂತವಾಗಿ, ನಚ : ತೋರುವುದಿಲ್ಲ. ಪುರಾ : ಹಿಂದೆ, ನ ಚಾಭೂತ್ : ಹಾಗೆ ತೋರುವುದಿಲ್ಲ. ಪಾರಾ : ಹಿಂದೆ, ನ ಚಾಭೂತ್ : ಹಾಗೆ ತೋರುವುದಿಲ್ಲ. ನಾಜಭವಿಷತ್ : ಭವಿಷ್ಯತ್ಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ

ಮಿಥ್ಯಾಭೂತವಾಗಿ ತೋರುವುದಿಲ್ಲ. ಆತೃ = ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ, ವಿಚಾರ್ಯಂ = ಚರ್ಚೆಯು, ನಾಸ್ತಿ = ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

'ಅಸತ್ಯಮಪ್ರತಿಷ್ಠಂ ತೇ' ಎಂಬ ಗೀತೆಗೆ ಅರ್ಥ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – असत्यमप्रतिष्ठं ते जगदाहरनीश्वरम् । (गी.१६.८.)

ಅನುವಾದ - ಕೃಷ್ಣಪರಮಾತ್ರಮ ಗೀತೆಯಲ್ಲಿ ಅಸುರರು ಜಗತ್ರಮ್ನ ಮಿಥ್ಯಾಭೂತವೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತಾರೆಂದು ಹೇಳಿರುತ್ತಾನೆ.

> ಪ್ರತಿಸದಾರ್ಥ -- ವಿಶ್ವಮಿಥ್ಯಾತ್ವದ ಮತ್ತು ಅಸುರರಮತವಾದ್ದರಿಂದ ಅಯುತ್ರವಾಗಿದೆ ಎನ್ನಲು ಗೀತಾಸ್ಕೃತಿಯನ್ನು ಪ್ರಮಾಣವಾಗಿ ನೀಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಜಗತ್ = ಜಗತ್ತನ್ನು, ಅಪತ್ರ = ಮಿಥ್ಯಾಭೂತವೆಂದು, ಅಪ್ರತಿಷ್ಠ = ಬಾಧ್ಯವೆಂದು, ಅನೀಶ್ವರಮ್ = ಈಶ್ವರನನ್ನು ಒಪ್ಪದವರು, ಅಷ್ಟು = ಹೇಳುತ್ತಾರೆ.

> > 'ಅಸತ್ತಮಾಹುಃ' ಇತ್ತಾದಿ ಪ್ರತಿಗೆ ಅರ್ಥ

#### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् -

# 'असत्यमाहुर्जगदेतदज्ञाः शक्तिं हरेर्वे न विदुः परां हि । यस्तत्यरूपं जगदेतदीदृक् मृष्ट्वा त्वभूत् सत्यकर्मा महात्मा ।'

ಅನುವಾದ - ಕೆಲವರು ಈ ಜಗತ್ತನ್ನು ಮಿಫ್ಯಾಭೂತವೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತಾರೆ. ಇವರು ಶ್ರೀ ಹರಿಯ ಮಹಿಮೆಯನ್ನು ತಿಳಿಯದ ಅಘ್ಯಾಗಿಗಳು. ಪರಮಾತ್ಯನ ಅಸದ್ಯರವಾದ ಸ್ಪಷ್ಟ್ಯಾಮಿಗಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ಇವರು ಎಂದೂ ಕೂಡ ತಿಳಿಯಲಾರರು. ಸತ್ಯವಾದ ಈ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಸುಗಿಡಿ ಸತ್ಯಕರ್ಮನು ಮಹಾತ್ಯಮ ಎನಿಸಿಕೊಂಡಿದ್ದಾನೆ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ವಿಶ್ವಮಿಥ್ಯಾತ್ತವನ್ನು ಅಸುರರು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಾರೆಂದು ಹೇಳಿದ್ದು ಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ವಿಷ್ಣುವಿನ ಮಹಿಮೆಗೆ ಅದು ವಿರುದ್ಧವಾಗಿದೆಯೆಂದು ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಅಜ್ಞಾ: = ಅಜ್ಞಾನಿಗಳು, ಏತರ್ ಜಗತ್ = ಸತ್ಯವಾದ

ಈ ಜಗತ್ರನ್ನು, ಅಸತ್ಯಂ = ಮಿಥ್ಯಾಭೂತವೆಂದು, ಅಹು:= ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಯೇ = ಯಾವ ಮೂರ್ಖರು, ಹರೇ:= ಶ್ರೀಹರಿಯ, ಶರಣ:= ಉತ್ತಮವಾದ, ಶಕ್ತಂ:= ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು, ನವಿದು:= ತಿಳಿಯುವುದಿಲ್ಲ, ಯಃ = ಯಾವ ಪರಮಾತ್ರನು, ಸತ್ಯರೂಪಂ = ಸತ್ಯವಾದ, ಈದ್ಯಗ್ = ಇಂಥ, ಜಗತ್ = ಜಗತ್ರನ್ನು, ಸ್ಪಷ್ಟಾ = ಸೃಷ್ಟಿಮಾಡಿ, ಸತ್ಯಕರ್ಮಾ = ಸತ್ತಮದ ಕಮರ್ಪವುಳ್ಳವನೆಂದು, ಮಹಾತ್ನಾ = ಮಹಾತ್ಯನೆಂದು, ಅದೂತ್ = ಆಗಿರುತಾನೆ.

'ಅಥ ಹೈನಮಾಹು:' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಗೆ ಅರ್ಥ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् - 'अथ हैनमाहुः सत्यकर्मेति सत्यं होवेदं विश्वमसौ सृजते ।' अथ हैनमाहुर्नित्यकर्मेति नित्यं होवासौ कुरुते'

ಅನುವಾದ - ಪರಮಾತ್ಮನು ಸತ್ಯವಾದ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಿರುವುದರಿಂದ ಸತ್ಯಕರ್ಮ ಎನಿಸಿಕೊಂಡಿದ್ದಾನೆ. ನಿತ್ಯವಾಗಿಯೂ ಸೃಷ್ಟ್ಯಾದಿವ್ಯಾಪಾರದಲ್ಲಿ ತೊಡಗಿರುವುದರಿಂದ ನಿತ್ಯಕರ್ಮ ಎನಿಸಿಕೊಂಡಿದ್ದಾನೆ.

ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಅಥ = ಅದ್ದರಿಂದಲೇ, ಏನಂ = ಈ ವಿಷ್ಣುವನ್ನು, ಸತ್ಯಕರ್ಮಣತಿ = ಸತ್ಯಮದ ಕ್ರಿಯವುಳ್ಳವನ್ನಾಗಿ, ಅರ್ಮ = ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. 
ಆಸೌ = ಈ ಕ್ರೀಹರಿಯು, ಸತ್ಯಂ = ಪರಮ ಸತ್ಯವಾದ, ಇದಂ ವಿಶ್ಯಂ = ಈ ಬ್ರಹ್ಮಾಂಡವನ್ನು, ಸ್ವಆರ್ಜಿ = ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ, ಮುತ್ತೊಂದು 
ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ - ಅಸೌ ಹಿ = ಈ ಪರಮಾತ್ರಮ, ನಿತ್ಯಮದ = ನಿರಂತರವಾಗಿ, ಕರ್ಮ ಕುರುತೇ = ಸೃಷ್ಟ್ವಾರಿಕ್ರಿಯೆಗಳಲ್ಲಿ 
ತೊಡಗುತ್ತಾನೆ. ಅಥ = ಅದ್ದರಿಂದ, ಏನಂ = ಇವನನ್ನು, ನಿತ್ಯಕರ್ಮ = ನಿನ್ಯವಾದ ಕರ್ಮವುಳ್ಳವನ್ನು, ನಿತ್ಯಕರ್ಮ = ಮನೆ ಜನರು 
ಹೇಳುತ್ತಾರೆ.

'ಯಚ್ಚಿಕೇತ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಗೆ ಅರ್ಥ

ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – 'यविकेत सत्यमित्तन्न मोघम्' (ऋ.१०.५५.६) इत्यादि श्रुतिस्मृतिभ्यः। ಅನುವಾರ - ಭಗದಂತನು ಯಾವುದನ್ನು ಸೃಪ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೊ ಅವೆಲ್ಲವೂ ಸತ್ಯವೇ ಆಗಿದೆ. ಮಥ್ಯಾಭೂತದಲ್ಲ. ಇವೇ ಮೊದಲಾರ ಶ್ರತಿ-ಸೃತಿಗಳಿಂದ ಅಜೇತನವಾರ ಜಗತ್ತು ಸತ್ಯಭೂತವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಸೃತ್ವವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮಭಿನ್ನವಾದರ್ದು ಮಥ್ಯಾಭೂತವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳುವಾರರು.

ಪ್ರತಿಪರ್ಕಾರ್ಥ -- ಮತ್ತೊಂದು ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ವಿಶ್ವಸತ್ವವನ್ನು ದೃಢವಾಗಿ ಸಾಧಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಹುಚ್ಚರ್ಗ ಕ್ರೀಡರಿಯು ಯಾವುದನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮೂಡಲು ಇಚ್ಚಿಸುತ್ತಾನೂ ಅವೇಸ್ತರ್ಮ ಸತ್ಯವೇ ಅಗಿವೆ. ತನ್ನ ಮೋಥಪ್ = ಅದು ಎಂದೂ ವೈರ್ಥವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಇತ್ತಾದಿ ಪ್ರತಿಷ್ಟ್ವತಿಸಲ್ = ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಪ್ರತಿಸ್ತೃತಿಗಳ ಆಧಾರದಿಂದ ಪರಮಾತ್ರಮ ಸೃಷ್ಟಮಾಡಿದ ಜಗತ್ತು ಸತ್ಯವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ.

ಯುಕ್ತಿಯು ಎಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣ ?

#### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –

## 'परस्परिवरोधे तु वाक्यायां यत्र युक्तता । तथैवार्थः परिज्ञेयो नावाक्या युक्तिरिष्यते ॥' इति बृहत्संहितायाम् ॥

ಅನುವಾದ - ಎರಡು ವಾಕ್ಯಗಳಿಗೆ ಪರಸ್ಪರ ವಿರೋಧ ಬಂದರೆ ಯುಕ್ತಿಯ ಸಹಾಯದಿಂದ ಒಂದು ವಾಕ್ಯದ ಅರ್ಥವನ್ನು ನಿರ್ಧಾರ ಮಾಡಬೇಕು. ವಾಕ್ಯದ ಸಹಾಯವಿಲ್ಲದ ಕೇವಲ ಯುಕ್ತಿಯು ಪ್ರಮಾಣವೇ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಬೃಹತ್ಸಂಹಿತೆಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ.

> ಪ್ರತಿಪರ್ಕಾ - 'ಜೀವೋ ಬ್ರಹ್ಮಕೋ ನ ಧಿದ್ಧತೇ ಚೇತನ್ನಾನ', ಬ್ರಹ್ಮವತ್, ಪ್ರವಂಟೂ ವಾ ಬಾಧ್ಯೋ ದೃಶ್ಯತ್ಕಾಮ್ಯಕ್ತಿರಜವರತ್' ಇವೇ ಮೊರಲಾದ ಅನುಮಾನಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ಜೀವಬ್ರಹ್ಮೈಕೈನ ಪ್ರಪಂಚಕ್ಕೆ ಮಿಥ್ಯಾತ್ವವು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದಲ್ಲವೆ? ಎಂಬ ಪ್ರಕ್ಷಿಗೆ ಉತ್ತರುವಿತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ವಾತ್ಯಾಪಾ = ಎರಡು ವೇದವಾಕ್ಟೆಗಳಲ್ಲಿ, ಪರಸ್ವ ಎರೋದೇ ತ: ಪರಸ್ವರ ವಿರೋಧ ಬಂದರೆ, ಯತ್ರ = ಯಾವ ವಾಕ್ಯವಿಷಯದಲ್ಲಿ, ಯಾತ್ರಣ = ಯುಕ್ತಿಯುತ್ತತೆಯು, ತಥ್ಯದ =

ಹಾಗೆಯೇ ಯುಕ್ತಿಗೆ ಅನುಗುಣವಾದ, ಅರ್ಥ: = ಅರ್ಥವು, ಪರಿಕ್ಷೇಯ: = ತಿಳಿಯುಲ್ಪಡಬೇಕು. ಅವಾಕ್ಕಾ = ವಾಕ್ಕಕ್ಕೆ ಆನುಗುಣವಾಗದ, ಯಕ್ತಿ: = ಯುಕ್ತಿಯು, ನ ಇಷ್ಕತೇ = ಯೀಗ್ಯವನಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಇತಿ = ಹೀಗೆ, ಬೃಹಕ್ಕೂಹಿತಾಯಾಮ್ = ಬೃಹಕ್ಕಂಹಿತೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ.

ಆಗಮಗಳ ವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಯುಕ್ತಿಯು ಬೇಕು

#### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –

'विरुद्धवत् प्रतीयन्ते आगमा यत्र वै मिथः । तत्र दष्टानुसारेण तेषामर्थोऽन्ववेक्ष्यते ॥' इति च ।

ಅನುವಾದ - ಎರಡು ವೇದವಾಕ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ವಿರುದ್ಧವಾದ ಅರ್ಥವು ಕಂಡರೆ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿಯೇ ಅರ್ಥವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಹಿಂದೆ ಉದಾಹರಿಸಿದ ಶ್ರುತ್ಯಾದಿಗಳು ಸತ್ಯತ್ವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಹೇಗೆ ಪ್ರಮಾಣವಾಗಿದೆಯೊ ಅದೇರೀತಿಯಾಗಿ ಪ್ರಪಂಚವು ಮಿಥ್ಯಾರೂಪವಾಗಿದೆ ಎನ್ನಲು 'ವಾಜಾರಂಭಣಂ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಪ್ರಮಾಣವಾಗಲಿ ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ-ಆಗಮಾ: ವರದಗಳು, ಯತ್ರ = ಯಾವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ, ಮಿಥ: = ಪರಸ್ತರವಾಗಿ, ವಿರುದ್ಧವತ್ = ವಿರೋಧವುಳೃವುಗಳಂತೆ, ಪ್ರತೀಯಂತೇ = ಕಾಣಿಸುತ್ತವೋ, ತತ್ರ = ಆ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ, ದೃಷ್ಣಾಮಾಂಠೀಣ = ಪ್ರಶ್ನಕ್ಷಕ್ಷ ಆಮಾವಿಯಾಗಿ, ತೀಷಾಂ = ಆ ವಾಕ್ಕಗಳಿಗೆ, ಅರ್ಥ: = ಅರ್ಥವು, ಅವುಶಕ್ಷಕ್ಷತ್ಯೇ = ಅಂಗೀಕರಿಸಬೇಕು.

> > ಕೇವಲ ಯುಕ್ತಿಗಳು ಅಪ್ರಮಾಣಗಳು

#### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् -

'ईज्ञोऽनीज्ञो जगन्मिध्या न पूज्यो गुरुरित्यपि । इत्यादिबद्धिरुद्धानि वचनान्यथ युक्तयः । प्रमाणैर्वहुभिर्ज्ञेया आभासा इति वैदिकैः ।। ಅನುವಾದ - ಪರಮಾತ್ಯಮ ಸ್ವಾಮಿಯಲ್ಲ ಜಗತ್ತು ಮಿಥ್ಯಾಭೂತವಾಗಿದೆ ಗುರುಗಳು ಪೂಜ್ಯರಲ್ಲ ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ವಿರುದ್ಧವಾದ ಮಾತುಗಳು ಮತ್ತು ಯುಕ್ತಿಗಳು ಅನೇಕ ಪ್ರಭಾಗಾಗಳಿಂದ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿವೆ. ಆದ್ದರಿಂದಲೇ ಅಪ್ರಮಾಗಾವಾಗಿವೆ. ಪರಸ್ಕರ ವಿರುದ್ಧವಾದ ಇಂಥ ಮಾತುಗಳು ಕಂಡು ಬಂದರೆ ಒಂದಕ್ಕೆ ಮಾತ್ರ ಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವನ್ನು ಒಪ್ಪರೇಕು.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಈಶಃ = ಪರಮಾತ್ಮನು, ಅನೀಶಃ = ಸ್ವಾಮಿಯಲ್ಲ. ಜಗತ್ = ವಿಶ್ವವು, ಬಹ್ಯಾ = ಮಧ್ಯಾಭೂತವಾಗಿದೆ, ಗುರುಂತ್ಯೂ = ಗುರುವೂ ಕೂಡ, ನ ಪೂರ್ಜ್ಯ: ಪೂರ್ಜ್ವನಲ್ಲ. ಇತ್ಯಾಧಿದತ್ = ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಮಾತಿನಂತೆ, ವಿರುದ್ಧಾನಿ = ಲೋಕವಿರುದ್ದಗಳಾದ, ದಚನಾನಿ = ಪ್ರಮಾಣಗಳು, ಅಥ = ಮತ್ತು, ಯುಕ್ತರ್ಯ: ಯುಕ್ತಗಳು, ಬಹುಳು = ಅನೇಕೆ ವಿಧವಾದ, ಪ್ರಮಾಣ್ಯ; = ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ, ಆಭಾಸಾ: ಇತಿ = ಪ್ರಮಾಣಾಧಾಸಗಳೆಂದು, ವೈದಿಕ್ಟೆ: = ವೇದವ್ರಾಮಾಧ್ಯವನ್ನು ಒಪ್ಪವರು, ಪ್ರೇಮಾಣ = ತೀರುಕೊಳ್ಳಬೇಕು.

ಯುಕ್ತಿಗೆ ಅನುಸಾರಿಯಾಗಿ ಎಲ್ಲಿ ಅರ್ಥ ಮಾಡಬೇಕು?

#### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –

## वेदवेदानुसारेषु विरोधेऽन्यार्थकल्पना । अन्येषां तु विरुद्धानां विप्रलम्भोऽथवा भ्रमः ॥' इति च भागवततन्त्रे ।

ಅನುವಾದ - ವೇದ ಹಾಗೂ ವೇದಾನುಸಾರಿಯಾದ ಪುರಾಣಗಳಲ್ಲಿ ಪರಸ್ತರವಾಗಿ ವಿರೋಧ ಬಂದರೆ ಯುಕ್ತಿಗೆ ಅನುಸಾರಿಯಾದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಸ್ವೀಕರಿಸಿ ಉಳಿದ ವಾಕ್ಯದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಅವಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ ಹೊಂದಿಸಬೇಕು. ವಿರುದ್ಧವಾದ ವಾಕ್ಯಗಳು ಮೋರಣ್ಣಾಗಿ ಅಥವಾ ಭ್ರಾಂತಿಮೂಲಕವಾಗಿ ಪ್ರಯೋಗಿಸಿರುತ್ತಾರೆ. ಹೀಗೆ ಭಾಗವತಕಂತ್ರವು ಹೇಳುತ್ತದೆ

> ಪ್ರತಿಪರಾರ್ಥ -- ವೇದವೇವಾಮಾರೇಷು = ವೇದ ಹಾಗೂ ವೇದಾಮಾರಿಯಾದ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ಪರಸ್ಯರ ಎರೋಧವು ಕಂಡು ಬಂದರೆ, ಅರ್ನಾರ್ಥಕಲ್ಪಣ = ವಿರೋಧವಿಲ್ಲದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡುವುದು ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತರೆ. ವಿರುದ್ಘಾಣಮ್ = ಪರಸರ ವಿರುದ್ಧವಾದ ಅರ್ಥಗಳುಳ್ಳ, ಅನ್ನೇಷಾಂ = ವೇದವಿರುದ್ಧೆ.

ವಾದವುಗಳಲ್ಲಿ, ವಿಶ್ವಲಂಭ: = ವಂಚಕತನವು ಅಥವಾ, ಭ್ರಮ: = ಅಜ್ಞಾನಮೂಲಕತ್ವವು ಇರುತ್ತದೆ. ಇತಿ ಚ = ಹೀಗೆ, ಭಾಗವತತಂತ್ರೇ = ಭಾಗವತತಂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ.

### ಪ್ರಮಾಣಗಳಲ್ಲಿ ತಾರತಮ್ಯ

#### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –

'भासार्थपुक्तोऽनुभवः प्रमाणं तृत्तमं मतम् । मध्यमं त्वागमो ज्ञेयः प्रत्यक्षमधमं स्मृतम् ।। प्रत्यक्षयोरागमयोर्विरोधे निश्रयाय तु । अनुमाया न स्वतन्त्राः प्रमाणपदवीं ययुः ॥'

### इति पुरुषोत्तमतन्त्रे ॥५॥

ಅನುವಾದ - ಶಾಸ್ತಾರ್ಥದಿಂದ ಕೂಡಿರುವ ಅನುಭವವು ಉತ್ತಮಪ್ರಮಾಣ ಎನಿಸುತ್ತದೆ. ಅನುಪ್ರಮಾಣವಾದ ಆಗಮವು ಮಧ್ಯಮ ಪ್ರಮಾಣವಾಗಿದೆ. ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷವು ಅಥಮಪ್ರಮಾಣವಾಗಿದೆ. ಎರಡು ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಗಳಲ್ಲಿ ಅಥವಾ ಎರಡು ವಾಕ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಪರೀಧವಿರೋಧ ಬಂದರೆ ಅವರ ನಿರ್ಣಯಕ್ಕಾಗಿ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಅನುಸರಿಸಬೇಕು. ಅನುಮಾನವು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಎಂದೂ ಪ್ರಮಾಣವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಪುರುಷೋತ್ತಮತಂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ.

> ಪ್ರತಿಪರಾರ್ಥ -- ಶಾಸ್ತ್ರರ್ಥಯಕ್ಕಾಮಭರ್ಷ : ಶಾಸ್ತ್ರರ ಆಧಾರದಲ್ಲಿರುವ ಅನುಭವವು, ಉತ್ತಮಂ ಪ್ರಮಾಣಂ = ಉತ್ತಮ ಪ್ರಮಾಣವಿದ್ದು, ಮತಂ = ತೀಯಬೇಕು, ಆಗಮಃ = ಆಗಮವು, ಮಧ್ಯಮಂ = ಮಧ್ಯಮಪ್ರಮಾಣವೆಂದು, ಜ್ಯೇಯಃ = ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಂ = ಪ್ರಶ್ನಕ್ಷನ್ನು, ಅಥಮಂ = ಅಥಮ ಪ್ರಮಾಣವೆಂದು, ಸ್ಕೃತಂ = ಹೇಳಲ್ಲಟ್ಟಿದೆ.

ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಯೋ: = ಎರಡು ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಗಳಿಗೆ, ಆಗಮಯೋ: = ಎರಡು ಆಗಮ ವಾಕೃಗಳಿಗೆ, ವಿರೋಧೇ: = ವಿರೋಧವು ಬಂದರೆ, ನಿಶ್ಚಮಾಯ ತು = ಅವುಗಳ ನಿಶ್ಚಯಕ್ಕೋಸ್ಕರ, ಅಮಮಾದ್ಯಾ = ಅನುಮಾನವು ಸಹಾಯ ಮಾಡುತ್ತದೆ. ಈ ಅನುಮಾನಗಳು, ಸ್ವತಂತ್ರಾ: = ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ, ಪ್ರಮಾಣಪದವೀಂ = ಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವನ್ನು, ನ ಯಯು: = ಎಂದಿಗೂ ಹೊಂದುವುದಿಲ್ಲ. ಇತಿ ಚ = ಹೀಗೆ, ಪುರುಷೋತ್ತಮತಂತ್ರೇ = ಪುರುಷೋತ್ತಮತಂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ.

#### ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

# ಪ್ರಕೃತ್ಯಾದಿಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿಯೇ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ

सत्तर्करीपाविकः – न च 'नासरासीको सदासीत् तरानीम्' इति श्रुत्या काळादिकस्याप्यभावः प्रलयकाळीनः प्रतिपावत इति वाच्यम् । सच्छब्दस्य पृथिच्यादित्रयविषयत्वेन असच्छब्दस्य वाप्यन्तारिक्षविषयत्वेन सावकाशत्वात्। पृथिच्यादीनामिष सूस्त्ररूपस्य प्रलयेऽभावो न वक्तुं शब्यते। 'तम असीत् तमसा गुळ्डमग्रेऽप्रकेतं सिलं सर्वमा इदम्' इति वाच्यशेषविरोधापतेः । तमागुळ्डत्वेन परतन्त्रत्वेन सतो अशक्तवेन नासीदिति वक्तुं शक्यत्वात् । न च प्रकृत्यादिकं विना जगत्वृष्टिः, इत्यत्र किश्चित् प्रमाणमस्तीत्याइ – न चेति ।।

'ನಾಸದಾಸೀನ್ಫೋಸದಾಸೀತ್ ತದಾನೀಮ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಕಾಲಾದಿಗಳೂ ಕೂಡ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಶ್ರುತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ ಅಲ್ಲನೇ ? ಹೀಗೆ ಪ್ರತ್ನಿಗುವರದು. ಈ ಶ್ರುತಿಯುಲ್ಲಿರುವ 'ಸತ್' ಎಂಬ ಶಬ್ದವು ಪ್ರಥಿವ್ಯಾದಿತ್ರಯಗಳನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಅಸತ್ ಶಬ್ದವು ವಾಯು ಮತ್ತು ಅಂತರಿಕ್ತವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗೆ ಶ್ರುತಿಯು ಸಾವಕಾಶವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಎನನ್ನೂ ಕೂಡ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಇದಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಬಾರರು. ಪ್ರಥಿವ್ಯಾದಿಗಳೂ ಕೂಡ ಸೂಕ್ಷ್ಮರೂಪದಿಂದ ಪ್ರಕರ್ಯಾತಿದ್ದಾರೆ, ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತವೆ. ಸೂಕ್ಷ್ಮರೂಪದಿಂದ ಪ್ರಕರ್ಯಾತಿದ್ದಾರೆ ಇದೆ ಪರ್ಯಾತ್ರದ ಇದೇ ಮತ್ತುಗಳಿಗೆ ತುಂದ ಕುಣ್ಣು ಹುಡಬಾರದು. ಎಕೆಂದರ 'ತಮ ಆಸೀತ್ ತಮವಾ

ಗೂಳ್ಡಮಗ್ರೇನಪ್ರಕೇತಂ ಸಲಿಲಂ ಸರ್ವಮಾ ಇದಮ್' ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ನೀರು ಇತ್ತು. ಸೃಷ್ಟಿಯ ಪೂರ್ವದಲ್ಲಿ ಅಪರಿಮಿತವಾದ ನೀರಿತ್ತು. ಇವೆಲ್ಲವೂ ಮುಚ್ಚಲ್ಪಟ್ಟಿತ್ತು ಎಂಬುದಾಗಿ ವಾಕೃತೀಷವು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ನೀರಿನಿಂದ ಮುಚ್ಚಲ್ಪಟ್ಟಿದ್ದರಿಂದ ಮತ್ತು ಪರತಂತ್ರವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಸತ್ ಪದಾರ್ಥವು ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಸೃತಂತ್ರವಾಗಿ ಮಾಡಲು ಅಶಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಅದಕ್ಕೋಸ್ಕರ ಶ್ರುತಿಯು 'ನಾಸೀತ್' ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ ಹೊರತು, ಸರ್ವಥಾ ಪದಾರ್ಥವನ್ನೇ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಿಲ್ಲ.

ಪ್ರಕೃತ್ಕಾದಿಗಳ ಅಪೇಕ್ಷೆಯಲ್ಲದೇ ಜಗತ್ ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಪರಮಾತ್ಮನು ಮಾಡುತ್ತಾನನ್ನು ಯಾವುದೇ ಪ್ರಮಾಣವಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ 'ನಚ' ಇತ್ಯಾದಿ ಗ್ರಂಥದಿಂದ ಪ್ರತಿಪಾದನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

### 'ಅಜಾಮೇಕಾಂ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತ್ಕರ್ಥ

सत्तर्कदीपाविकः – प्रलयेऽपि प्रकृतिपुरुषसद्भावे प्रमाणमाह – अजो होक इति ॥ 'अजामेकां लोहितशुक्षकृष्णाम्' हत्यादिनोक्तां न जायत इत्यजां प्रकृतिमेको न जायत इत्यजो जीवो जुषमाणोऽनुतेते । प्रलये जहात्येनां भुक्तभोगामजोऽन्यो मुच्यमान इत्यर्थः । एतदेव प्रमाणान्तरैः द्रदयति – अनायनन्तमित्यादिना ॥

ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಪ್ರಕೃತಿ ಹಾಗೂ ಪುರುಷರು ಇರುತ್ತಾರೆನ್ನಲು ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು 'ಅಜೋ ಹ್ಯೇಕು' ಎಂಬುದಾಗಿ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. 'ಅಜಾಮೇಕಾಂ ಲೋಹಿತಶುಕ್ಕ- ಕೃಷ್ಣಾಮ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಗೆ ಹೀಗೆ ಅರ್ಥ - 'ನ ಜಾಯತೇ' ಎಂಬ ನಿಷ್ಪತ್ತಿಯಿಂದ ಪ್ರಕೃತಿ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. 'ಏಕೋ ನ ಜಾಯತೇ' ಸಂದಾರಿಯಾದ ಒಬ್ಬ ಜೀವನು ಅನುಭವಿಸುತ್ತು ಅನುಸರಿಸುತ್ತಾನೆ. ಮತ್ತೊಲ್ಟ ಅನಾದಿಯಾರ ಮಕ್ಷಜೀವನು ತನ್ನ ಸುಖ-ರುಬಾಗಿಗಳ ಅನುಭವತ್ಥೆ ಕಾರಣವಾಗಿರುವ ಈ ಪ್ರಕೃತಿಯನ್ನು ಬಿಡುತ್ತಾನೆ ಎಂಬುದು ಈ ಶ್ರುತಿಯ ಅರ್ಥ, ಇದನ್ನೇ ಮತ್ತೊಂದು ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ 'ಅನಾದ್ಯನಂತಮ್' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ದೃಢಪಡಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

### ವಿಶ್ವಮಿಥ್ಯಾತ್ವಮತವು ಅಸುರರ ಮತ

सत्तर्करीपाविकः – ब्रीह्यारिवत् प्रवाहरूपेण वर्तमानत्वात् 'ईट्ट्ग्' इत्युक्तं जगत् रज्जुसर्पवत् कापि वाधितं नाभृत् पुरा न च भविष्यति उत्तरन्नेत्यर्षः । 'प्रवृत्तिं च निवृत्तिं च जना न विदुरासुगः । असत्यमप्रतिष्ठम्' इत्यारिना विश्वमिष्यात्वमतम् आसुरमिति दर्शयति । 'असत्यम्' इति विश्वमिष्यात्व-मतस्यासुर्त्वः युक्तं विष्णुमाहात्म्यविकद्वत्वात् इत्येतदुच्यते – असत्यमाह्तिते।।

್ರೀಹ್ಯಾದಿಗಳು ಹೇಗೆ ಪ್ರವಾಹತಃ ನಿತ್ಯವಾಗಿದೆಯೋ, ಅದರಂತೆ ಈ ಜಗತ್ತು ಅನಾದಿ ಅನಂತರಾಲದ ತನಕ ಇದೇ ರೀಕಿಯಾಗಿ ಇರುತ್ತರೆ. ಆದರೆ ಕೆಲವು ವಿಪರೀತಸ್ಥಾನಿಗಳು ಈ ಜಗತ್ತು ರಜ್ಜುಸರ್ವದಂತೆ ಬಾಧಿಕ ಎನ್ನುತ್ತಾರೆ. ಹಿಂದೆ ಈ ಜಗತ್ತು ಇರಲಿಲ್ಲ. ಮುಂದೂ ಕೂಡ ಈ ಜಗತ್ತು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ವರ್ತಮಾನಕಾಲದಷ್ಟೇ ಗೋಚರವಾಗುತ್ತದೆ ಎನ್ನುತ್ತಾರೆ. ಇವರ ಈ ವಿಚಾರವು ಅಸಾಧುವಾಗಿದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಪ್ರವೃತ್ತಿಂ ಚ ನಿವ್ಯತ್ತಿಂ ಚ ಜನಾ ನ ವಿದುಧುಸುರ್ಯ 'ಅಸತ್ಯಮಪ್ರತಿಪೂರ್ತೆ ಜಗದಾಹುಃ ಅನೀಶ್ವರಮ್' ಎಂಬದಾಗಿ ಭಗವದ್ದೀತೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದಂತೆ ವಿಶ್ವಮಿಧ್ಯಾತ್ವಮತ್ತವು ಅಸುರರ ಮತವಾಗಿದೆ. 'ಅಸತ್ಯಮ್' ಎಂಬ ಪ್ರಮಾಣತ್ನೋಕವನ್ನು ಉದಾಹರಿಸುವ ಮೂಲಕ ಈ ವಿಶ್ವಮಿಧ್ಯಾತ್ವಮತ್ತವು ಅಸುರರ ಮತವಾಗಿದುವುದೇ ಯುಕ್ತಮಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ವಿಷ್ಣುವಿನ ಮತಕ್ಕೆ ಇದು ವಿರದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಈ ವಿಷಯವನ್ನು 'ಅಸತ್ಯಮಾಟ್,' ಎಂಬದಾಗಿಗೆ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

## ವಿಶ್ವಸತ್ಯತ್ವದ ಸಮರ್ಥನೆ

सत्तर्कदीपावळिः – पुनरिप विश्वसत्यत्वं श्रुत्या द्ववैकरोति – यश्विकेति ॥
'कित करणे' इत्यस्माद्वातो, यद्विश्वमिन्द्रादिनामा हरिस्थिकेत चकारेति
व्याख्येयम् । तस्र मोधं तस्र मिष्या इत्यर्षः । 'नेह नानास्ति किश्वन'
इत्याद्वयविरोधम् चक्तवाक्यानाम् आशङ्कव परिहरित – परस्परिवरोध
इत्यादिना ॥

ವಿಶ್ವಸತ್ಯತ್ವ ವಿಚಾರವು ಮತ್ತೊಂದು ಕಾರಣದಿಂದ ದೃಢಪಡಿಸಲು 'ಯಾಟ್ಟಿಕೇತ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. 'ತಿಕ ಕರಣೇ' ಎಂಬ ಧಾತುವಿನಿಂದೆ 'ಚಿಕೇಡ' ಎಂಬ ಶುತ್ತುವಿನಿಂದ 'ಚಿಕೇಡ' ಎಂಬ ಶುತ್ತವಾಗಿದೆ. ಇದಕ್ಕೆ ಚಿಕಾರ = ಮಾಡಿದನು ಎಂದರ್ಥ. ಯಾವ ಪರಮಾತ್ಮಮ ಈ ಸತ್ಯಭೂತವಾದ ಜಗತ್ತನ್ನು ಇಂದ್ರ ಮೊದಲಾದವರ ಹೆಸರುಗಳನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಿದನು ಎಂಬುದಾಗಿ ಈ ಶ್ರುತಿಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಬೇಕು. ಇಂಥ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಿದ ಪದಾರ್ಥವು 'ನ ಮೂಘಂ' ಸುಳ್ಳಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ.

'ನೇಹ ನಾನಾಸ್ತಿ ಕಿಂಚನ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ವಿಶ್ವಮಿಥ್ಯಾತ್ರವು ತಿಳಿಯುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ಯಾಟ್ಟಿಕೇತ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಗೆ 'ನೇಹ ನಾನಾಸ್ತಿ ಕಿಂಚನ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದಲ್ಲವೇ? ಎಂಬುದಾಗಿ ಆಶಂಕಿಸಿ ಪರಿಹಾರವನ್ನು ನೀಡಲು 'ಪರಸ್ಕರವಿರೋಧೇ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕವಾಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ.

## 'ನೇಹ ನಾನಾಸ್ತಿ ಕಿಂಚನ' ಎಂಬ ಶ್ರುತ್ಯರ್ಥ

सत्तर्कदीपाविकः – यथा 'इह भूतले घटो नास्ति' इत्यनेनापि जीवादिभेदो निषिद्धवते । प्रत्यक्षादिप्रमाणविरोधात् 'इह' इति पदवैपप्यांच 'नाना नास्ति' इत्येतावता पूर्णत्वात् । नच सर्वभेदो निषेद्धं शक्यते । कुत्रापि सर्वभेदानिषेधाद्भेदस्य निषेद्धमाशक्यत्वात् तस्यापि विषेधे तक्षिषेधाद् भेदः तिश्विधाद् भेदः इत्यनवस्या स्यात् । सर्वभेदतिश्वेध प्रमेधेताभावे सर्वभेदनिषेध इति वकुमशक्यत्वाव । अतो यदेवेइ तदमुत्रेति प्रस्तुते परमात्मिन 'नेइ नानास्ति' इति नानात्वं निषद्धवते । तत्तद्वोकभेदेन नानेक परमेश्वरः कि त्वेक एव - इत्यर्थः ।

ಯಾವರೀತಿಯಾಗಿ 'ಇಹ ಭೂತಲೇ ಘಟೀ ನಾಸ್ತಿ' 'ಈ ಭೂತಲದಲ್ಲಿ ಘಟವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ಜೀವಾದಿಭೇದವನ್ನು ನಿಷೇಧ ಮಾಡಿದಂತೆ ಆಗುವುದಿಲ್ಲವೊಂ, ಆದರಂತೆ 'ನೇಹ ನಾನಾಸ್ತಿ ಕಿಂಚನ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಿಂದಲೂ ಕೂಡ ಜೀವಾದಿಭೇದವನ್ನು ನಿಷೇಧ ಮಾಡಿದಂತೆ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಪ್ರತೃತ್ಪಾದಿ ಪ್ರಮಾಣವಿರೋಧ ಬರುವುದರಿಂದ 'ಇಹ' ಎಂಬ ಪದವು ಇಲ್ಲಿ ವೃರ್ಥವಾಗುತ್ತದೆ. 'ನಾನಾ ನಾಸ್ತಿ' ಎಂದಷ್ಟೇ ಹೇಳಿದರೂ ಅದ್ವೃತಿಗಳ ಉದ್ದೇಶವು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಸಕಲ ಭೇದವನ್ನು ನಿಷೇಧ ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ ಎಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಸಕಲಭೇದವನ್ನು ನಿಷೇಧ ಮಾಡಿದಕ್ಕೆ ದೃವ್ಯಾಂತವಿಲ್ಲ. ಹಾರ್ಗೇವಾದರೂ ಭೇದವನ್ನು ನಿಷೇಧ ಮಾಡಬೇತಾಗುತ್ತದೆ. ಆಗ ತನ್ನ ನಿಷೇಧದಿಂದ ಸಕಲ ಭೇದವು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ತನ್ನ ನಿಷೇಧದಿಂದ ಭೇದವು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಅನಮ್ಮಾದೋಪವು ಬರುತ್ತದೆ. ಇನ್ನು ಸರ್ವಭೇದಕ್ಕೂ ತನ್ನ ನಿಷೇಧಗಳಿಗೂ ಭೇದವಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಆಗ ಸರ್ವಭೇದನಿಷೇಧವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತೇವೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದೇ ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲ. ಇಲ್ಲಿಯಂತೆ ಪರಮಾತ್ಯವ ವಿಷಯದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಭೇದವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾದರೆ ಅದನ್ನು ಈ ಪ್ರತಿಯು ನಿಷೇಧ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳಿಬೇಕು. ಲೋಕಭೇದದಿಂದ ಪರಮಾತ್ಯವಲ್ಲಿ ಭೇದವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಲೋಕದಲ್ಲಿರುವ ಭೇದರಂತೆ ಪರಮಾತ್ಯವಲ್ಲಿ ಭಾಣವ ಯಾವುದೇ ಭೇದವಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಈ ಪ್ರತಿಯು ಅಥ್.

# 'ನಾವಾಕ್ಯಾ ಯುಕ್ತಿರಿಷ್ಠತೇ' ಎಂಬುದರ ವಿವರಣೆ

सत्तर्कदीपाविकः – यथा 'मे माता वन्य्या' इतिवद् 'ईशोनीशः' इत्येतद् व्याहतम्, एवं 'जानिम्प्या' इत्येतदिपे व्याहतमेव । जनन्मिप्येतद् वाक्यार्थयोर्जगदन्तर्भृतत्वेन मिथ्यात्वापातात् । मिथ्यात्वमिथ्यात्वे जगत्तस्त्यत्वापातादित्यर्थः । 'नावाक्या युक्तिरिच्यते' इति यदुक्तं तत्प्रपश्चयति – प्रत्यक्षयोरिति ।।

ಹೇಗೆ 'ಮೇ ಮಾತಾ ವಂಧ್ಯಾ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಯವು ಸ್ವವ್ಯಾಹತವಾಗಿದೆಯೋ, ಆದರಂತೆ 'ಈಶೋನಿನೀಶ:' ಎಂಬ ವಾಕ್ಯವು ಕೂಡ ಸ್ವವ್ಯಾಹತವಾಗಿದೆ. 'ಬೇಗ್ರೆಡ್ಡಾ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಯವು ಕೂಡ ಸ್ವವ್ಯಾಹತವಾಗಿದೆ. ಎಕೆಂದರೆ 'ಜಗ್ರಾಡ್ಡಾ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಯರ ಅರ್ಥವೂ ಕೂಡ ಜಗತ್ರಿನಲ್ಲಿ ಅಂತರ್ಭೂತವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಇದಕ್ಕೂ ಮಿಥ್ಯಾತ್ರವು ಪ್ರಾವ್ರವಾಗುತ್ತದೆ. ಮಿಥ್ಯಾಭೂತವಾದದ್ದು ಮಿಥ್ಯಾ ಎಂದು ಹೇಳಿದರೆ, ಜಗತ್ತು ಸತ್ಯವೆಂದು ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತು. 'ನಾವಾಕ್ಕಾಯುಕ್ತರಿಷ್ಕತೇ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದನ್ನೇ ವಿವರಣೆ ಮಾಡಲು 'ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಯೋಃ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕವಾಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ.

# ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

'ನಾಸದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಗೆ ಸರ್ವಾಸತ್ವವು ಉದ್ದಿಷ್ಟವಲ್ಲ

तत्वप्रदीपः - असद्व्यपदेशात् नेति चेन्न धर्मान्तरेण वाक्यशेषात् । 'नासदासीत्' इत्यादि सर्वासत्त्वव्यपदेशान किश्वित्साधनमस्तीति चेन्न । अव्यक्तत्वपारतन्त्र्या वृतत्त्वादि धर्मान्तरिववसया तदसत्वमुच्यते । न सर्वाभावविवसया । वाक्यशेषे तमः सलिलाद्यभिधानात् । 'तस्माद्धन्यत्र परः किश्वनास' इति वाक्यशेषे च सुखचेष्टकादन्यस्य परत्वमात्रेण निषेधात् ।

'ನಾಸದಾಸೀತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಳಯ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಸುಧಾಸವ ಇರುವುದಿಲ್ಲವಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸ್ಟೆಟ್ನ ಮಾಡಲು ಯಾವುದೇ ಸಾಧನ ಪಠಕರಗಳು ಪ್ರಕರ್ಯಕಾರದಲ್ಲಿ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಆಕ್ಟೇಪ ಮಾಡಲಾರದು, ಶ್ರುತಿಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯವೇನೆಂದರೇ ಸಾಮಗ್ರಿಗಳು ಸೂಕ್ಟ್ ಧೂಪದಲ್ಲಿರುವುದರಿಂದ, ಪಠತಂತ್ರವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಪರಮಾತ್ಯವಿದ ಆವರಿಸಲ್ಪಟ್ಟರುವುದರಿಂದ ಯಾವುದೂ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಸ್ನಲಾಗಿದೆ. ಮತ್ತು ಯಾವುದೇ ಪದಾರ್ಥವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಶ್ರುತಿಗೆ ಸರ್ವಥಾ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಈ ಶ್ರುತಿಯ ವಾಕ್ಟಕೇಷದಲ್ಲಿ 'ತಮಾನಸೀತ್' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ನೀರು ಮೊದಲಾದವುಗಳಿಗೆ ಅಸ್ತಿತ್ವವನ್ನು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಮತ್ತು 'ತಮಾನಸೀತ್' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ನೀರು ಮೊದಲಾದವುಗಳಿಗೆ ಅಸ್ತಿತ್ವವನ್ನು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಮತ್ತು 'ತಮಾನಸೀತ್, ಕಿಂಚನಾಸ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕಕೇಷದಲ್ಲಿ ಸುಖರೂಪಿಯಾದ ಚೇಷ್ಟಕರೂಪನಾದ ಪರಮಾತ್ಮನಿಗಿಂತ ಉತ್ತಮವಾದ ಮತ್ತೊಂದು ಮತ್ತು ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದಷ್ಟೇ ನಿಷೇಧ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ.

#### ಮಾಯಾವಾದಿಗಳ ಸೂತ್ರಾರ್ಥ ನಿರಾಕರಣೆ

तत्त्वप्रदीपः – केचिदेतानि सूत्राणि अन्यथा योजयन्ति । तद्यथा – भोक्त्रापत्तेरविभागरुचेत्स्याङ्कोकवत् । यदि भोक्ता भोग्यभावमापवेत भ्रोग्यं वा भोक्तुभावं, तर्हि प्रत्यक्षाविसिद्धस्य तथोर्विभागस्याभावः प्रसञ्येत । तयोश्च इतरेतरभावापतिः परमकारणाद् ब्रह्मणोऽन्यत्वात् प्रसञ्येतिति चेत्, स्याङ्कोकवत् । यया समुद्राद् उदकात्मनोऽनन्यत्वेऽि तद्विकाराणां फेनतरङ्गबुद्बुदादीनां मियो विभागः मियः संस्लेषादिव्यापारश्च उपपयते । न च समुद्रात्मनोऽनन्यत्वेऽि फेनतरङ्गादीनाम् इतरेतरभावापत्तिः । न च तावता समुद्रात्स्नोऽनन्यत्वेऽि फेनतरङ्गादीनाम् इतरेतरभावापत्तिः । न च तावता समुद्रात्स्नपि एवमिङ्गापि स्यात् ।

ಮಾಯಾವಾದಿಗಳು ಈ ಎಲ್ಲಾ ಸೂಕ್ರಗಳಿಗೆ ಅನ್ಯಥಾ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಅದು ಹೀಗೆ - ಮೊದಲು 'ಭೋಣ್ಯಪತ್ತೇರಬಭಾಗಕ್ಷೇತ್ ಸ್ಥಾರ್ಲ್ಗೇವತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅದ್ವೈತಪರತ್ವವನ್ನು ಹೀಗೆ ಸಮರ್ಥಿಸುವರು - ಒಂದು ವೇಳೆ ಭೋಕೃತ್ವವು ಭೋಗ್ಯಭಾವವನ್ನು ಹೊಂದಿದರೆ, ಭೋಗ್ಯವು ಭೋತ್ಯಭಾವವನ್ನು ಹೊಂದಿದರೆ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಿಸಿದ್ದವಾದ ಇವರಡರ ಭೇದವೇ ಇಲ್ಲದಂತಾಗುತ್ತದೆ. ಮತ್ತು ಇವರಡಕ್ಕೂ ಪರಸ್ಪರ ತಾದಾತ್ಮ್ಮವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗ-ಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ವಿಕಂದರೆ ಭೋತ್ಯ ಹಾಗೂ ಭೋಗ್ಯಗಳು ಪರಮಕಾರಣನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ಅನನ್ನವಾಗಿವೆ.

ಈ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವು ತಪ್ಪ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಸ್ಕಾತ್ ಲೋಕವತ್' ಎಂಬುದು ಇದಕ್ಕೆ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದೆ. ಹೇಗೆ ಸಮುದ್ರದ ನೀರು ಸಮುದ್ರ ಸ್ವರೂಪವಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ಈ ಸಮುದ್ರದ ನೀರು, ಆರ. ತರಂಗಗಳು ಆ ಸಮುದ್ರದ ವಿಕಾರ ಎನಿಸಿ ಪರಸ್ಕರ ಭೇದವನ್ನು ತಳಿದಿವೆ. ನೀರನ್ನು ನೊರೆ ಎನ್ನುವುದಿಲ್ಲ. ನೂರೆಯನ್ನು ಆಲೆ ಎನ್ನುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪರಸ್ಕರ ಭೇದ, ಪರಸ್ಕರ ಸಂಶ್ನೇಷಾದಿ ವ್ಯಾಪಾರಗಳು ಅವುಗಳಿಗೆ ಯಾತ್ರವಾಗುತ್ತವೆ. ಮತ್ತು ಈ ಭೇವತರಂಗಾದಿಗಳು ಸಮುದ್ರಕ್ಕಿಂತ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿದ್ದರೂ ಪರಸ್ಕರ ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಅಭೇದ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಅದರಂತ ಭೋಗ್ಯ ಹಾಗೂ ಭೋಡ್ಕಗಳಲ್ಲಿ ಪರಸ್ಕರ ಅಭೇದ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಆದರೂ ಬ್ರಹ್ಮಾಂದ ಅಭೇದವು ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

ವಿವರಣೆ - ಜಗತ್ರಿನಲ್ಲಿ ಕೆಲವು ಭೋಗ್ಯಪದುರ್ಥಗಳಿವೆ, ಕೆಲವು ಭೋಕ್ಷ ಪದುರ್ಥಗಳು ಚೇತಿ ನಿಯತ್ತಿವೆ. ಭೋಗ್ಯಪದುರ್ಥಗಳು ಚೇತಿ ಎನುತ್ತವೆ. ಭೋಗ್ಯಪದುರ್ಥಗಳು ಚೇತಿ ಎನುತ್ತವೆ. ಹೀಗೆ ಇವರೆಡರಲ್ಲಿ ಪರಸ್ತರ ವೈಲಕ್ಷ್ಣೂದೆ. ಆದರೆ ಇವರಡೂ ಕೂಡ ಒಬ್ಬರ್ಗೆ ಬ್ರಹ್ಮನ ಕಾರ್ಯಗಳಾಗಿವೆ. ಒಬ್ಬರ್ಗೆ ಬ್ರಹ್ಮನ ಕಾರ್ಯಗಳಾಗಿವೆ. ಒಬ್ಬರ್ಗೆ ಬ್ರಹ್ಮನ ಕಾರ್ಯಗಳಾಗಿದ್ದನೆ. ಒಂದೇ ಮಧ್ಯವಾರ ಹುಟ್ಟರ ಬ್ರಹ್ಮಗಳು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ ಆದರಡೆ ಒಬ್ಬರ್ಗೆ ಬ್ರಹ್ಮನ್ನು ಪ್ರತಿಪ್ತಾರದ ಹುಟ್ಟಿದ ಭೋಗ್ಯ ಹಾಗೂ ಭೂಕ್ಷಗಳಲ್ಲಿ ಅತ್ಯಂತ ವೈಲಕ್ಷ್ಣಬರಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಭೋಗ್ಯಪದಾರ್ಥಗಳು ಜಡವಾಗಿರಬ, ಭೂಕ್ಷ್ಮ ಪದುರ್ಥಗಳು ಚೇತವಾಗಿರಬ, ಭೂಕ್ಷ್ಮ ಸ್ಥಾರ್ಗೆ ಬ್ರಹ್ಮಗಳು ಚೇತನಾಗಿರೇತು, ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಭೋಕ್ಷ್ಮವು ಭೋಗ್ಯವಾಗಬೇಕು. ಭೂಕ್ಷ್ಮಗಳಾಗಿಸುಕು. ಇತ್ತು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ್ಮ

ಇದಕ್ಕೆ 'ಸ್ಕಾಲ್ಸೋಕವತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಸೂತ್ರವು ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದೆ. ಸಮುದ್ರದ ವಿಕಾರವಾದ ಘನತರಂಗಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಪರಸ್ತರ ವೃಲ್ಪಕ್ಕಾವಿದೆ. ಆರರೂ ಒಂದೇ ಸಮುದ್ರದ ವಿಕಾರವಾಗಿವೆ. ಈ ಘನತರಂಗಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಪರಸ್ತರ ವೈಲಕ್ಷ್ಯಾವಿರುವುದು, ಸಂಶ್ವೇಷಾದಿ ವ್ಯಾಪಾರವಿರುವುದೂ ಕೂಡ ಲೋಗಿಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ. ಆರರಂತೆ ಒಂದೇ ಬ್ರಹ್ಮನ ವಿಕಾರವಾದ ಈ ಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲೂ ಭೋಕ್ಷ-ಭೋಗ್ಯಭಾವವು ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

'ತದನನ್ಯತ್ವಮಾರಂಭಣಶಬ್ದಾದಿಭ್ಯಃ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಮಾಯಾವಾದಿಗಳ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

तत्वप्रदीपः – तदनन्यत्वमारम्भणशब्दादिभ्यः ।। अभ्युपगम्य वेसं व्यावहारिकं भोक्तुभोन्यत्वक्षणं विभागं स्याङ्कोकवदिति परिहारोऽभिहितः । न त्वयं विभागः परमार्थतोऽस्ति । यतः कारणाद् ब्रह्मणोऽनन्यत्वं व्यतिरेकणाभावः कार्यस्यावगम्यते । कुतः? आरम्भणशब्दतिस्यः । आरम्भणशब्दतावत् – एकविज्ञानं सर्वविज्ञानं प्रतिज्ञाय दृष्टान्तापेक्षायामुच्यते 'यया सोम्यैकेन मृत्पिण्डेन सर्वं मृण्मयं विज्ञातं स्यात्, वाचारम्भणं विकारः' इत्यादि ।

ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಭೋಕ್ಷ್ಯ, ಭೋಗ್ಯ ವಿಭಾಗವಿದೆ ಎಂದು ಒಪ್ಪಿರುವುದು ಆಂಗೀಕಾರವಾದ. ವ್ಯಾವಹಾರಿಕವಾಗಿ ಭೋಕ್ಷ್ಯ, ಭೋಗ್ಯಗಳಿಗೆ ವಿಭಾಗವನ್ನು ಲೋಕರ ದೃಷ್ಟಾತದಿಂದ ಅಂಗೀಕರಿಸಿ ಪರಿಹಾರ ಹೇಳಲಾಯಿತು. ವಿಜಾರ ಮಾಡಿದರ ಭೂಡ್ನ, ಭೂರ್ಗ್ಬಗಳಲ್ಲಿ ಪಾರಮಾರ್ಥಿಕವಾದ ಭೇದವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಕಾರಣವಾದ ಬ್ರಹ್ನನ ದನೆಯಿಂದ ಅವರಡೂ ಒಂದೇ ಆಗಿದೆ. ಭೊಡ್ಡ ಮತ್ತು ಭೋರ್ಗ್ಬಗಳು ಬೇರೆ ಬೇರೆಯಾಗಿ ಇರುವುದೇ ಇಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಆರಂಭಣಕಬ್ಬಾದಿದ್ದರೆ; = ಆರಂಭಣಕಬ್ಬಾದಿರ ಕೂಡಿಯವ ಪ್ರತಿಯು ಹಾಗೇ ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಏಕವಿಜ್ಞಾನದಿಂದ ಸೇಳವೂ ಕೂಡ ತಿಕಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು ಪ್ರತಿಯು ಪ್ರತಿಜ್ಞೆ ಮಾಡಿ. ದೃಷ್ಟಾಂತದ ಅಪೇಕ್ಷೆಯು ಪ್ರಾವ್ತವಾದಾಗ 'ಯಥಾ ಸೋಮ್ಟ್ರಿಕೇನ ಮೃತ್ತಿಂಡನ್ ಸರ್ವಂ ಮೃಣ್ಣಯಂ ವಿಜ್ಞಾತಂ ಸ್ಕಾತ್, ಮಾಜಾರಂಭಣಂ ವಿಕಾರೋ ಪಾವುಧಾಯಂ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗೆ ಪ್ರತಿಯಿಂದ ಭೋಡ್ನ ಭೋರ್ಗ್ಬಗಳಿಗೆ ಪರಸರ ಪಕ್ಷವೇ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ.

### ಮಿಥ್ಮಾತ್ವ ಪ್ರತಿಪಾದಕ ಶ್ರುತ್ಮರ್ಥ

तत्वप्रदीपः – एकेन मृत्यिण्डेन परमार्थतो मृदात्मना विज्ञातेन सर्वे मृण्मयं घटादि विज्ञातं स्यात् । यतो वाचाऽऽरम्भणं विकारः नामघेपमात्रम् अनृतं मृत्तिकेत्येव सत्यम् । एवं दृष्टान्तोकेर्ताष्टांन्तिकोऽपि ब्रह्मणि कार्यस्य व्यतिरेकेणाभावः । आदिशब्दात् 'स आत्मा तत्त्वमसि' हत्याचात्मैकत्व-प्रतिचादकमपि वाक्यजातमुदादर्तव्यम् । अन्यया एकविज्ञानेन सर्वविज्ञान-प्रतिज्ञान्यपरोः ।

ಶ್ರುಶ್ವರ್ಥ ಹೀಗಿದೆ - ಒಂದು ಮಣ್ಣನ ಮುದ್ದೆಯನ್ನು ವಾರಮಾರ್ಥಿಕವಾಗಿ ತಿಳಿದಾಗ ಅದರ ಕಾರ್ಯವನಿಸಿದ ಘಟಕರಾವಾದಿ ಸಕಲ ಮೃಣ್ಯಯಗಳು ತಿಳಿದಂತಾಗುತ್ತವೆ. ಏಕೆಂದರೆ 'ವಾಡಾರಂಭಕೂಗ ವಿಕಾರಣ ನಾಮಧೇಯಂ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರತಿಯು ಮಣ್ಣನ್ನು ಮತ್ತ ಸತ್ಯವನ್ನುತ್ತಿದೆ. ತದಾರಂಭವಾದರಕ್ಷೆ ಮಿಥ್ಯಾತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗೆ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ಹೇಳುವುದಿರಂದ ದಾರ್ಪ್ಯಾಂತಿಕವನ್ನೂ ಕೂಡ ಹೀಗೆ ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ಸಮಸ್ತ ಜಗತ್ತು ಹುಟ್ಟಿದೆ. ಹುಟ್ಟಿದ ಜಗತ್ತು ಬ್ರಹ್ಮನಿಗಿಂತ ಭಿನ್ನವಾಗಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿಯವ ಅಧಿತ್ಯವೂದು ಪ್ರತ್ಯವಾದಕವಾದ ವಾಕ್ಯಸಮೂಹಗಳನ್ನು ಬಹಿತ್ತಬಂದ 'ಸ ಆತ್ಯಾ ತತ್ತ್ವಮನಿ' ಎಂಬ ಆತ್ರೈಕ್ಕಪ್ರತಿಜಾದಕವಾದ ವಾಕ್ಯಸಮೂಹಗಳನ್ನು ಏವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಏಕವಿಜ್ಞಾನದಿಂದ ಸರ್ವವಿಜ್ಯಾನಪ್ಪಿಸಿದ್ದಿಯೇ ಅನುಪಪನ್ನವಾಗುತ್ತದೆ.

#### ಐಕ್ಯವಿಷಯದಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಂತ

तत्वप्रदीपः – तस्माद् यथा घटशरावायाकाशानां महाकाशाद् अनन्यत्वम्, यथा वा ग्रुक्तिरजतादीनां शुक्त्यादिभ्योऽनन्यत्वं, दृष्टनष्ट. स्वरूपत्वात्, स्वरूपेणानुपाख्यत्वात्, एवमस्य भोक्तृभोग्यादिप्रपश्चस्य ब्रह्मव्यतिरेकेणाभाव इत्यर्थः ।

ಆದ್ದರಿಂದ ಹೇಗೆ ಘಟಾಕಾಶ, ಶರಾವಾಶಕಗಳಿಗೆ ಮಹಾಕಾಶದಿಂದ ಅಭೇದವಿರುತ್ತದ್ದೋ, ಅಥವಾ ಶುಕ್ರರಜಾದಿಗಳು ಶುಕ್ತಾದಿಗಳಿಗಿಂತ ಅಭಿವ್ವವಾಗಿರುತ್ತವೋ, ಏಕೆಂದರ ಘಟಾವ್ಯಾಕಾಶಗಳು ದೃಷ್ಟಸ್ತರೂಪವಾಗಿವೆ, ಶುಕ್ರರಜಾದಿಗಳು ನಷ್ಟಸ್ತರೂಪರ್ವಾಗಿವೆ, ಶುಕ್ರರಜಾದಿಗಳು ನಷ್ಟಸ್ತರೂಪರ್ವಾಗಿವೆ, ಸ್ವರೂಪಕಃ ಇವುಗಳು ಅಸ್ತಿಕ್ಷವನ್ನೇ ಪಡೆದಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಅದರಂತೆ ಭೋತೃಕ್ಷೋಗ್ಯೂದಿ ಪ್ರಪಂಚವೂ ಕೂಡ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗಿಂತ ಅತಿರಿಕ್ತವಾಗಿ ಇರುವುದೇ ಇಲ್ಲ.

# ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಮೇಲೆ ಪ್ರಶ್ನೆ

तत्वप्रदीपः – ननु एकस्यैव ब्रह्मणो नानाभोक्तभोग्यात्मकत्वमप्यस्तु, यथा समुद्रात्मनैकत्वं फेनतरङ्गाचात्मना नानात्वम् । तदुक्तं च 'स्याङ्कोकवत्' इति त्वयैव । यथा वा मृदात्मना एकत्वं घटाचात्मना नानात्वम्, एवं च मृदादिदृष्टान्ता अनुरूपाः स्युः ।

ಒಬ್ಬನೇ ಬ್ರಹ್ಮನು ನಾನಾವಿಧವಾದ ಭೋಕ್ಷ್ಮ, ಭೋಗ್ಯಾತಕ್ಷನಾದ ಪ್ರಪಂಚರೂಪನಾಗರಿ, ಹೇಗೆ ಭೇನತರಂಗಾದಿಗಳು ಸಮುದ್ರಸ್ತರೂಪವೇ ಆಗಿದ್ದರೂ ನಾನಾಭಾವವನ್ನು ಹೊಂದಿವಯೋ, ಅದರತೇ ಭೋಕ್ಷ್ಮಭೋಗ್ಯಪ್ರಪಂಚವೂ ಕೂಡ ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿದ್ದರೂ ನಾನಾಭಾವವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತದೆ. ಇದನ್ನೇ ಅದ್ವೈತಿಗಳಾದ ನೀವು 'ಸ್ಟಾರ್ಲ್ಫೋವತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಳಿರುವಿರಿ. ಅಥವಾ ಮಣ್ಣನ್ನಿಂದ ಘಟಾದಿಗಳಿಗೆ ಐಕ್ಯವಿದ್ದರೂ ಘಟತರಾವಾದಿಗಳ ರೂಪದಿಂದ ನಾನಾಭಾವವಿರುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಮೃದಾದಿದ್ದಪ್ಪಾಂತವೂ ಕೂಡ ಅನುರೂಪವಾಗುತ್ತದೆ.

### ಮಿಥ್ಯಾಭೂತ ಶಾಸ್ತ್ರದಿಂದ ಸತ್ಯಜ್ಞಾನವು ಲಭ್ಯ

तत्वप्रदीपः - मैवम् । तत्र प्रकृतिमात्रस्य सत्यत्वावघारणात् । वाचारम्भणशन्देन विकारस्य अनृतत्वाभिधानात् । दाष्टांन्तिकेऽपि तत्सत्यमिति ब्रह्मण एव सत्यत्ववचनात् । तत्त्वमसीति शारीरस्य ब्रह्माचापदेशाच । 'यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभृत् केन कं परयेत्' 'मृत्योः स मृत्युमाप्रीति य इद नानेव पश्यित' इति भेददृष्टचपवादस्य शूयते । न वैतावता लीकिकवैदिकमेद्य्यवहारलोपः । स्वाप्रस्येव प्राक् प्रवोष्टपातेः । न चानृतेन मोसशालेण प्रतिपादितस्य आत्मैकत्वस्य सत्यत्वानुपपतिः । शक्काविषादिनिमेत्तस्य सत्यत्वानुपपतिः । शक्काविषादिनिमेत्तस्य सत्यस्यव मरणस्योपलब्धेः । तत्मात् विष्याभृतेनापि शालेण सत्यव्रह्मावगितिरुपपयते ।

ಇದು ತಪ್ಪ. ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಕೃತಿಗೆ ಮಾತ್ರ ಸಹ್ಯಕ್ಷವನ್ನು ನಿರ್ಣಯಸಲಾಗಿದೆ. ಮಾಡರಂಭಣಶೆಟ್ಟರಿಂದ ವಿಕಾರಕ್ಕೆ ಮಿಥ್ಯಾಕ್ಟವನ್ನು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ದಾರ್ಪ್ಯಾಂತಿಕದಲ್ಲೂ ಕೂಡ 'ತಶ್ ಸಸ್ಯವನ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗಷ್ಟೇ ಸಕ್ಯಕ್ತವನ್ನು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. 'ತತ್ತ್ರಮನಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಶಾರೀನಾದ ಜೀವನಿಗೆ ಬ್ರಹ್ಮಭಾವವನ್ನು ಉಪದೇಶ ಮಾಡಿದೆ. 'ಯತ್ರ ತ್ರಸ್ಟ ಸಮ್ಮಪ್ಪುಮಾಪ್ಪುನಿ ಯ ಇಹ ನಾನೇವ ಪಶ್ಯತಿ: ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಹಾಗೂ 'ಮೃತ್ಯೋ ಸು ಮೃತ್ಯುಮಾಪ್ಪುನಿತಿ ಯ ಇಹ ನಾನೇವ ಪಶ್ಯತಿ: ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಘದಹ್ನಾನಕ್ಕೆ ಅಪವಾದವೂ ಕೂಡ ಶ್ರುತ್ತಮಾದ್ಯಿನಿತಿ ಯ ಇಹ ನಾನೇವ ಪಶ್ಯತಿ: ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಭದಹ್ನಾನಕ್ಕೆ ಅಪವಾದವೂ ಕೂಡ ಶ್ರುತ್ತಮಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ ಮಾತ್ರದಿಂದ ಲೌಕಿಕ-ವೈದಿಕಭೇದವ್ಯವಹಾರವೇ ಲೋಪವಾಗುತ್ತದೆನ್ನಬಾರದು. ಸ್ವಾಪ್ತಪದಾಭಕ್ ರಾತ್ರ ಮಿಥ್ಯಾ ಭೂತವಾದ ವೋಡ್ನಶಸ್ಥರಿಂದ ಪ್ರತಿಪಾದಿತವಾದ ಆತ್ಮಕೃಕ್ಕೆ ಸತ್ಯತ್ತವು ಅನುಪವಸ್ಥಮಾಗುತ್ತದಲ್ಲನೇ ? ಎಂದೂ ಕೂಡ ಪ್ರತಿಸಿದುರಿದು. ಹಾವು ಕಟ್ಟಿದಾಗ ವಿಷದ ಶಕಕೆಯದ್ದರೂ ಕೂಡ ಸತ್ಯಭೂತವಾದ ಮರಣವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುವುದು ಅನುಭವಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಮಿಥ್ಯಾಭೂತವಾದ ಶಾಸ್ತ್ರದಿಂದ ಸತ್ಯಬಹನಮ್ಮ ತಿಳಿಯುವುದು ತಪ್ಪಾಗುವುದಿಲ್ಲ.

# ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಪ್ರಕಾರ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಸಾರ್ವಜ್ಞಾದಿಗಳು

तत्वप्रदीपः – तस्मात् परमार्थतोऽद्वितीयं ब्रह्म । तस्य आत्मभूते इव अविद्याकस्थिते नामरूपे तत्त्वान्यत्वाभ्याम् अनिर्वचनीयं संसारबीजभूते । ताभ्यामन्यः सर्वेद्यं ईस्वरः । एवम् अविद्याकस्थितनामरूपोपाध्यनुरोधीक्ष्तो भवति । तदेवम् अविद्याकृतमेव ईस्वरस्थेरवरत्वं सर्वद्यत्तं सर्वद्याकिरत्वं च । न परमार्यतः । सूत्रकारोऽपि व्यवद्वारावस्थाभिप्रायेण 'स्याङ्कोकवत्' इति सहासमुद्धस्थानीयतां ब्रह्मणः परिणामप्रक्रियां चाश्रयति सगुणेषूपासनेषु चपयोक्ष्यत इति ।

ಆದ್ದರಿಂದ ಅದ್ವಿತೀಯ ಬ್ರಹ್ಮನು ಪಾರಮಾರ್ಥಿಕವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಇಂಥ ಅದ್ವಿತೀಯನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದಲೇ ನಾಮರೂಪಗಳು ಅವಿದ್ಯಾಕಲ್ಪಿತವಾಗಿವೆ. ಇವುಗಳು ಶತ್ತ ಹಾಗೂ ಅನ್ಯತ್ವಗಳಿಂದ ಅನಿರ್ವಚನೀಯವನಿಸಿವೆ. ಸಂಪಾರಕ್ಕೆ ಕಾರಣಭೂತವಾಗಿವೆ. ಇವರಡರಲ್ಲಿ ಒಂದು ಸರ್ವಜ್ಞನಾದ ಈಶ್ವರವ ನಿನುತ್ತದೆ. ಅವಿದ್ಯಾಕಲ್ಪಿತವಾದ ನಾಮರೂಪ ಎಂಬ ಉಪಾಧಿಯಂದಾಗಿ ಈಶ್ವರನು ಜನ್ನ ತಾಳುತ್ರಾನೆ. ಹೀಗೆ ಅವಿದ್ಯಕನಾದ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಈಶ್ವರತ್ನೆ, ಸರ್ವಜ್ಞತ್ನ, ಸರ್ವಶಕ್ತಿತ್ವಾದಿಗಳು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತವೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಈ ಸರ್ವಜ್ಞತ್ನಾದಿಗಳು ಪಾರ್ವವಾಗುತ್ತವೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಈ ಸರ್ವಜ್ಞತ್ನಾದಿಗಳು ಪಾರವಾಗುತ್ತವೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಈ ಸರ್ವಜ್ಞತ್ನಾದಿಗಳು ಪಾರವಾಗಿರ್ಭಾವನಿಗಳು ಪ್ರತಿಪಾರಸಮಯದಲ್ಲಿ ಮತ್ತ ಈಶ್ವರನು ಸರ್ವಜ್ಞ, ಸರ್ವಶಕ್ತ ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಕರಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ ಎಂಬ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ "ಸ್ಥಾಲ್ಫೋತವತ್" ಎಂದಿದ್ದಾರೆ. ಮಹಾಸಮುದ್ದ ಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿರುವ ಬ್ರಹ್ಮನೇ ಪರಿಣಾಮವನ್ನು ಹೊಂದಿದಾಗ ಸಗುಣನಾಗುತ್ತಾನೆ. ಇಂಥ ಸಗುಣಬ್ರಹ್ಮನನ್ನು ಮೋಣ್ದರಿಕಾರಿಗಳು ತಮ್ಮ ಉಪಾಸನೆಯಲ್ಲಿ ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾರೆ.

ಭಾವೇ ಚೋಪಲಬ್ಲೇ ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅದ್ವೈತಿಗಳ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

तत्त्वप्रदीपः – भावे चोपलब्धेः ।। भावः एव कारणस्य कार्यमुपलभ्यते । नाभावे, सत्यां हि मृदि घट उपलभ्यते । नच नियमेन अन्यभावेऽन्यस्योपलब्धिर्दृष्टा । यदि घूमादौ दृष्टा तथाऽपि न कस्विद्दोषः । तद्भावानुराकां दि बुद्धिं कार्यकारणयोरनन्यत्वे हेतुं वयं वदामः । लोकेऽपि तन्तुव्यतिरेकेण पटो नोपलभ्यते । तन्तव एव अतानवितानवन्तः प्रदृश्यन्ते । 'भावाबोपलब्धेः' इति वा सूत्रम् । प्रत्यक्षोपलब्धिभावाच तयोरनन्यत्वमित्यर्यः। तन्तुसंस्थाने दि पटे तन्तुव्यतिरोकेण पटो नाम कार्यं नोपलभ्यते । एवं तत्तत् कारणदारेण परकास्यविद्याचे पर्वविसितः।

ಕಾರಣವು ಇದ್ದರೆ ಮಾತ್ರ ಕಾರ್ಯವು ಉಪಲಭ್ಭವಾಗುತ್ತದೆ. ಕಾರಣವೇ ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಕಾರ್ಯವು ಉಪಲಭ್ಭವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಉದಾಹರಣೆ - ಮಣ್ಣು ಎಂಬ ಕಾರಣವಿದ್ದರೆ ಮಾತ್ರ ಘಟ ಎಂಬ ಕಾರ್ಯವು ಉಪಲಭ್ಭವಾಗುತ್ತದೆ. ಇದನ್ನು ಹೊಡಲು ಕುಂಡಾಗ ಡಕ್ಕಿಯ ಜ್ಞಾನ ಬರುತ್ತದಲ್ಲವೇ? ಎಂದು ಕೇಳಬಹುದು. ಆದರೂ ಕೂಡ ಪ್ರಕೃತಕ್ಕೆ ದೋಡವಿಲ್ಲ. ಎಕೆಂದರೆ ಕಾರ್ಯಭಾವದಲ್ಲಿ ಅನುವೃತ್ತವಾದ ಬುಪ್ಪಿಯು ಕಾರ್ಯಕಾರಣಗಳ ಅನಸ್ಯತ್ವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಹೇತುವನ್ನು ನಾವು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದೇವೆ. ರೋಕದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ತಂತುವಿಗಿಂತ ಅತಿರಿಕ್ತವಾಗಿ ಪಟವು ಉಪಲಭ್ಭವಾಗುತ್ತಿಲ್ಲ. ತಂತುಗಳೇ ಆತಾನವಿತಾನವುಕೃವುಗಳಾದಾಗ ಪಟಭಾವದಿಂದ ಕಾಣಿಸುತ್ತವೆ.

ಅಥವಾ 'ಭಾವಾಚ್ಚೋಪಲಭ್ವೇ' ಎಂಬುದು ಸೂತ್ರದ ಪಾಠೆ. ಇದಕ್ಕೆ ಹೀಗರ್ಥ -ಪುತೃಕ್ಕೋಪಲಭ್ಯಯು ಇರುವುದರಿಂದ ಕಾರ್ಯಕಾರಣಗಳಿಗೆ ಅನಸ್ವತ್ವರಿದೆ. ತಂತುಗಳಲ್ಲಿ ಆಕಾರವಿಶೇಷವುಂಟಾದಾದ ಪಟವು ಉಪಲಭ್ವವಾಗುತ್ತದೆ. ತಂತುಗಳಿಗಿಂತ ಅತಿರಿಕ್ತವಾದ ಪಟ ಎಂಬ ಕಾರ್ಯವು ಉಪಲಭ್ಭವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಆಯಾ ಕಾರಣಗಳ ಮೂಲಕ ಪರಬ್ರಹ್ಮನು ಒಬ್ಬನೇ ಆಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಪರ್ಯವಾನವಾಗುತ್ತದೆ.

ವಿವರಣೆ - ಮಣ್ಣು ಇದ್ದರೆ ಮಾತ್ರ ಘಟವು ಉಪಲಭ್ಭವಾಗುತ್ತದೆ. ಅದರಂತೆ ತಂತುಗಂದ್ರರೆ ಮಾತ್ರ ಪಟವು ಉಪಲಭ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಮಣ್ಣು ಇದ್ದರೆ ಪಟವು ಉಪಲಭ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ತಂತುಗಂದ್ರರೆ ಘಟವು ಉಪಲಭ್ಭವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಒಂದರಿಂದ ಮತ್ತೊಂದರ ಉಪಲಭ್ಯಯು ನಿಯಮಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ. ಎಲ್ಲಿ ಈ ನಿಯಮವಿದೆಯೋ, ಆ ಎರಡು ಪದಾರ್ಥಗಳಿಗೆ ಭೇದವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಆದ್ವೈತಿಗಳ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ಧೂಮ ಜ್ಞಾನದಿಂದ ನಿಯಮೇನ ಪಹ್ನಿಜ್ಞಾನವು ಉಂಟಾಗುತ್ತಿದೆ. ಇವರಡಕ್ಕೆ ಭೇದರಾಹಿತ್ಯವು ಇರುವುದಿಲ್ಲವಲ್ಲ? ಎಂದು ಪ್ರತ್ರಿಸಿದರೆ ಅದ್ವೈತಿಗಳು 'ತದ್ಭಾವಾನುರಕ್ಕಾಂ ಹಿ ಬುದ್ಧಿಂ ಕಾರ್ಯಕಾರಣಯೋ ಅನಸ್ಯತ್ತೇ ಹೇತುಂ ವರಾಂ ವದಾಮಃ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಕಾರ್ಯಭಾವದಲ್ಲಿ ಅನುರಕ್ತವಾದ ಬುದ್ಧಿಯೇ ಕಾರ್ಯಕಾರಣಗಳ ಅನಸ್ಯತ್ತಕ್ಕೆ ಹೇತುವಾಗುತ್ತದೆಂಬುದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ಆದ್ವೈತಿಗಳು 'ಭಾವಾಚ್ಚೋಪಲಭೇ:' ಎಂಬುದು ಸೂತ್ರದ ಮತ್ತೊಂದು ಪಾಠವೆಂದು ಆಂಗೀಕರಿಸಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಸೂತ್ರದ ಪಾಠವನ್ನೇ ನಿರ್ಣಯಸಲಾಗದ ಇವರಿಗೆ ಭಾಷ್ಠ ಬರೆಯಲು ಅಧಿಕಾರವಿರುವುದಿಲ್ಲ.

# 'ಸತ್ವಾಚ್ಚಾವರಸ್ಯ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅದ್ವೈತಿಗಳ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

तत्वप्रदीपः – सत्वाचावरस्य ।। अपि च प्रागुत्पत्तेः कारणात्मनैव कारणे सत्त्वमवरकालीनस्य कार्यस्यावगम्यते । 'सदेव सोम्पेदमग्र आसीत्' इत्यादौ इदंशब्दगृहीतस्य कार्यस्य कारणेन सामानाधिकरण्यात् । अतोऽप्यनन्यत्वमेव ।

ಉತ್ಪತ್ತಿಯ ಮೊದಲು ಕಾರಣ ಸ್ವರೂಪದಲ್ಲಿರುವ ಕಾರಣದ ಸತ್ಯವು ಅನಂತರದ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಕಾರ್ಯಕ್ಕೆ ಬರುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ 'ಸದೇವ ಸೌಮ್ಯ ಇದಮಗ್ರೆ ಆಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಇದಂ ಶಲ್ಪದಿಂದ ಸ್ವೀಕರಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ಕಾರ್ಯಕ್ಕೆ ಕಾರಣದಿಂದ ಸತ್ ಎಂಬ ಶಲ್ಪದಿಂದ ಪ್ರತಿಕಾದ್ಯವಾದ ಕಾರಣದ ಜೊತೆ ಸಾಮಾಧಿಕರಣ್ಯವನ್ನು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಕಾರ್ಯ ಹಾಗೂ ಕಾರಣಗಳಿಗೆ ಅಭೇದವನ್ನೇ ಒಪ್ಪದೇಕು.

ಎವರಣೆ - 'ಅರ್ಧ್ಯ: ಸಂಭೂತ: ವೃಥಿವೀರನಾಚ್ಚ ಎಶ್ವಕರ್ಮಣ: ಸಮವರ್ತತಾಧಿ' ಎತ್ತುತಿಯು ಪರಮಾತ್ರವಿಂದ ಮಾತ್ರವಲ್ಲದೇ ಬೇರೆ ಪದಾರ್ಥಗಳಿಂದಲೂ ಕೂಡು ಒಚ್ಚುತ್ತ ಸೃಷ್ಟಿಯು ಆಗುತ್ತದೆ ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಿರೆ. ಈ ಶ್ವುತಿಗೆ ಅನೇಕಾರ್ಥಗಳಿಂದ ಈ ವಿಷಯವನ್ನು ನಿರ್ಣಯಸು.ಹುದು. 'ಅಪಯಂತೀತಿ ಅಪ:' ಎಂಬ ವಿಷ್ಣತ್ತಿಯಿಂದ ನಿತ್ಯಸಂದಾರಕ್ಕೆ ಕಾರಣವಾದ ರಜೋಗುಣವು 'ಅಪ್' ಎಂದು ಕರಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತದೆ. ಇಂಥ 'ಅದ್ವ್ಯಚ' ಎಂಬ ಪರಕ್ಕೆ ರಚೋಗುಣಗಳಿಂದ ಎಂದರ್ಥ. ಈ ಮೂರುಗುಣಗಳಲ್ಲಿ ಅಧಿಕವಾಗಿರುವಂಥ ತಮೋಗುಣವು ಪ್ರಕ್ಷುಮಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಪ್ರಥಿಸಿದ ಎಂದು ಕರಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತದೆ. ಇಂಥ ಕರ್ಮೊಗುಣದಿಂದ ಜಗತ್ತು ಹುಟ್ಟತು. ಮತ್ತು ರಾಷ್ಟ್ರ ಎಂದರ ಮೂರು ಗುಣಗಳಲ್ಲಿ ತ್ರೇಷ್ಠವಾದದ್ದು ಸತ್ಯಗುಣ. ಇದರಿಂದಲೂ ಕೂಡ ಈ ಜಗತ್ತು ಹುಟ್ಟತು. ಹೀಗೆ ವಿಶ್ವಕರ್ಮನಿಂದ ರಜೋಗುಣ, ತಮೋಗುಣ, ಸತ್ಯಗುಣಗಳಿಂದ ಈ ಜಗತ್ತು ಹುಟ್ಟಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರುತಿಯು ಸಕ್ಷ್ಮವಾಗಿ ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಬೆಂಡಿಯು ಸತ್ಯಗುಣದಿಂದ ಹುಟ್ಟದೆ. ನೀರು ರಜೋಗುಣದಿಂದ ಹುಟ್ಟದೆ. ಪ್ರಥಿನಿಯು ತಮೋಗುಣದಿಂದ ಹುಟ್ಟದೆ. ಮತ್ತು ಈ ಮಣ್ಣು, ನೀರು, ಬೆಂಕಗಳಿಂದರೇ ಈ ಜಗತ್ತು ಹುಟ್ಟಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿಯೂ ಕೂಡ ಈ ಶುಕ್ತು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಬೆಂಕಿಯನ್ನು ಈ ಮಣ್ಣು, ನೀರು, ಬೆಂಕಗಳಿಂದರೇ ಈ ಜಗತ್ತು ಹುಟ್ಟಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿಯೂ ಕೂಡ ಈ ಶುಕ್ತು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ.

ಈ ಶ್ರುತಿಗೆ ಮತ್ತೊಂದು ಅರ್ಥ - ವಿಶ್ವಕರ್ಯನಿಂದ ಮೊದಲು ಜನ್ಮಮ್ನ ಹಾಳಿದವನು ಚತನುಮ್ಸ್ ೩೨ ಇಂಥ ಚತನುಮ್ ೩೨೩೩೩೩ ವಿಶ್ವಧಿನಾಗಿರುವ ಕುರಣ 'ಸಮರ್ವತ್ ಅಧಿ' ಕ್ಷೇಷ್ಠವಾಗಿ ಹುಟ್ಟರನು ಎಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರುತಿ ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಇಂಥ ಚತನುರ್ಮ್ಮಾನಿಕು ಹಾಗೆ ಹುಟ್ಟರನು ಇಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರುತಿ ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಇಂಥ ಚತನುರ್ಮಾನಿನು ಮಾಂದ್ರವ್ಯ ಯಾವುದುಂದರೆ ? 'ಪ್ರನಿಷ್ಠ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರುತಿ ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಮೂಲ್ರವ್ಯಕ್ಷಿಯಾದು ತಾನು ಮಾಡಿದ ಕರ್ಮದ ಘಲಮಾಗಿ ಜನ್ನವನ್ನು ಹಾಳಿದನು. ಈ ಸೃತ್ಯಿಗೆ ಮತ್ತೊಂದು ಕಾರಣವೇನೆಂದರೆ ತಾನು ಭಗವಂತನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದ ಅತ್ಯಧಿಕವಾದ ಭಕ್ತಿಯೇ ಆಗಿದೆ. ಇದನ್ನು 'ರಾಷ್ಟ್ರ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರುತಿ ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗೆ ಈ ಶ್ರುತಿಗೆ ಒಟ್ಟು ಮೂರು ಅರ್ಥ - ೧ ಸತ್ಯಗುಣಕ್ಷಮೋಗುಣಗಳಿಂದ, ೨, ತಿರೂ, ನೀರು, ಪೃತ್ತಿಯಗಳಿಂದ, ೩. ಕರ್ಮ, ಮೂಲ್ಯಕೃತ್ತಿ, ಭಕ್ತಿ ಇವುಗಳಿಂದ ಶ್ರೇಷ್ಠನಾದ ಚತನಮ್ಮಾಖ್ಯುತ್ತನ್ನು ಹುಟ್ಟರನು ಎಂಬುದಾಗಿ ಈ ಶ್ರುತಿ ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗೆ ಈ ಶ್ರುತಿಯು ಬೇರೆ ನಾಧನಗಳಿಂದಲೂ ಕೂಡ ಜಗತ್ತಿನ ಸೃತ್ತಿಯನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿರುವಾಗ, ಪರಮಾತ್ಯನೊಬ್ಬನೆ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕಾರಣ ಎಂದು ಹೇಗೆ ಹೇಳುವಿರಿ?

ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಸತ್ನಾಬ್ದಾವರಸ್ಥ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದೆ. ಪರಮಾತ್ಮ ಸೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಬೇರೆ ಸಾಧನೆಗಳೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲವೆಂಬುದು ಸಿದ್ಧಾಂತಿಗಳ ಅಭಿಪ್ರಾಯವಲ್ಲ. ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಬೇರೆ ಸಾಧನಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದಷ್ಟೇ ಅರ್ಥ. ಕರ್ಮ, ಮೂಲಪ್ರಕೃತಿ, ಭಕ್ತಿ ಇವುಗಳಲ್ಲವೂ ಕೂಡ ಪರಮಾತ್ಮನ ಅಧೀನವೇ ಆಗಿವೆ. ತನ್ನ ಅಧೀನವಾದ ಇಂಥ ಸಾಧನಪರಿಕರಗಳಿಂದ ಜಗತ್ತನ್ನು ಪರಮಾತ್ಮನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂಬುದು ಶ್ರುತಿಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಇದು ಸಿದ್ಧಾಂತಕ್ಕೆ ಅವಿರುದ್ಧವಾಗಿದೆ.

ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಏನು ಆಧಾರ ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಕಾಪಾಯಣಕ್ಕುತಿಯನ್ನು ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಕಾಲ ಇತ್ತು. ಜೀವ ಇದ್ದನ್ನು, ಪರಮಾತ್ಯದದ್ದನು, ಇವೆಲ್ಲವೂ ಆವೃತ್ತವಾಗಿದ್ದರು, ಆರದ ಪರಮಾತ್ಮನೊಟ್ಟರೇ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿದ್ದನು. ಅವನ ಅಧೀನವಾಗಿ ಕಾಲಾಧಿಗಳು ಇರವು.

'ಅಸದ್-ವೃಪದೇಶಾತ್ ನೇತಿ ಚೇನ್ನ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅದ್ವೈತಿಗಳ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

तत्त्वप्रदीपः - असद्व्यपदेशात् नेति चेन्न इत्यादि सूत्रम् । 'असदेवेदमप्र
आसीत्' इत्यादौ प्रागुत्पत्तेः कार्यस्यासत्त्वव्यपदेशात् न सत्त्वमिति चेन्न । न
ह्ययम् अत्यन्तासत्त्वाभिप्रायेण व्यपदेशः । व्याकृतनामरूपत्वाद्धमीत्
पर्मान्तरेण अव्याकृतनामरूपत्वेन अयमसद्व्यपदेशः । 'तत्सदासीत्' इत्यादि
वाक्यशेषात् । तदेव हात्र सदिति विशिनष्टि । अत एवमुक्तन्यायेन
मूलकारणमेवान्त्यात् कार्यात् तेन तेन कार्याकारेण नटवत् सर्वव्यवद्वारास्पदस्वं
प्रतिपदते । तस्मात् परमार्यतोऽद्वितीयं ब्रह्म, अनिर्वचनीयमन्यत्
इत्यधिकरणार्यं इति ।

'ಅಸಕ್ಷೆಗಮ್ನ ಆಸೀತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಉಕ್ಷತ್ತಿಯ ಮೊದಲು ಕಾರ್ಯಕ್ಷ ಅಸತ್ಯವನ್ನು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸತ್ತವನ್ನು ಒಪ್ಪಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಈ ಆಸತ್ವವನ್ನು ಅತ್ಯಡ್ 'ಅಸತ್' ಎಂಬ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ ಶ್ರುತಿಯು ವ್ಯಪದೇಶ ಮಾಡಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಸೃಷ್ಟಿಯಾದ ಮೊದಲು ಅಂಥ ಆಕಾರವನ್ನು ಸಾಮವನ್ನು ಕಾರ್ಯವು ಹೊಂದಿರುತ್ತದೊಂದ, ಸೃಷ್ಟಿಯ ಮೊದಲು ಅಂಥ ಆಕಾರವನ್ನಾಗಲೀ, ನಾಮವನ್ನಾಗಲೀ ಹೊಂದಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಧರ್ಮಾಂತರದಿಂದ ಅಮೃತ್ಯವಾದ್ದರಿಂದ ಹಾಗೂ ನಾಮರೂಪಗಳನ್ನು ಹೊಂದಿರುವುದರಿಂದ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಅಸದ್ವ ಪರಣೆತವನ್ನು ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. 'ತತ್ತದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ವಾಕೃತೇಷದ ಬಲದಿಂದ ಹೀಗೆ ಅತ್ಯಂತ ಅಸತ್ವವನ್ನು ಶ್ರುತ್ತರ್ಥವನ್ನಾಗಿ ವಿಶಕ್ಷಿಸಬಾರರಂಬುದು ಸಸ್ಪವಾಗುತ್ತದೆ. ಅದಕ್ಕೇ ಪ್ರಕೃತ ಸತ್ ಎಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ವಿಶೇಷಣವನ್ನಾಗಿ ನೀಡಲಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದಲೇ ಹಿಂದೆ ಹೇಳದ ನ್ಯಾಯದಂತೆ ಮೂಲಕಾರಣವು ಆನಂತರಕಾಲೀನವಾದ ಕಾರ್ಯಸ್ವರೂಪವನ್ನು ತಾಳುತ್ತದೆ. ನಟನು ಹೇಗೆ ಅನೇಕ ಅಕಾರಗಳನ್ನು ಹೊಂದಿ, ಅಭಿನಯವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೋ, ಆದರಂತೆ ಮೂಲಕಾರಣವೇ ಅನೇಕ ಬಗೆಯ ಕಾರ್ಯದ ಆಕಾರವನ್ನು ಹೊಂದಿ, ಸರ್ವದ್ಯವಹಾರಕೈ ವಿಷಯವಾಗುತ್ತದೆ.

ಆದ್ದರಿಂದ ಅದ್ವಿತೀಯನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನೊಬ್ಬನೇ ಪಾರಮಾರ್ಥಿಕನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಉಳಿದಲ್ಲಾ ಕಾರ್ಯಗಳು ಅನಿರ್ವಚನೀಯವಾಗಿವೆ ಎಂಬುದು ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಪ್ರಮೇಯ.

### ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಅದ್ವೈತವು ಸುಳ್ಳಾಯಿತು

तत्वप्रदीपः – अत आइ – न चान्यत्र प्रमाणमस्तीति ।। न ताबत् अनिर्वाच्यत्वे सूत्रं वेदवाक्यम् अन्यद्वा प्रमाणमस्ति । अनिर्वचनीयत्वसाधकस्य अतत्वावेदकत्वेनाशास्त्रीयत्वात् । अतत्वावेदकत्वेत्रपि तात्विकावस्यापेक्षया आभासत्वं न व्यवहारावस्यायामपि इति चेत् एवं तर्हि व्यावहारिकमेव जगतो मिय्यात्वमभ्युपेतं न तात्विकं स्थात् । ततस्व आत्माद्वैतस्य व्यावहारिकत्वप्रसङ्घः । प्रथक्षत्वस्य तात्विकत्वप्रसङ्घः । प्रथक्षत्वस्य तात्विकत्वप्रसङ्घः । प्रथक्षत्वस्य तात्विकत्वप्रसङ्घः ।

ಅರೈತಿಗಳ ಈ ಎಲ್ಲ ಸೂತ್ರವ್ಯಾಖ್ಯಾಸಗಳು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿವೆ ಎಂಬುರನ್ನು ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ 'ನ ಚಾನ್ಯತ್ರ ಪ್ರಮಾಣಮಸ್ತಿ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಅನಿರ್ವಾಚ್ಯತ್ವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಸೂತ್ರ, ವರ್ದವಾಕ್ಯ ಅಥವಾ ಬೇರ ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಹೇಳಬೇಕು. ಈ ಮೂರರಲ್ಲಿ ಯಾದುದರೊಂದು ಪ್ರಮಾಣವಿದ್ದರೆ ಅನಿರ್ವಾಚ್ಯತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪುಹುದು. ಮತ್ತು ಅನಿರ್ವಾಚ್ಯತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪುಹುದು. ಮತ್ತು ಅನಿರ್ವಾಚ್ಯತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪುಹುದು. ಮತ್ತು ಅನಿರ್ವಾಚ್ಯತ್ವವನ್ನು ಅನಿರ್ವಾಚ್ಯತ್ವವನ್ನು ಅನಿರ್ವಾಚ್ಯತ್ವವು ಅನಿರ್ವಾಚ್ಯತ್ವವು ಅನಿರ್ವಾಚ್ಯತ್ವವು ಅನ್ನುೀಯವಾಯಿತು.

ಅದ್ವೃತಿಗಳು - ಅನಿರ್ವಾಚ್ಯತ್ವ ಪ್ರತಿಪಾರಕವಾದ ಪ್ರಮಾಣವು ಅತತ್ವಾಸೇದಕವೇ ಆಗಿದೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ ದೋಷವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಯಾವ ತಾತ್ರಿಕಾವಸ್ಥೆ ಇದೆಯೋ, ಅದನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿದಾಗ ಅನಿರ್ವಾಚೃತ್ವ ಹಾಗೂ ತಶ್ಪತ್ರಿಕಾದಕವಾದ ಪ್ರಮಾಣಗಳು ಆಭಾಸವನಿಸುತ್ತವೆ. ಆದರೆ ವೃವಹಾರಾವಸ್ಥೆಯನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿದಾಗ ಆಭಾಸ ಎಂದು ಕರಸಿಕೊಳ್ಳುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅನಿರ್ವಾಚೃತ್ವವು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ.

ತತ್ವವಾದಿಗಳು - ಇದು ಆಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆ ಒಪ್ಪವುದಾದರೆ ಜಗನ್ಯಿದ್ಯಾತ್ನವು ವ್ಯಾವಹಾರಿಕವೇ ಆಯತು. ತಾತ್ರಿಕವಾಗಲಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಆತ್ಕಾರ್ಲೈ,ತಕ್ಕೂ ಕೂಡ ವ್ಯಾವಹಾರಕತ್ತ-ಪ್ರಸಂಗವೇ ಬಂದೊದಗಿತು. ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೇ ಪ್ರಪಂಚಸತ್ವತ್ವವು ತಾತ್ರಿಕವಾಯಿತು.

ಅನಿರ್ವಾಚ್ಯತ್ವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ತತ್ತಾವೇದಕ ಪ್ರಮಾಣವನ್ನೂ ಕೂಡ ಹೇಳಲಾಗದು

तत्त्वप्रदीपः – अपि च व्यवहारनिर्वाहकं हातत्वावेदकमिथ्यते । व्यवहारस्तु तत्व्यग्राहकेणैव सत्यत्वविषयेणैव निरुह्यते । किमनेन मानाभासेनान्यपात्वविषयेणा प्रयोजकेन? अयोच्येत – अनिर्वचनीयत्वमानं तत्वावेदकमेव; तत्व्यतोऽनिर्वाच्य जगदिति चूम इति । तर्हि मुकाविष अनिर्वाच्यभ्यो न निवर्तेत, तत्वावेदकप्रमाणसिद्धत्वात् ब्रह्मवत् । तस्मात् न अनिर्वाच्य तत्वावेदकमात्वावेदकं च प्रमाणमस्ति ।

ಮತ್ತು ಯಾವುದು ವ್ಯವಹಾರ ನಿರ್ವಾಹಕವೋ, ಅದು ಆತತ್ತಾವೇದಕ ಎಂಬುದಾಗಿ ಆದ್ವೈತಿಗಳು ಆಂಗೀಕಾರ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ವ್ಯವಹಾರವು ತತ್ತ್ರಗ್ರಾಹಕವಾದ ಸತ್ಯತ್ವವನ್ನು ವಿಷಯೀಕರಿಸುವ ಪ್ರಮಾಣದಿಂದಲೇ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಅನ್ಯಥಾತ್ವವನ್ನು ವಿಷಯೀಕರಿಸುವ ಅಪ್ರಯೋಜಕವಾದ ಮಾನಾಭಾಸದಿಂದ ಏನು ಪ್ರಯೋಜನ ?

ಅದ್ವೃತಿಗಳು - ಅನಿರ್ವಚನೀಯತ್ವವನ್ನು ಸಾಧನೆ ಮಾಡುವ ಪ್ರಮಾಣವು ತತ್ತಾವೇದಕವೇ ಆಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜಗತ್ತಿನಲ್ಲಿ ತಾತ್ರಿಕವಾದ ಅನಿರ್ವಾಚ್ಯತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತೇವೆ.

ತತ್ವನಾದಿಗಳು - ಹಾಗಾರರೆ ಮುಕ್ತಿಯಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಅನಿರ್ವಾಚ್ಯಪ್ರಪಂಚವು ನಿವೃತ್ತಿ ಆಗದೇ ಇರಬೇಕಾದೀತು. ಏಕೆಂದರೆ ಯಾವುದು ತತ್ತಾವೇದಕಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆಯೋ, ಅದು ಮುಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ನಿವೃತ್ತಿಯಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಬ್ರಹ್ಮನು ತತ್ತಾವೇದಕ- ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿರುವ ಶಾರಣ ಮುಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಗೆ ನಿವೃತ್ತನಾಗಿಲ್ಲವೋ, ಅದರಂತೆ ಜಗತ್ರೂ ಕೂಡ ಮುಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ನಿವೃತ್ತಿ ಆಗದೇ ಇರಬೇಕಾದೀತು. ಆದ್ದರಿಂದ ಅನಿರ್ವಾಚ್ಯಕ್ತ. ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ತತ್ರಾವೇದಕಪ್ರಮಾಣವಾಗಲೀ, ಅತತ್ರಾವೇದಕಪ್ರಮಾಣವಾಗಲೀ ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

### ಅನನ್ಯತ್ವವು ಸಿದ್ಧವಾಗದು

तत्वप्रदीपः - तदनन्यस्य च कथमिनवांच्यत्वम्? अन्यराहित्यमात्रम् अत्रानन्यत्वं न त्वैक्यमिति चेन्न, भेदरहितस्य तेनाभेदो बलाद्ववेदेव, ब्रह्मस्वरूपत्वात् । न च मृद्धटादिवदत्र प्रकृतिविकारभावः, येन अनन्यत्वश्चक्षकाः। न च निर्दिष्टृष्टान्तस्तरनुबन्धीत्यादिकम् अवादिष्म । यच अन्यदन्यतुष्मस्तम् ; तदि तत्र तत्र दत्तात्तरमे इत्युपेद्यते । विद्वावानुरक्ता च बुद्धित्वित्तु परिमार्गणीया, या तदनन्यत्वसायविद्या। भावाचीपक्योः दृति वा स्वमिति स्त्रविकल्पनाऽपि तत्तसम्प्रदायापरिज्ञानिवाद्यात् दित न प्रमुद्धपरिषदि प्रीविमावद्वति ।

ಅದ್ವೃತಿಗಳು - ಬ್ರಹ್ನನಿಂದ ಅನನ್ನವಾದದಕ್ಷೆ ಅನಿರ್ವಾಚ್ಯತ್ವವನ್ನು ಹೇಗೆ ಹೇಳುತ್ತೀರಿ ? ಅನನ್ನತ್ನವೆಂದರೆ ಅನ್ನರಾಹಿತ್ಯವೆಂದಷ್ಟೇ ಅರ್ಥ. ಐಕ್ಕವೆಂದು ಅರ್ಥವಲ್ಲ.

ತತ್ವವಾದಿಗಳು - ಭೇದವಿಲ್ಲವೆಂದರೆ ಅಭೇದವು ಅನಿವಾರ್ಯವಾಗಿ ಬಂದೇ ಬರುತ್ತದೆ. ಬ್ರಹ್ಮಸ್ಪರೂಪವಾಗಿರುವುದರಿಂದ.

ಮೃದ್ಘಾಟಾದಿಗಳಂತೆ ಬ್ರಹ್ಪರಿಗೂ, ಜಗತ್ರಿಗೂ ಪ್ರಕೃತಿವಿಕಾರಭಾವವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗಿದ್ದಲ್ಲಿ ಅನನ್ನತ್ವವನ್ನು ಆಶಂಕಿಸಬಹುದಿತ್ತು. ಮತ್ತು ಮೃದ್ಘಾಟವೆಂಬ ದೃಷ್ಟಾಂತವು ಬ್ರಹ್ಮಾನನ್ನತ್ವಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಈಗಷ್ಟೇ ಹಿಂದೆ ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡಿದ್ದೇವೆ. ಇನ್ನು ಆರ್ಡೈತಿಗಳು ತಮ್ಮ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಈ ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟಂತೆ ಏನೇನು ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದಾರೋ, ಅವುಗಳಿಎ ನಾವು ಈಗಾಗಲೇ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡಿರಂತಾಗಿದೆ.

ಯಾರು ಮೋಕ್ಷವನ್ನು ಬಯಸುತ್ತಾನೋ, ಅಂಥವನು ಚಿದಾತಕ್ಷನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಅನುರಕ್ತನಾಗಬೇಕು. ಆದರೆ ಪ್ರಪಂಚದಿಂದ ನೀವು ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಐಕ್ಕವನ್ನು ಹೇಳುವುದಾದರೆ ಚಿದ್ಭಾವದಲ್ಲಿ ಅನುರಕ್ತವಾದ ಬುದ್ಧಿಯನ್ನು ಅಚಿತ್ ಪದಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ವಿಮರ್ಶೆ ನಡೆಸಬೇಕಾಗುತ್ತದ್ದ. ಏಕೆಂದರೆ ನೀವು ಬುದ್ಧಿಯು ತದನನೃತ್ವ ಸಾಧನೆಯಲ್ಲಿ ಶೋಧನೆಯಾಗಬೇಕೆಂದು ಹೇಳುವಿರಿ.

'ಭಾವಚ್ಚೋಪಲಭ್ಯೇ' ಎಂಬುದು ಸೂತ್ರದ ಮತ್ತೊಂದು ಪಾಠವೆಂದು ಅದ್ವೈತಿಗಳು ಏನು ಹೇಳಿದ್ದಾರೋ, ಇದೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪು. ಸೂತ್ರವಾಠಕ್ರಮದ ಸಂಪ್ರದಾಯ ಅಪರಿಜ್ಞಾನದಿಂದ ವಿಜೃಂಭತವಾಗಿದೆ ಇದು. ಆದ್ದರಿಂದ ವಿದ್ವಾಂಸರ ಸಭೆಯಲ್ಲಿ ಇಂಥ ಆಜ್ಞಾನದ ವಿಜೃಂಭಣಿಗೆ ಮನ್ನತೆಯು ದೊರಕುವುದಿಲ್ಲ.

### ಸದಸತ್ ಶಬ್ದಗಳ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

तत्वप्रदीपः – कथश्च प्रागुत्पत्तेः कारणात्मना सतः कार्यस्य तत्त्वान्यत्वाभ्यां सदसत्त्वाभ्यां चानिवर्चनीयत्वम् । न च 'नासदासीचो सदसति' इति तत्र प्रमाणमस्ति । 'तदानीम्' इति विशेषणात् सृष्टेरूर्ध्वमुभयोरिप सद्भावावगमात् । नचात्र सदसती भावाभावौ, पृथिव्यादिभूतत्रयं सद्भकत्वादपरं द्वयमसदव्यक्तत्वात् उच्यते । 'यदन्यद्वायोश चान्तरिक्षावैतत्सत्' इति च श्रुतिः । अन्यया रजआदेः सदन्तर्मावात् पृयद्गिवेषायोगात् ।

ಉತ್ಪಕ್ತಿಯ ಮೊದಲು ಕಾರ್ಯವು ಕಾರಣರೂಪದಲ್ಲಿ ಸತ್ಯಾಗಿತ್ತು. ಕಾರ್ಯರೂಪದಲ್ಲಿ ಅಸತ್ಯಾಗಿತ್ತು. ಹೀಗೆ ಕಾರ್ಯಪದರ್ಭಕ್ಕೆ ಸರಸತ್ಯದಿಂದ ಅನಿವಾದಕೃತ್ವವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುವುದು ಹೇಗೆ ಸಮಂಜಸವಾಗುತ್ತದೆ? ಏಕೆಂದರೆ ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ 'ನಾಸದಾಸೀಶ' ನೋರನಾತ್ತದೆಯು ಪ್ರಮಾಣವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ 'ತರವಾನಿವರ್' ಎಂಬ ವಿಶೇಷಣದಿಂದ ಸೃಷ್ಟಿಯ ಅನಂತರವೂ ಕೂಡ ಕಾರೂ ಹಾಗೂ ಕಾರ್ಯಗಳೆರಡು ಸತ್ತೇ ಆಗಿವೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಕಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಇನ್ನು ಸರಸತ್ ಶಲ್ಪಗಳಿಗೆ ಭಾವ ಮತ್ತು ಅಭಾವ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಲಾಗರು. ಏಕೆಂದರೆ ಪ್ರಥಿವ್ಯಾಧಿಭೂತತ್ರಯಗಳು ವೃತ್ತವಾಗಿರುವ ಕಾರಣ ಸತ್ ಎನಿಸುತ್ತವೆ. ಆನಾತಿದಿಗಳು ಅವೃತ್ತವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಅಸತ್ ಎನಿಸುತ್ತವೆ. ಇದನ್ನೇ ಶ್ರತ್ತಿಯು 'ಯರನ್ನದ್ದುಯೋತ್ಪಾಂತರಾಷ್ಟ್ರತೆತ್ ಸತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಪ್ರತಿವಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ.

ಹೀಗುಪ್ಪದಿದ್ದರೆ ರಜೋಗುಣವು ಸಶ್ ಪದಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಅಂತರ್ಭಾವವನ್ನು ಹೊಂದಿರುವುದರಿಂದ 'ಸೋ ರಜ:' ಎಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರತಿಯು ಪ್ರತ್ಯೇಕವಾಗಿ ರಜಸ್ಸನ್ನು ನಿಷೇಧ ಮಾಡಿದ್ದು ಆಯುಕ್ತವಾದೀತು.

### ಜಗನ್ಮಿಥ್ಯಾತ್ವವು ಅಪ್ರಾಮಾಣಿಕ

तत्वप्रदीपः - 'अव्यक्तमसदित्युक्तं व्यक्तं सदिति चोच्यते' इति च ब्राह्मे। 'अजामेकां लोहितयुक्तकृष्णां बह्नीः प्रजाः सुजमानां सरूपाः । अजो ह्येको जुषमाण' इत्यादि श्रुतिसमृतिवचनेभ्यश्च न चेतनाभेदो जगन्मिष्यात्वं च प्रामाणिकम् ।

ननु वर्णितमिह मानमैतदात्म्यमित्यादि । न च प्रतिपक्षप्रमोपन्यासमारु बळादेतत् अपळापो पुक्तः । न तत् त्वदिभमते मानम् । प्रमाणान्तरविरोधात्, स्वव्याहतेश्व । एतदेव वर्णयति – परस्परविरोध इत्यादिना ।। अन्येषां तु विरुद्धानां वचनानां विप्रकम्भः प्रयोजनम्, अथवा भ्रमः कारणं कल्प्यम् ।

'ಅವ್ಯಕ್ತಮಸದಿತ್ಯುಕ್ತಂ ವ್ಯಕ್ತಂ ಸದಿತಿ ಟೋಚ್ಯತೇ' ಅವ್ಯಕ್ತವಾದದ್ದು ಅಸತ್ ಎನಿಸುತ್ತದೆ. ವೃಕ್ತವಾದದ್ದು ಸತ್ ಎನಿಸುತ್ತದೆ ಎಂಬದಾಗಿ ಬ್ರಾಹ್ಮಪ್ರರಾಣದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. 'ಅಜಾಮೇಕಾಂ ಲೋಹಿತಶುಕೃತ್ವವೂ ಬರ್ಟ್ಟೀ ಪ್ರವಾ: ಸ್ವಜಮಾನಾಂ ಸರೂವಾ: I ಅಜೋ ಹೈಣೋ ಜುಷಮಾಣ: ಎಂಬ ಶ್ರುತಿವಚನದಿಂದ ಜೀತನಭೇದವು ಮತ್ತು ಜಗನ್ಮಾಥ್ಯಾತ್ವವು ಪ್ರಾಮಾಣಿಕವಲ್ಲವೆಂದು ಸಸ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

ಆಡ್ವೈತಿಗಳು - 'ವತದಾತ್ಮ್ಯಂ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಚೇತನಾಭೇದವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣವೆಂದು ನಾವು ಹೇಳಿದ್ದೇವೆ. ಇದಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾದ ಮತ್ತೊಂದು ವಾದವನ್ನು ಉಪನ್ಯಾಸ ಮಾಡಿದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಅದ್ವೈತವನ್ನು ಅಪಲಾಪ ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ.

ತತ್ವಕಾದಿಗಳು - ಹೌದು, ಆದರೆ 'ಐತದಾತ್ಮ್ಯಂ' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯು ನೀನು ಹೇಳುವ ಆತ್ಕಾರ್ಟಿದವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣವೇ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಬೇರೆ ಪ್ರಮಾಣಗಳ ವಿರೋಧವು ನೀನು ಹೇಳಿದ ಶ್ರತಿಗೆ ಬರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ನಿನ್ನ ಮಾತುಗಳು ಸ್ವಮ್ಯ ಹತವಾಗಿನ. ಇದನ್ನೇ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ 'ಪರಸ್ತರ ವಿರೋಧಃ' ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲಿ ಪರಸ್ಕರ ವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾದಾಗ ಯುಕ್ತಿಯ ಬಲದಿಂದ ತದರ್ಥವನ್ನು ನಿರ್ಣಯ ಮಾಡಬೇಕು. ಆದರೆ ಬೇರೆ ಮತದವರ ಮಾತುಗಳಲ್ಲಿ ಪರಸ್ಕರ ವಿರೋಧವು ಬರಲು ಏನು ಕಾರಣ?

ಕಲವು ಮತರವರಿಗೆ ವಂಚನೆ ಮಾಡುವುದೇ ಪ್ರಯೋಜನವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಇನ್ನೂ ಕೆಲವರಲ್ಲಿ ಭ್ರಮೆಯು ಇರುವುದರಿಂದ ಹಾಗೇ ವಿರುದ್ಧವಾದ ಮಾತುಗಳನ್ನು ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ. ಆದ್ದೆಂದ ವಿಪ್ರಲಂಭ ಅಥವಾ ಭ್ರಮೆಯೇ ಕಾರಣವಾಗಿದೆ ಹೊರತು, ಬೇರೆ ಪ್ರಯೋಜನವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

# ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

#### ಹಿಂದಿನ ಪ್ರಮೇಯದ ಮೇಲೆ ಆಕ್ಷೇಪ

तत्वप्रकाशिका – उक्तमाक्षिप्य समादधत् सूत्रमुपन्यस्याक्षेपांशं तावद् व्याचष्टे – असदिति ।।

ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಿ ಸಮಾಧಾನ ಮಾಡಿದ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಉಪನ್ಯಾಸ ಮಾಡಿ ಸೂತ್ರದ ಆಕ್ಷೇಪಾಂಶವನ್ನು ಮೊದಲು 'ಅಸತ್' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

## ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಪದಾರ್ಥವೇ ಇಲ್ಲ

तत्वप्रकाशिका – साधनान्तरसत्त्वमभ्युपेत्य तस्यैश्वराधीनत्वं यदुदितं न तयुक्तम् । 'नासदासीत्' इति श्रुतौ प्रख्ये सर्वस्यासत्त्वव्यपदेशात् । साधनान्तरस्यैवाभावे परमात्माधीनतावर्णनं तु सुतरामयुक्तमिति भावः ।

ಬೇರೆ ಸಾಧನೆಗಳಿಗೆ ಅಸ್ತಿತ್ವವನ್ನು ಅಂಗೀಕರಿಸಿ ಅವುಗಳು ಭಗವಂತನ ಅಧೀನವಾಗಿವೆ ಎಂದು ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡಲಾಯಿತು. ಇದು ಯುಕ್ತವಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ 'ಸಾಸದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಪದಾರ್ಥಗಳು ಇರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಬೇರೆ ಸಾಧನೆಗಳೇ ಇಲ್ಲದಿದ್ದಾಗ ಅವುಗಳಿಗೆ ಪರಮಾತ್ಮನ ಅಧೀನತ್ವವನ್ನು ವರ್ಣನೆ ಮಾಡುವುದು ಅತ್ಯಂತ ಅಯುಕ್ರವಾಗಿದೆ.

# 'ನಾಸದಾಸೀತ್' ಶ್ರತ್ಯರ್ಥ

तत्वप्रकाशिका – तदानीं प्रख्ये पश्च भूतानि नासुः । गुणत्रयं यच परं व्योम प्रकृतिर्मृत्युरमृतं दिवाराज्योश्च प्रभावो नासीत् । एतदभावात्किं कुत्र कस्य सुस्वार्यमावृणोत् ? न किमपि ।

ನಾಸದಾಸೀತ್ ಶ್ರತ್ಯರ್ಥ ಹೀಗಿದೆ - ತದಾನೀಂ = ಪ್ರಕಯಾನಾಲದಲ್ಲಿ ಸಂಚಭೂತಗಳು ನ = ಇರಲಿಲ್ಲ. ಗುಣತ್ರಯವೂ ಕೂಡ ಯಚ್ಚ ಪರಂ ವ್ಯೂದು = ಪ್ರಕೃತಿಯು ಮೃತ್ಯು = ಮರಣವು ಅಮೃತಂ = ಸ್ವರ್ಧಾದಿಗಳು ರಾತ್ರಿ ಹಗಲುಗಳ ಪ್ರಭಾವವು ಇರಲಿಲ್ಲ. ಇದು ಯಾವುದೂ ಕೂಡ ಇಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಯಾರ ಸುಖಕ್ಕಾಗಿ ಯಾರಿಗಾಗಿ ಇವು ಆವರಿಸುತ್ತವೆ? ಯಾರ ಸುಖಕ್ಕಾಗಿಯೂ ಅಲ್ಲ.

#### ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಪರಮಾತ್ಮನೊಬ್ಬನೇ ಕ್ರಿಯಾಶೀಲ

तत्वप्रकाशिका – यचेतनप्रकृतिरूपमम्भस्तदप्यासीत्किं नैवासीत् । किं तु निवातं ब्रह्मैकमेव स्वसामर्थ्येनाचेष्टत न तु तस्मादन्यत्परमासेत्यर्थः ।

ಜಡರೂಪವಾದ ಪ್ರಕೃತಿ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಚೇತನಪ್ರಕೃತಿರೂಪವಾದ ಜಲಾವರಣವು ಪ್ರಕಯಣಾರದಲ್ಲಿ ಇತ್ತೋ ಅಂದರೆ ಆದೂ ಕೂಡ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಹೊರತಾಗಿ ಪರೆಬ್ರಹ್ಮನು ಮಾತ್ರ ತನ್ನ ಸಾಮರ್ಥ್ಯದಿಂದ ಕ್ರಿಯಾಶೀಲಾಗಿದ್ದ. ತನಗಿಂತ ಅತಿರಿಕ್ತವಾದ ಯಾವ ಪದಾರ್ಥವೂ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಶ್ರುತಿಯ ಅರ್ಥ.

ಅಧಿಕರಣದ ಸಿದ್ಧಾಂತ

तत्वप्रकाशिका – परिहारांशं व्याचष्टे – नेति ॥

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಪರಿಹಾರಾಂಶಭಾಗವನ್ನು 'ನಾಸದಾಸೀತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

### ಸರ್ವಾಸತ್ವವು ಅಭಿಪ್ರೇತವೇ ಅಲ್ಲ

तत्वप्रकाशिका – भवेदेतवदि तस्यां श्रुतौ साधनानां स्वरूपासत्त्वाभिप्रायेणासत्त्वव्यपदेशो भवेत् । नैतदस्ति । साधनानामव्यक्तत्वपरतन्त्रत्वाधमत्वविकृतरूपविनाशादिधर्मान्तरापेक्षयाऽसत्त् वस्य व्यपदिष्टत्वात् । अव्यक्तादौ तव्यपदेशस्य लोके दृष्टत्वात् ।

ಒಂದುವೇಳೆ 'ನಾಸದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಸಾಧನಗಳು ಸ್ವರೂಪಕಃ ಇರುವುದೇ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಆಸತ್ತವನ್ನು ಹೇಳಿದಲ್ಲಿ ಅವಾಗ ಆಸತ್ತವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದರೆ ಅಕ್ಷೇಪವು ಕೂಡುತ್ತಿತ್ತು.ಆದರೆ ಹಾಗೆ ಯಾವ ಸಾಧನಗಳಿಗೂ ಸ್ವರೂಪಕಃ ಸತ್ತವನ್ನು ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಸಾಧನಗಳಿಗೆ ಅವ್ಯಕ್ಷತ್ವ ಪರತಂತ್ರತ್ವ, ಅಧಮತ್ವ, ವಿಕಾರ, ವಿವಾಶ ಮೊದಲಾದ ಬೇರೆ ಧರ್ಮಗಳ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಅಸತ್ವವನ್ನು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಹೊರತು ಸ್ವರೂಪಕಃ ಅಸತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿಲ್ಲ. ರೋಕದಲ್ಲಿ ಯಾವುದು ಸ್ವಹ್ತಾಗಿ ಕಾಣುವುದಿಲ್ಲವೋ ಅಥವಾ ಪರತಂತ್ರವನ್ನುವೋ ಅದನ್ನು ಅಸತ್ವಾಗಿದೆ ಎಂದು ವ್ಯವಹಾರ ಮಾಡುವುದು ಕಂಡಿದೆ.

### ಪ್ರಕೃತ್ಯಾದಿಗಳು ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲೂ ಇವೆ

# तत्वप्रकाशिका – न च वाच्यं स्वरूपासत्त्वाभिप्रायेणासत्त्वोक्तिः किं न स्यादिति । वाक्यश्रेषे प्रकृत्यादिसत्त्वश्रवणादिति भावः ।

ಸ್ವರೂಪತಃ ಸಾಧನಗಳು ಇಲ್ಲವಂಬ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದಲೇ ಶ್ರುತಿಯು ಅಸತ್ವವ್ಯವಹಾರವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗೇಕೆ ಹೇಳಬಾರದು ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆ ತಪ್ಪು. ಏಕೆಂದರೆ 'ತಸ್ಕಾದ್' ಅನ್ಯತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯ ವಾಕೃಶೇಷದಲ್ಲಿ ಪ್ರಕೃತ್ಯಾದಿಗಳ ಇರುವಿಕೆಯು ಶ್ರುತವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸ್ವರೂಪತಃ ಅಸತ್ವವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿದರೆ ಶ್ರುತಿಯ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ.

### ಪ್ರಕೃತಿಯಿಂದ ಎಲ್ಲವೂ ಆವೃತವಾಗಿತ್ತು

तत्वप्रकाशिका – यत्तमोऽपरिमितं सिल्लं भृत्वाऽश्तीत्प्रकृत्याख्यं तेनेदं सर्वं गृहितमासीदित्यर्थः । अन्यया तस्माद्धान्यन्न परः किश्रनासेति परशब्दवैपर्व्यम् ।

ಯಾವ ತಮಸ್ಸು ಅಪರಿಮಿತವಾಗಿ ನೀರಿನ ರೂಪವನ್ನು ತಾಳತ್ತೋ ಅದೇ ಪ್ರಕೃತಿಯೆಂದು ಕರಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತದೆ. ಈ ಪ್ರಕೃತಿಯಿಂದಲೇ ಎಲ್ಲವೂ ಕೂಡ ಆವೃತವಾಗಿತ್ತು. ಹೀಗೊಪ್ಪದೆ ಸ್ವರೂಪತಃ ಅಸತ್ರಾಗಿತ್ತು ಎಂಬುದೇ ಶ್ರುತಿಯ ಅರ್ಥವೆಂದು ವಿವಕ್ಷಿಸಿದರೆ 'ತಸ್ಕಾದ್' ಅನೃತ್' ಎಂಬ ವಾಕೃತೀಷದಲ್ಲಿ 'ನಪರಃ ಕಿಂಚನಾಸ' ಎಂಬಲ್ಲಿ ಪರಶಬ್ಧವು ವೃರ್ಥವಾಗಬೇಕಾದೀತು.

### ಪರರ ಅಪವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

तत्वप्रकाशिका – अय परकृतापव्याख्यां निराचष्टे – न चेति ।। अतीताधिकरणे व्यवद्वारमभ्युपेत्य चेतनाचेतनविभागो निरूपितः ।

ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಅಪವ್ಯಾಖ್ಯಾನವನ್ನು 'ನ ಚ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕದಿಂದ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ವ್ಯವಹಾರವನ್ನು ಅಂಗೀಕರಿಸಿ ಚೇತನ ಹಾಗೂ ಅಚೇತನ ಎಂಬ ವಿಭಾಗವನ್ನು ನಿರೂಪಣೆ ಮಾಡಲಾಗಿತ್ತು.

#### ಪರರ ಪ್ರಕಾರ ಈ ಅಧಿಕರಣ

तत्त्वप्रकाशिका – इदानीं तु पारमार्थिकीं दशामवचम्ब्य चेतनाचेतनस्य ब्रह्मानन्यत्वमुच्यते ।

ಪ್ರಕೃತ ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪಾರಮಾರ್ಥಿಕವಾದ ಅವಸ್ಥಿತಿಯನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸಿ ಜಡ ಹಾಗೂ ಚೇತನಗಳಿಗೆ ಬ್ರಹ್ಮಸ್ಥರೂಪವನ್ನು ನಿರೂಪಣೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ.

### ಬ್ರಹ್ಮಾಭೇದವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣವಿಲ್ಲ

## त्तत्वप्रकाशिका – 'वाचारम्भणम्' इत्यादिशुतेरिति व्याख्यानं न युक्तम्। प्रपश्चस्य ब्रह्मानन्यत्वे प्रमाणाभावादिति भावः ।

'ವಾಚಾರಂಭಣಮ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಜಡ ಚೇತನಗಳಿಗೆ ಬ್ರಹ್ಕಭೇದವನ್ನು ಹೇಳಲು ಪ್ರಮಾಣವಾಗಿದೆ. ಎಂಬುದಾಗಿ ಅದ್ವೈತಿಗಳು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಇದು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಪ್ರಪಂಚವು ಬ್ರಹ್ಮನಿಗಿಂತ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿದೆ ಎನ್ನಲು ಯಾವುದೇ ಪ್ರಮಾಣ ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

### 'ಅಜೋಹಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಯಕ್ಕೆ ಪೀಠಿಕೆ

तत्वप्रकाशिका – न केवलं चेतनानामचेतनानां चानन्यत्वे प्रमाणाभावः। किं तु प्रमाणविरुद्धं चेति भावेनाइ – अजो हीति ।।

ಚೇತನ ಹಾಗೂ ಅಚೇತನಪದಾರ್ಥಗಳಿಗೆ ಐಕ್ಕವಿದೆ ಎನ್ನಲು ಪ್ರಮಾಣ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲ ಪ್ರಮಾಣವಿರುದ್ಧವೇ ಆಗಿದೆ. ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ 'ಅಜೋಹಿ' ಇತ್ಯಾಧಿ ಭಾಷ್ಯದ ಮಾತು ಹೊರಟಿದೆ.

### ಜೀವನು ಪ್ರಕೃತಿಯನ್ನು ಸೇವಿಸುತ್ತಾನೆ

तत्वप्रकाशिका – रजःसत्त्वतमागुणात्मिकां स्वसदृशमहदादिकार्याणि जनयन्तीं प्रकृतिं सेवमानः कश्चिजीवोऽनुवर्तते ।

ಒಬ್ಬ ಜೀವನು ಸತ್ವ ರಜಸ್ಸು ಹಾಗೂ ತಮಸ್ಸುಗಳೆಂಬ ಮೂರು ಗುಣಗಳಿಂದ ಕೂಡಿದ ತನಗೆ ಸದ್ಯಶವಾದ ಮಹತ್ತತ್ವ ಮೊದಲಾದ ಕಾರ್ಯಗಳನ್ನು ಉತ್ಪತ್ತಿ ಮಾಡುವ ಪ್ರಕೃತಿಯನ್ನು ಸೇವಿಸುವವನಾಗಿ ಅದನ್ನು ಅನುಸರಿಸುತ್ತಾನೆ.

### ಮತ್ತೊಬ್ಬ ಜೀವನು ಬಿಡುತ್ತಾನೆ

तत्वप्रकाशिका – कश्चिदस्यां भोगान् भुक्त्वा जहातीति मुक्तामुक्तयोः परस्यरं भेदः श्रूयते । ಮತ್ತೊಬ್ಬ ಜೀವನು ಈ ಪ್ರಕೃತಿಯಿಂದ ಅನೇಕ ಭೋಗಗಳನ್ನು ಅನುಭವಿಸಿ ಅದನ್ನು ತ್ಯಾಗ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಹೀಗೆ ಮುಕ್ತ ಹಾಗೂ ಅಮುಕ್ತರಲ್ಲಿ ಪರಸ್ಪರ ಭೇದವಿರುವುದು ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ತೀಯುತ್ತದೆ.

### 'ಅನಾದ್ಯನಂತಂ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಯಕ್ಕೆ ಪೀಠಿಕೆ

तत्त्वप्रकाशिका – अत्रेश्वरोऽपि मुक्त उच्यते । अचेतनप्रपश्चस्य ब्रह्मानन्यत्वं नाम बाधितत्वं विवक्षितं परस्य, तब प्रमाणविकद्वमिति भावेनाइ – अनादीति ।।

ಈ ಪ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಮುಕ್ತಪದದಿಂದ ಈಶ್ವರನೂ ಕೂಡ ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಅಚೀತನ ಪ್ರಪಂಚಕ್ಕೆ ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ಅಭೇದವಿದ ಎಂದರೆ ಬಾಧಿತಕ್ಷವು ವಿವಕ್ಷಪಡೆಯ ಆರ್ಡೈತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಾನೆ, ಆದರೆ ಅರ್ದೈತಿಯ ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯವು ಪ್ರಮಾಣಕ್ಕೆ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ 'ಅನಾದ್ಯನಂತಂ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ.

# ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಸಮರ್ಥನೆ

तत्वप्रकाशिका – नित्यमबाध्यं जीवो न ब्रह्मणो भिषते चेतनत्वात् ब्रह्मवत् । प्रपञ्चो बाध्यो दृश्यत्वाच्छुक्तिरजतवदित्यादियुक्तिसद्भावात् कयं प्रमाणाभाव इत्यत आइ – परस्यरेति ॥

ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ನಿತ್ಯಶಟ್ಟಕ್ಕೆ ಅಭಾಧ್ಯವಂದರ್ಥ. ಜೀವನು ಚೇತನನಾದ್ದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗಿಂತ ಭನ್ನಸಲ್ಪ ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನು ದೃಷ್ಟಾತಹಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಅನುಮಾನ್ಯರೂಪವನ್ನು ಹೀಗೆ ತೀಯಬೇಕು - 'ಜೀವಃ ನ ಬ್ರಹ್ಮಕ್ಕೋ ಭಿರ್ಧತೇ ಚೇತನತ್ವಾತ್ 'ಬ್ರಹ್ಮವತ್' ಎಂದು. ಪ್ರಪಂಚವು ಕಣ್ಣೆಗೆ ಕಾಡುತ್ತಿಸುವುದರಿಂದ ಶುಕ್ರರಜಾವಿಗಳಂತೆ ಬಾಧ್ಯವಾಗಿದೆ ಎಂಟುದನ್ನು ಅನುಮಾನದಿಂದ ಹೀಗೆ ಸಾಧಿಸುತ್ತಾರೆ - 'ಪ್ರಪಂಚ: ಬಾಧ್ಯ: ದೃಶ್ಯತ್ವಾತ್ ಶುಕ್ರರಜತವತ್' ಇದೇ ಮೊದಲಾದ ಅನುಮಾನ ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಪ್ರಪಂಚವು ಬಾಧ್ಯವಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತಿಸುವಾಗ ಬಾಧ್ಯತ್ತ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣವಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೀಗೆ ಹೇಳುತ್ತಿರಿ ? ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಪರಸ್ವರ ವಿರೋಧೇ ತು' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಯದ ಮಾತಿನಿಂದ ಉತ್ತರಿಸಲಾಗಿದೆ.

#### ವಾಕ್ಕವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರಕ್ಕೆ ಯುಕ್ತಿ

# तत्वप्रकाशिका – वाक्यानां विरोध एवैकवाक्यानुसारियुक्तिसिद्धार्थे ग्राह्मो न केवलयुक्तिसिद्धार्थे इत्यर्थः । सन्तु तर्हि वाचारम्भणमित्यादि-श्रुतिस्मृतयः प्रमाणमत्रेत्यत आइ – विरुद्धवदिति ।।

ಮಕ್ಕಗಳಿಗೆ ಪರಸ್ಕರ ವಿರೋಧ ಬಂದಾಗ ಮಾತ್ರ ಒಂದು ಮಕ್ಕಕ್ಕೆ ಅನುಸಾರಿಯಾದ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಸ್ವೀಕರಿಸಿ ಅದರ ಅರ್ಥವನ್ನು ಸ್ವೀಕಾರ ಮಾಡಬೇಕು. ಮಾಕ್ಕಗಳಿಗೆ ಪರಸ್ಕರ ವಿರೋಧ ಬಂದಾಗ ಶ್ರುತಿಗೆ ಅನುಕೊಲವಾದ ಯುಕ್ತಿಸಿದ್ದವಾದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಸ್ವೀಕಾರ ಮಾಡಬೇಕು. ಹೊರತು ಕೇವಲ ಯುಕ್ತಿಸಿದ್ದವಾದ ಅರ್ಥವು ಗ್ರಾಹ್ಮವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗಾದರೆ ಜಗನ್ ಮಿಫ್ಯಾತ್ವದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅನುಮಾನವು ಪ್ರಮಾಣವಾಗುವುದು ಬೇಡ. 'ಮಾಡಾರಂಭಣಂ' ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಶ್ರುತಿ-ಸ್ಮೃತಿಗಳು ಪ್ರಮಾಣವಾಗುತ್ತದೆ ಅಲ್ಲವೆ ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ವಿರುದ್ಧವತ್ ಪ್ರತಿಯಂತೇ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕದಿಂದ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

# ಆಪಾತತ: ಪ್ರತೀತಾರ್ಥವು ತ್ಯಾಜ್ಯ

# तत्त्वप्रकाशिका – नैताभिः श्रुतिभिरनन्यत्वं सिध्वति उदाहृतश्रुतिविरोधात्।

ಆಪಾತಕಃ ಪ್ರತೀತವಾದ ಅರ್ಥಗಳನ್ನು ಹೇಳುವ ಶ್ರುತಿಗಳು ಅಭೇದದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಆ ಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ಹಿಂದೆ ಉದಾಹರಿಸಿದ ಪ್ರಬಲವಾದ ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ.

ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯ ಯಾವಾಗ ?

### तत्वप्रकाशिका - न च तर्हि परस्परविरोधादप्रामाण्यम् ।

ಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ಪರಸ್ತರ ವಿರೋಧ ಬಂದಾಗ ಎರಡಕ್ಕೂ ಕೂಡ ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವನ್ನೇ ಹೇಳಬೇಕಲ್ಪವೆ ?ಎಂದು ಪ್ರತ್ನಿಸಬಾರದು.

ಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುವ ಕ್ರಮ

तत्वप्रकाशिका – विरोधे प्रत्यक्षानुसारेण तद्विरुद्धानन्यत्व-श्रुत्यादेर्व्याख्येयत्वादिति भावः । ಎರಡು ಶ್ರತಿಗಳಲ್ಲಿ ಪರಸ್ತರ ವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾದರೆ ಪ್ರತೃಕ್ಷಾನುಸಾರಿಯಾಗಿ ಭೇದಶ್ರತಿಗೆ ವಿರುದ್ಧವಾದ ಅಭೇದ ಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಬೇಕು.

#### ಕೇವಲ ಯುಕ್ತಿಯು ಅಪ್ರಮಾಣ

# तत्वप्रकाशिका – एतेन श्रुतियुक्तिभ्यामनन्यत्वसिद्धिरित्यपास्तम् । प्रत्यक्षस्य ततोऽपि बलवत्त्वायुक्तीनामःभासत्त्वाच

ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಶ್ರುತಿಯುಕ್ತಿಗಳಿಂದ ಅಭೇದವು ಸಿದ್ಧವಾಗಬಹುದಲ್ಲವೆ ? ಎಂಬ ಮತ್ತೊಂದು ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ಕೂಡ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದಂತಾಯಿತು. ಏಕೆಂದರೆ ಜೀವೇಶ್ವರರಿಗೆ ಭೇದವನ್ನು ಗ್ರಹಣ ಮಾಡುವ ಸಾಕ್ಷಪ್ರತ್ಯಕ್ಕವು ಯುಕ್ತಿ ಹಾಗೂ ಶ್ರುತಿಗಳಿಗಿಂತ ಪ್ರಬಲವಾಗಿದೆ. ಮತ್ತು ಯುಕ್ತಿಯು ಆಭಾಸವಾಗಿದೆ.

# 'ವೇದವೇದಾನುಸಾರೇ ತು' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಯಕ್ಕೆ ಪೀಠಿಕೆ

तत्वप्रकाशिका – रृष्टमिति प्रवलबहुप्रमाणदर्शनं वा । स्मर्यते च प्रपञ्चमिप्यात्ववादिशुत्यादेग्यन्यार्थवर्णनमिति भावेनाह – ईश इति ।। आभासत्त्वमेव विभज्याइ – वेदेति ।।

'ಸರ್ವಂ ಖಲ್ಟಿದಂ ಬ್ರಹ್ಮ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಸಕೆಲಕ್ಕೂ ಅಭೇದವನ್ನು ಹೇಳುವ ಶ್ರುತಿಗೆ ಸಾಕ್ಷಿದಿರೋಧವನ್ನು ಹೇಗೆ ಹೇಳುತ್ತೀರೆ ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ದ್ರಪ್ತಾನುಸಾರ ಶಬ್ಟಕ್ಕೆ ಪ್ರಬಲವಾದ ಅನೇಕ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು, ನಮ್ಮ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷ ಪ್ರಮಾಣವಾಗದಿದ್ದರೂ ಒಂದೊಂದು ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಒಬ್ಬೊಬ್ಬರ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷ ಇರುವುದರಿಂದ ದೋಪವಿಲ್ಲ. ಪ್ರಪಂಚಮಿಥ್ಯಾತ್ವವನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುವ ಶ್ರುತ್ಯಾದಿಗಳಿಗೂ ಸ್ಮೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ಬೇರೆ ಅರ್ಥವನ್ನು ವರ್ಣಸಲಾಗಿದೆ. ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ 'ಈಶೋನೀಡ್' ಎಂಬ ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಉದಾಹರಿಸಿದ್ದಾರೆ ಯುಕ್ತಿಗಳಲ್ಲಿರುವ ಆಭಾಸತ್ವವೇ ಬೇರೆ. ಈ ವ್ಯತ್ಯಾಸವನ್ನು 'ವೇದವೇದಾನುಸಾರೇ ತು' ಎಂಬುದರಿಂದ ತೋರುವುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

### ವೇದಕ್ಕೆ ಹೇಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನಿಸಬೇಕು ?

# तत्वप्रकाशिका – वेदादेस्तदर्थ एवाभासत्वमन्यार्थकल्पना तु कर्तव्यैव । तदितरेषां विप्रत्रम्भोऽध वा भ्रमः कारणं कल्पनीयम् ।

ವೇದಾದಿಗಳು ಆಪಾತತಃ ತೋರುವ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಅಪ್ರಾಮಾಣಿಕೆಗಳಾಗಿವೆ. ಆಂಥ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಆ ವೇದವಾಕ್ಯಗಳಿಗೆ ಬೇರೆ ಅರ್ಥವನ್ನೇ ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡಬೇಕು. ವೇದ ಹಾಗೂ ವೇದಕ್ಕೆ ಅನುಸಾರಿಯಲ್ಲದ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಗೆ ವಿವರೀತವಾದ ಅರ್ಥಪ್ರತಿಪಾದನೆಯು ವಿಪ್ರಲಂಭ ಅಥವಾ ಭ್ರಮಯ ಮೂಲವಷ್ಟೇ ಆಗಿರುತ್ತದೆ ಎಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

### ಯುಕ್ತಿಗೆ ಅರ್ಥಸಾಧಕತ್ವವಿಲ್ಲ

# तत्वप्रकाशिका – ननु प्रमाणत्वाविशेषात् कुतो न युक्तेरर्थसाधकत्वमित्यत आइ – शास्त्रर्येति ।।

ಪ್ರಮಾಣವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಅರ್ಥಸಾಧಕತ್ವವು ಯುಕ್ರಿಗೇಕೆ ಬರುವುದಿಲ್ಲ ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರವಾಗಿ 'ಶಾಸ್ತ್ರಾರ್ಥ' ಎಂಬ ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

# 'ಶಾಸ್ತ್ರಾರ್ಥಯುಕ್ತೋ ಅನುಭವಃ'

तत्वप्रकाशिका – तदनुकुलः साक्षादर्यविषयत्वात् । यथार्यज्ञानमुत्तमं प्रमाणम् । आगमस्य तत्साधनभृतस्य सर्वविषयत्वान्मध्यमत्वम् । प्रत्यक्षस्यानुप्रमाणस्यासर्वविषयस्वावस्त्वम् । अनुप्रमाणमनुमानं प्रमाणान्तर-साहाय्ययुक्तमसर्वविषयमिति सर्वावरमिति । अतोऽर्यान्तरस्याप्रामाणिकत्वात् प्रमाणविरुद्धत्वाचोक्त एव सूत्रार्यं इति स्थितम् ॥ १८ ॥

'ಶಾಸ್ತ್ರಾರ್ಥಯುಕ್ಕೋ ಅನುಭವಃ' ಎಂಬ ಪ್ರಮಾಣಶ್ಕೋಕದಲ್ಲಿ 'ಶಾಸ್ತ್ರಾರ್ಥಯುಕ್ತ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಶಾಸ್ತ್ರಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಅನುಕೂಲವಾದ ಅರ್ಥ ಎಂದರ್ಥ. ಯಥಾರ್ಥಜ್ಞಾನವು ಉತ್ತಮಪ್ರಮಾಣ. ಆಗಮವು ಕೇವಲಪ್ರಮಾಣಕ್ಕೆ ಅನುಕೂಲವಾದ್ದರಿಂದ ಮಧ್ಯಮ ಪ್ರಮಾಣವಾಗಿದೆ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷವು ಅನುಪ್ರಮಾಣವಾಗಿದೆ. ಇದು ಸರ್ವವಿಷಯಕವಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಧಮಪ್ರಮಾಣ. ಅನುಪ್ರಮಾಣವನ್ನಿನ ಅನುಮಾನವು ಬೇರೆ ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಅಪೇಸ್ತುಮವುದರಿಂದ ಮತ್ತು ಅಸರ್ವವಿಷಯಕವಾದ್ದರಿಂದ ಎಲ್ಲ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಗಿಂತ ಅಪ್ಪನ್ನುಮವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಮೇಲೆ ಹೇಳದ ಅರ್ಥಕ್ಕಿಂತ ಬೇರೆ ಅರ್ಥವು ಅಪ್ರಮಾಣಕವಾಗಿದೆ. ಮತ್ತು ಪ್ರಮಾಣವಿರುದ್ದವೂ ಆಗಿದೆ. ನಾವು ಹೇಳಿದ ಸೂತ್ರಾರ್ಥವೇ ನಿರ್ದುಷ್ಟವಾಗಿದೆ.

#### ಭಾವದೀಪ

# ಸೂತ್ರದ ಆಕ್ಷೇಪ ಭಾಗಕ್ಕೆ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

भावदीप: - ॥ असद्व्यपदेशाः ॥ १८ ॥ शङ्कास्थनञोऽन्वयमाह - न तद्यक्रमिति ॥ असन्वेति ॥ सूत्रे असच्छब्दी भावप्रधान इति दर्शितम्। असन्वती ह्यस्य प्रकृतसङ्गतिमाह - साधनान्तरस्यैवाभाव इति ॥ अद्भ्य इत्यादिप्राचीनवाक्यं तु सुधोक्तदिशा हिरण्यगर्भपरं न त्वीशपरिमिति भावः।

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಆಕ್ಟಪ ಮಾಡುವ ಅಂಶದಲ್ಲಿ ಯಾವ 'ನಇತ' ಇದರೋ ಅದಕ್ಕೆ ಎಲ್ಲಿ ಅನ್ನಯ ಮಾಡಬೇಕು ಎಂಬುದನ್ನು 'ನ ತದ್ದ ಯುಕ್ತಮ' ಎಂದು ಟೇಕೆಯಲ್ಲಿ ಸಕ್ಷ ಪಡಿಸಿದ್ದಾರೆ. 'ಅಸತ್ತ' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅಸತ್ವ ಪದೇಶವು ಭಾವತ್ರಧಾನ ನಿರ್ದಿಷ್ಟವಾಗಿದೆ ಎಂದು ತೋರಿಸಿದಂತಾಯಿತು. ಅಸತ್ತವನ್ನು ಹೇಳಿದಕ್ಷೆ ಪ್ರಕೃತ ಸಂಗತಿಯನ್ನು 'ಸಾಧನಾಂಶರಸ್ಟ್ರೆವ ಅಭಾವೇ' ಎಂಬು ವಾಕ್ಟವಿಂದ ತೋರಿಸಿದ್ದಾರೆ. 'ಅಧ್ವ: ಸಂಭೂತ: 'ಇತ್ತಾದಿಯಾಗಿ ಹಿಂದಿನ ವಾಕ್ಟವು ನ್ಯಾಯುವಧೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದಂತೆ ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭವರವಾಗಿದೆ ಆಹತ್ತರವರವಾಗಿಲ್ಲ ಎಂದು ಪ್ರಕೃತ ಭೂವಪ್ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ವಿವಕ್ಷಸಭಾಗಿದೆ.

ವಿವರಣೆ - ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಪ್ರಕರುತಾಲದಲ್ಲಿರುವ ಸಾಧನಗಳಲ್ಲವು ಮನೆಯುವಿದ್ದು ಪಂದು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲಾಯಿತು. ಇದರ ಮೇಲೆ ತಟ್ಟಾರು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾನೆ. ಇವನ ಈ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು 'ಅಸದ್ಯ ಪರಣಿಕಾತ್ ನ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗದಲ್ಲಿ ಸೂತ್ರಕಾರರು ತೋರಿಸಿರುತ್ತಾರೆ. ಆದನ್ನು ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿ ವಿವರಣೆ ಮಾಡಿದಂತೆ ಟಣಿಯಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. 'ಅಸದ್ ವ್ಯಪದೇಶಾತ್' ನ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗಕ್ಕೆ ಹೇಗೆ ಅರ್ಥ ಮಾಡಬೇಕೆಂಬುದನ್ನು 'ಸಾಧನಾಂತರಸತ್ವಂ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕಭಾಗದಿಂದ ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. 'ಸಾಸದಾಸೀತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮಾತಿರಕ್ತವಾರುದಕ್ಕೆ ಅಸತ್ಯವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಲಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವುದು ಕೂಡ ಇರಲೇ ಇಲ್ಲ ಎಂದರಕ್ಕ್

'ಅರ್ಧ್ಯ: ಸಂಭೂತಃ' ಎಂಬ ವಾಕೃವು ಈಶ್ವರನನ್ನು ಪ್ರತಿವಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಬೇರೆ ಮ್ರಾನ ಸತ್ತವನ್ನು ಇದು ಹೇಗುತ್ತಲೇ ಇಲ್ಲ ಹೀಗಿರುವಾಗ ಅದರ ನಿಷೇಧಮಾಡುವುದು ಹೇಗೆ ಸರಿಹೋಗುತ್ತದೆ ಎಂದು ಪ್ರತಿಸಬಾರದು. 'ಅರ್ಧ್ಯ: ಸಂಭೂತಃ' ಎಂಬ ಮಕ್ಕನ್ನು ಚತುರ್ಮುಖಟ್ಟಹ್ವಪರವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಯು ವಿವಕ್ಷಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಪ್ರಳಯಾಕಾರದಲ್ಲಿ 'ಅರ್ಧ್ಯ: ಸಂಭೂತಃ' ಎಂಬ ಶಕ್ತಿತಿಯಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾದ ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭನೂ ಕೂಡ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ.

### 'ನಾಸದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಋಜ್ಜಂತ್ರದ ಶ್ರುತಿಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

भावदीपः – यदन्यद्वायोशचान्तरिक्षाच्चैतस्पदित्यादितत्योद्योताद्युक्त्या सदसच्छब्दयोरर्थमाह – पश्चभूतानीति ।। रजःपदमुपलक्षणं मत्वाह ॥ ८॥ गुणत्रयमिति ।। किमावरीवः कुह कस्य शर्मत्रम्भः किमासीद्गहनं गभीरम्। न मृत्युरासीदमृतं न तर्हि न रात्र्या अह्न आसीत्प्रकेतः। आनीदवातं स्वधया तदेकं तस्माद्धान्यत्र परः किश्चनास । इति मन्त्रशेषस्यान्वयाय व्युत्क्रमेणार्थमाह – मृत्युरिति ।।

'ಆಸ್ಕದ್ದಾಯೋತ್ಪಾಚಲಿಸ್ಟಾಚ್ನ ಏತಶ ಸಶ' ಎಂದು ತತ್ತೋದ್ಯೋಶದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದಂತೆ ಸಶ' ಮತ್ತು ಅಸಶ್ ಶೆಟ್ಟಗಳ ಅರ್ಥವನ್ನು 'ಪಂಚಭೂತಾನಿ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿರುವ 'ರಜ' ಎಂಬ ಪರವಕ್ಷ ಉಪಲಕ್ಷಣಯಾ ಗುಣತ್ತಯವತ್ತು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಇದನ್ನು 'ಗುಣತ್ರಯಂ' ಎಂಬುದರಿಂದ ತ್ಯಾಪ್ಟಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ, 'ಕಿಮಾವರೀವ ಕುಹ ಶೆಚ್ಚ ಶರ್ಮನ್ವಂಭು ಕಿಮಾರ್ಸಿಂಗ ಗಹನಂ ಗುರೀಯಾ' ! ನ ಮೃತ್ಯುಧುಸಿಂದವುತಂ ನ ತರ್ಹಿನ ರ ರಾತ್ರ್ಯಾ ಅಹ್ಯ ಆಸೀಡ್ ಪ್ರಕೇಡು ! ಅನೀದವಾತಂ ಸ್ವರಯ ತರ್ದೇಕಂ ತೆಸ್ಕಾದ್ವಾನ್ನನ್ನ ಪರಃ ಕಿಂಚನಾನ ॥' ಈ ಮಂತ್ರಕೇಷಕ್ಕೆ ಅನ್ವಯವನ್ನು ತೋರಿಸುವುದಣ್ಣಗಿ ವಿಪಂತಕ್ರಮದಲ್ಲಿ ಅರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಲು 'ಮೃತ್ಯು', 'ಇತ್ಯಾದಿವಾಕ್ಕವು ಹೊರಟದೆ. (ಋ.ಮಂಡಲ೧೦, ಮಂತ್ರ ೧೨೯);

ವಿವರಣೆ - ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಲ್ಪಟ್ಟ ಪ್ರತಿಯ ಪೂರ್ಣವಾಠ ಹೀಗಿದೆ-ನಾಸೆದಾಸೀನ್ನೋ ಸದಾಸೀತ್ ತರಾನೀಂ ನಾಸೀದ್ರಹೋ ನೋ ಪ್ರೋಮಾ ಪರೋ ಯತ್ । ಕಿಮಾವರೀವ: ಕುಷ ಕಸ್ತ ಶರ್ಮನಂಭ: ಕಿಮಾಸೀದ್ರಹನಂ ಗಭೀರಮ್ ನ ಮೃತ್ಯುರಾಸೀದಮ್ಮತಂ ನ ತರ್ಹಿ ನ ರಾತ್ರ್ಯಾ ಅಹೆ ಆಸೀತ್ ಪ್ರಕೇತ: । ಆನೀದರಾತಂ ಸ್ವರ್ಧಯ ತರ್ವೇಂ ತಸ್ತಾದ್ಯಾನ್ಯ ಪರಃ ಕಿಂಚನಾಸ ತಮ ಆಸೀತ್ ತಮಾಣ ಗೊಳ್ಳಮಗ್ಗೇಪ್ರತೇತಂ ಸರಿಲಂ ಸರ್ವಮಾ ಇದಮ್ ॥

ಯಪ್ಪಂತ್ರದ ಅರ್ಥ ಹೀಗಿದೆ ತದಾನೀಂ = ಪ್ರಕೆಯದಲ್ಲಿ, ಅಸತ್ = ನಾಯು ಅಂತರಕ್ಕೆ ಮೊದಲಾದ ಭೂತಗಳು, ನಾರ್ಸಕ್ = ಇರಲಿಲ್ಲ, ಸತ್ = ಪ್ರಥಿನಿ, ಅಷ್ಟು ಕೇಹ ರೂಪವಾದ ಭೂತಪದಾರ್ಥಗಳು, ನೋ ಆಸೀಕ್ = ಇರಲಿಲ್ಲ. ಅಥವಾ ಯಾವುದೇ ಕಾರ್ಯಪದಾರ್ಥಗಳು ಸರ್ವಾತ್ರವಾ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಕಾರಣಗಳು ಕೂಡ ವ್ಯಾಪಾರಯುಕ್ತವಾಗಿರಲಿಲ್ಲ. ರಜಃ = ಗುಣತ್ರಯಗಳು, ನೋ ಆಸೀಕ್ = ಇರಲಿಲ್ಲ. ಪರಃ = ಸರ್ವವಿಕಾಗಿರಲಿಲ್ಲ. ರಜಃ = ಗುಣತ್ರಯಗಳು, ನೋ ಆಸೀಕ್ = ಇರಲಿಲ್ಲ. ಪರಃ = ಸರ್ವವಿಕಾಗಿರುವು ಇಲ್ಲದ್ದಿಂದ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಪರಂ ವ್ಯೂಪಾ ಕಾಶವು ಕೂಡ ಮೂರ್ತಸಂಬಂಧವನ್ನು ಹೊಂದದೇ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಮೃಷ್ಟು = ಮರಣವು, ಅಥವಾ ಮರಣವಾಧನವು, ನ ಆಸೀಕ್ = ಇರಲಿಲ್ಲ; ಅವುತಂ = ಸ್ಪರ್ವಾಧಿಗಳು, ನಾಸೀಕ್ = ಇರಲಿಲ್ಲ; ಆ್ಯವರ್ = ಪ್ರಕ್ಷಾಕಾಗಿರು, ನಾಸೀಕ್ = ಇರಲಿಲ್ಲ; ಆಮ್ರತಂ = ಸ್ಪರ್ವಾಧಿಗಳು, ನಾಸೀಕ್ = ಇರಲಿಲ್ಲ; ಆಮ್ರತಂ = ಪ್ರಕ್ಷಾಕಾಗಿರು, ನಾಸೀಕ್ = ಇರಲಿಲ್ಲ; ಆಮ್ರತಂ = ಪ್ರಕ್ಷಾಕಾಗಿರು, ನಾಸೀಕ್ = ಇರಲಿಲ್ಲ; ಆಮ್ರತಂ = ಪ್ರಕ್ಷಾಕಾಗಿರು, ನಾಸೀಕ್ = ಇರಲಿಲ್ಲ; ಅವುಗಳು ಯಾವುದೇ ಇಲ್ಲದ್ದಿಂದ, ಕುಹ = ಎಲ್ಲಿ ಕಷ್ಟ ಶರ್ಮನ್ = ಯಾರಾಗಿ, ನಿಮಾವರೀವಃ = ಬಡುವುದು ತಾನೇ ಇತ್ತು, ಯಾವುದೂ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಅಥವಾ ಕಂ ಆವರೀವಃ = ಜಡರೂಪಾವರಣವು ಇರಲು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯ? ಯಾವುದೂ ಇರಲಿಲ್ಲ.

ಜಡರೂಪವಾದರ್ಜ್ದು ಪ್ರಲಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇರಲಿಲ್ಲ: ಆದರೆ ಚೇತನವು ಇರುಹುದಲ್ಲವೇ? ಎಂದರೆ ಗೆಹನಂ : ಆತ್ರಂತಗಂಭೀರವಾದ ಚೇತನವ್ರಕ್ಕಿತಿಯು, ಅಂಭ: - ನೀರು, ಅಸಿಕ್ ಕಿಮ್? ಇತ್ತೇನು; ಇರಲಿಲ್ಲ. ಹಾಗಿದ್ದರೆ ಎನು ಇತ್ತು? ಎಂದರೆ ತಶ್ : ಬ್ರಹ್ಮನೆಂಬ ಒಂದೇ ಮತ್ತುವು ಆದಾತಂ : ವಾಯುವಿನ ಪ್ರೇರಣೆಯಲ್ಲದೇ, ಸ್ವರ್ಧಯ : ತನ್ನ ಸಾಮರ್ಥ್ಯದಿಂದಲೇ ಅನೀಶ್ : ಚೇಷ್ಠೆಯಲ್ಲಿ ನಿರತವಾಗಿತ್ತು. ಆನ್ಯಶ್ : ಬ್ರಹ್ಮಾಗಿಂತ ಉತ್ತಮವಾದ ಮತ್ತೊಂದು ವಸ್ತುವು, ಕಿಂಚನ = ಯಾವುದೂ ಕೂಡ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಾದಿ ಧರ್ಮಗಳಿಂದ ಕೂಡಿದ್ದಾಗಿ, ನ ಆಸ = ಇರಲಿಲ್ಲ. ಇತ್ಪಾದಿಯಾಗಿ ಶ್ರುತ್ಯರ್ಥವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

# ಮಂತ್ರಶೇಷವನ್ನೇಕೆ ಉಲ್ಲೇಖಿಸಿದ್ದಾರೆ?

भावदीपः - प्रकेतः प्रभाव इत्यर्थः। कुह कुत्र शर्मन् शर्मणि निमित्तसामीति भावनाह - सुखार्थमिति ।। आवरीव इत्यस्यार्थ आवृणोदिति। वृत्र्वराणे यङ्लुकि रूपमिति भावः। अवातं निवातम्। वातप्रेरणां विना। तच्छब्दार्थौ ब्रह्मेति। स्वध्या स्वसामर्थ्येनानीदचेष्टत। अनचेष्टायाम्। तस्मात् ह अन्यदिति पदच्छेदः। सिद्धान्तोपयोगाय शेषार्थौकिः। यद्वा अन्यत्किकित्रासेति सर्वासत्त्वोक्तः। श्रह्मोपयोगित्वेनैवेति श्रेयम्। अत एव भाष्ये सर्वस्येत्युक्तः। चोद्यमनूष्ट नजोऽन्वयमाह - भवेदेतदित्यादिना ।।

ಪ್ರಕೇರ್ತ: ಪ್ರಭಾವವು, ಕುಹ = ಎಲ್ಲಿ, ಕಿಂ = ಯಾರ, ಶರ್ಮನ್ = ಸುಖಕ್ಕಾಗಿ (ಶರ್ಮಗ ಎಂಬುದಾಗಿ ನಿಮಿತ್ತಚಿಸ್ತರು: ಯನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು) ಆವರೀದ = ಯಾವುದು ಇತ್ತು ಅಥವು ಜಡರುವಾದರಣವು ಹೇಗೆ ಇತ್ತು. ವ್ಯಷ್ ವರಣೇ ಎಂಬ ಧಾತುವಿಗೆ ಯಾಜ್ನುಕ್ ಎಂಬ ಪ್ರಯೋಗವು, ನಿಷ್ಣವನ್ನವಾಗಿದೆ. ಅವಾತಂ = ಮಾಯುವಿನ ಪ್ರೇರಣೆಯಲ್ಲದೆ, ತತ್ =ಆ ಬ್ರಹ್ನನು, ಸ್ವರಯಾ = ತನ್ನ ಸಾಮರ್ಪ್ಯದಿಂದಲೇ, ಅನೀತ್ = ಚೇಷ್ಟೆಯುಳ್ಳನವಾಗಿದ್ದರು. 'ಆನೆ ಚೇಷ್ಟಾಯಾಂ' ಎಂಬ ಧಾತುವಿನಿಂದ 'ಅನೀತ್' ಎಂಬ ರೂಪವು ನಿಷ್ಪವವಾಗಿದೆ. 'ತಸ್ತಾತ್ ತ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಪರವಿಭಾಗವನ್ನು ಮಾಡಬೇಕು. ಸಿದ್ಧಾಂತಕ್ಕೆ ಉಪಯುತ್ತವಾಗುವಂತೆ ಮಂತ್ರದ ಶೇಷಭಾಗವನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಅಥವಾ ಬೇರೆಯಾವುದೂ ಇರಲ್ಲಿ ಎಂಬುದಾಗಿ ಸಕೆಲಕ್ಕೂ ಉತ್ಪವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಗೆ ಈ ಶೈತಿಯ ಭಾಗವು ಉಪಯೋಗವಾಗಿದೆ ಎಂದೂ ಕೂಡ ತಿಳಿಯಬಹುದು. ಅದ್ದರಿಂದಲೇ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಸರ್ವಸ್ಥ ಎಂಬ ಪರ ಪ್ರಯೋಗವನ್ನು ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಪೂರ್ವತ್ಯವನ್ನು ಅನುದಾದ ಮಾಡಿ ನಡ್ಗಗೆ ಅಗ್ವಯಾತ್ರಮವನ್ನು ತೊಂದಿಸಲು 'ಭವನದೇತತ್' ಇತ್ತಾದಿ ವಾಕ್ಯವ ಹೊಂಡಿಟಿದೆ.

ವಿವರಣೆ - 'ಅವರೀವಃ' ಎಂಬ ಕ್ರಿಯಾಪದಕ್ಕೆ ಒಟ್ಟು ಎರಡರ್ಥ. (೧) ವೃತ್ತು ವರ್ತನೇ ಎಂಬ ಧಾತುವಿನಿಂದ ರೂಪವು ನಿಷ್ಪನವಾಗಿದೆ ಎಂದು ವರಕ್ಕಿಸಿದರೆ ಹಿಂದೆ ಇಲ್ಲಿತು ಎಂದರ್ಥ. (೨) 'ವೃತ್ ವರಣೆ' ಎಂಬ ಧಾತುವಿನಿಂದ ನಿಷ್ಪನವಾಗಿದೆ ಎಂದು ವಿವಕ್ಕಿಸಿದರೆ ಯಪ್ ಅಶ್ ಪ್ರಯೋಗವಾಗುತ್ತದೆ. ಆಗ ಜಡರೂಪಾವರಣವು ಹೇಗೆ ಇರಲು ಸಾಧ್ಯ? ಯಾವುದೂ ಕೂಡ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಹೇರದಂತಾಗುತ್ತದೆ.

'ಅಸದ್ವ್ಯಪದೇಶಾತ್' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಸಿದ್ಧಾಂತದಲ್ಲೂ ಅನುಷಂಗವಿದೆ.

भावदीपः - मृत्रे असद्व्यपदेशादित्येतसिद्धान्तभागेऽप्यनुषज्यत इति भावेन तदुच्यत इत्युक्तं दर्शयन् शेषोक्तया भाष्यं व्याचष्टे - साधनानामिति।। हिशब्दोक्तप्रसिद्धं व्यनिक्त - अव्यक्तादाविति।। हेत्वंशं व्यनिक्तं - न चेत्यादिना।। सत्वश्रवणादिति।। तथा च प्रागुक्तदिशा तत्सद्भावोक्त्यनुपपत्या न स्वरूपासत्वव्यपदेश इति भावः।

ಸೂತ್ರದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಭಾಗದಲ್ಲಿರುವ 'ಅಸದ್ವ್ಯಪರಣಾತ್' ಎಂಬುದನ್ನು ಸಿದ್ಧಾಂತಭಾಗದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಅನುಪಂಗ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಯ ಶೇಷಭಾಗವನ್ನು ಉಲ್ಲೇಟಿಮಾಡುವ ಮೂಲಕ ಭಾಷ್ಕವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲು 'ಸಾಧನಾನಾಮ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕಾವಾಕ್ಯವು ಹೊರಟಿದೆ, ಬ್ರಾಪ್ತದಲ್ಲಿರುವ 'ಹಿ ಕೆಲ್ಲುವು ಪ್ರಸಿದ್ಧಿಯನ್ನು ಹೋಗುತ್ತಿದೆ. ಆ ಪ್ರಸಿದ್ಧಿಯನ್ನೇ ಟೀಕಾವಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ, ಬ್ರಾಪ್ತದಲ್ಲಿರುವ 'ಹೇಗುತ್ತಿದೆ, ಆ ಪ್ರಸಿದ್ಧಿಯನ್ನೇ ಟೀಕಾವಕ್ಕವು ತ್ಯಾಸ್ತಾನ ಮಾಡಲು 'ನ ಚ' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕಾವಾಕ್ಯವು ಹೊರಟಿದೆ, 'ಸುತ್ತಶ್ವರಣಾತ್' ಎಂದು ಟೀಕುಯಲ್ಲಿದೆ. ಹಿಂದೆ ಹೇಳದ ಪ್ರಕಾರ ಅವೃತ್ತಕ್ಷಾನ್ನಿದಿರುವಾಗಗಳಿಂದ ಪ್ರಕ್ಷಿತಿ ಮೊದಲುದವು ಇದ್ಯವು ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದಲೇ ಸ್ವರೂಪಕ್ಕು ಪ್ರಕ್ಷತ್ಯಾದಿಗಳು ಇದಲ್ಲಿ ಎಂಬುದು ಇದಲಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ತಿಳಿಯಬಹರದು ಎಂಬುದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ವಿವರಣೆ - 'ಅಸದ್ವ್ಯಪರೇಖಾತ್' ಎಂಬುರಕ್ಕೆ ಭಾವಪ್ರಧಾನನಿರ್ದೇಶಮಾಡಿ 'ಅಸದ್ ವ್ಯಪರೇಖಾತ್' ಎಂಬ ಅರ್ಥವನ್ನು ಹಿಂದೆ ಹೇಳರಾಗಿತ್ತು. ಇದನ್ನು ಸಿದ್ಧಾಂತದಲ್ಲೂ ಕುಂಡ ವಿವಕ್ಷಣಬೇಕು. ಆಗ ಹೀಗರ್ಥ – ಅವೃತ್ತಶ್ವಾರಿಧರ್ಮಗಳಿಂದ ಪರತಂತ್ರವಸ್ತುವಿನಲ್ಲಿ ಆಸತ್ಪವ್ರವಹಾರವನ್ನು ಶ್ರತಿಯು ಮಾಡುತ್ತಿದೆ - ಎಂದು. ಒಟ್ಟು ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಹೀಗಿದೆ. ಪ್ರಕೃತ್ಯಾದಿಗಳು ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸ್ವರೂಪಸಕ್ಷಕ್ಷಿಂತ ಅತಿರಕ್ಷವಾಗಿ ಅವ್ಯಕ್ಷತ್ತಾದಿ ಧರ್ಮಗಳಿಂದ ಇದ್ದವು. ಯಾವುದಾದರೂ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಕರಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇರಲಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಸ್ವರೂಪತಃ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದರ್ಥವಲ್ಲ. ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದು ತೀಯಬೇಕು. ಇದು ತಮ ಆಸೀತ್ ಎಂಬ ವಾಕೃಶೀಷದ ಬಲದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ.

ಅನ್ಯಥಾನುಪಪತ್ತಿಯಿರುವುದರಿಂದ ಸ್ವರೂಪತಃ ಅಸತ್ತೆನ್ನಬಾರದು.

भावदीपः – प्रकृत्यादिसत्वोक्तिस्फोरणाय तम आसीत्तमसा गूळ्हमग्रेऽप्रकेतं सिललं सर्वमा इदिमिति शेषार्थमाह – यत्तम इति ।। अप्रकेतिमत्यस्यार्थे अपरिमितमिति। आःइत्यस्यार्थं आसीदिति। अस्तेलींङितिपि बहुलं छन्दसीतीङभावे हत्द्व्याप्य इति लोपे तिप्यनस्तेरिति दत्वाभावे रूपम्। उक्तं चोनार्ये चोनमिष्यत इत्यत्र ऋग्भाष्यटीकायाम्। गुळ्हं गृहितम् – अन्यश्चेति ।। स्वरूपासत्त्वाभिप्राय इत्यर्थः। तथा च वाक्यशेषे पराब्दान्यथानुपपत्वा च न स्वरूपासत्त्वमर्थं इति भावः।

ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಪ್ರಕೃತ್ಯಾದಿಗಳು ಇದ್ದವು ಎಂದು ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸುವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ತಮ ಆಸೀಡ್ ತಮಾ ಗೂಳ್ಡಮಗ್ರೇ ಅಪ್ರಕೇತಂ ಸರ್ವಮಾ ಇದನ್' ಎಂಬ ಉಳದ ಶ್ರುತ್ಯಥವನ್ನು ಯತ್ತಮು ಎಂಬುದರಿಂದ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. 'ಅಪ್ರಕೀತಂ' ಎಂಬುದರ ಅರ್ಥವನ್ನು 'ಅಪರಿಮಿತ್' ಎಂದಿದ್ದಾರೆ. 'ಆ' ಎಂಡರೆ 'ಆಸೀಡ್' ಎಂದರ್ಥ, ಆಸ್ ಧಾತುವಿಗೆ ಅಪ್ ಅಕಾರದಲ್ಲಿ ತಿಪ್ ಬರುತ್ತದೆ. ಬಹುಲಂ ಛಂದು ಎಂಬಂತ 'ಆಸೀಡ್' ಎಂದರ್ಧಿ, ಆಗ ಹಲ್ಪಾಪ್ಟ್: ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ತಿಪ್ ಲೋಪಮಾಗುತ್ತದೆ. ಅನೆಸ್ಟೇ ಎಂಬುದರಿಂದ ರತ್ತ್ರವು ಬಾರರಿರುವುದರಿಂದ ಆ ಎಂಬ ರೂಪವು ಆಸೀಡ್ ಎಂಬರ್ಥದಲ್ಲಿ ನಿಷ್ಪವಾಗುತ್ತದೆ. ಇದನ್ನೇ ಯಾಗ್ನಷ್ಟಟೇಕೆಯಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ, 'ಆನ್ಯಥಾ' ಎಂದರೆ ಸ್ವರೂಪಕ್ಕ ಅಸಕ್ಕಮಾಗುತ್ತದೆ. ಇದನ್ನೇ ಯಾಗ್ನಷ್ಟಟೇಕೆಯಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ, 'ಆನ್ಯಥಾ' ಎಂದರೆ ಸ್ವರೂಪಕ್ಕ ಅಸಕ್ಕಮಾಗುತ್ತದೆ. ಇದನ್ನೇ ಯಾಗ್ನಷ್ಟ ಟಿಸ್ಟರ್ ಎಂದರ್ಥ. ಹೀಗೆ ಮಾತ್ರಕೇಷದಲ್ಲಿರುವ 'ಪರ'ಶಲ್ವರ ಅಸ್ಥಥಾನುಪಪತ್ತಿಯಿಂದ ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಪ್ರಕೃತ್ಯಾದಿಗಳು ಸ್ವರೂಪಕಃ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಎಡಸಕುದಾರರು.

ವಿವರಣೆ – 'ತಮ ಆಸೀತ್ ತಮಸಾ ಗೂಳ್ವಮಗ್ರೇ ಅಪ್ರಕೇತಂ ಸರ್ವಮಾ ಇದಮ್' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಹೀಗೆ ಅರ್ಥ. ತಮಃ = ಲಕ್ಷ್ಮೀಮಯವಾದ ನೀರು, ಆಸೀತ್ = ಇತ್ತು, ಅಗ್ರೇ = ಸೃತ್ಯಿಯ ಮೊದಲು ಯತ್ ಆಪ್ರಕೇಶಂ = ಆಪರಿಮಿತವಾದ, ಸಲಿಲಂ -= ಜಲವು ಇತ್ರೋ, ತಮಸಾ = ಅಂತಹ ಶ್ರೀರೂಪದಿಂದ, ಇದಂ ಸರ್ವಂ = ಇದೆಲ್ಲವೂ, ಗೂರ್ಳ್ಹಂ = ಮುಚ್ಚಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ.

'ತಸ್ಮಾತ್ ಧಾನ್ಯಂ ನ ಪರಃ ಕಿಂಚನಾಸ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಏನೂ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಿರೆ ಹೊರತು ಸ್ವರೂಪತಃ ಯಾವುದೂ ಇರಲಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಿಲ್ಲ. ಹಾರ್ಗೆನಾದರೂ ಸ್ವರೂಪತಃ ಇಲ್ಲವೆಂದು ನಿಷೇಧ ಮೂಡಿದ್ದರೆ ಪರತ್ನುವು ವ್ಯರ್ಥವಾಗುತ್ತಿತ್ತು. 'ಸಮಿತೇಷರ್ಣ ಹಿ ವಿಧಿನಿಷೇಥ್ ಸತಿ ವಿಶೇಷ್ಟೇ ಬಾಧೇ ವಿಶೇಷಣಂ ಉಪನಂತ್ರಮತಃ' - ವಿಶಿಷ್ಟವಾದ ಪದಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಒರನ್ನು ವಿಧಿ ಮೂಡಿದರೆ ಅಥವಾ ನಿಷೇಧವು ವಿಶೇಷ್ಠಾಂತದಲ್ಲಿ ಬಾಧಿತವಾದಾಗ ವಿಶೇಷಣದ ವಿಧಿನೀಧಗಳಲ್ಲಿ ಪರ್ಯವಾನಾನಗೊಳ್ಳುವರೆ. ಬ್ರಹ್ಮನಿಗಿಂತ ಅತಿರೀತ್ರವಾದ ಪರ್ಥಕ್ಷವಾಗಿಗಳು ಇದ್ದರೂ ಕೂಡ ಅವುಗಳಿಗೆ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಮತ್ತು ತಾರ್ಯೋನ್ಯಮಿತ್ಪಾದಿಗಳು ಇರಲ್ಲಿವಂದೇ ಸ್ವಾಮ್ಯಾನ ಮಾಡಬೇಕು.

## ನೇರವಾಗಿಯೇ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನು ನಿಷೇಧ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ.

भावदीपः – यद्दा तद्दास्य भावो न पर इत्यनुव्याख्यानसुधयो रीत्या न परः किञ्जनासेति वाक्यशेषे साक्षादेव स्वातन्त्र्यनिषेधाद्धर्मान्तरेणैवासत्त्वव्यपदेश इति भावेनोक्तमन्त्रथेति। तेन भाष्यस्थादिपदार्थो विवृतो ध्येयः॥ अथेति।। प्रकारणविच्छेदार्थोऽर्थान्तरपरः॥ निकृषित इति।। स्याङ्कोकवदित्यनेनित भावः।

ಅಥವಾ 'ತದ್ವಶಸ್ತ್ ಭಾವೋ ನ ಪರಃ' ಎಂಬ ಅನುವ್ಯಾಪ್ಯಾನದಲ್ಲಿ ಹಾಗೂ ನ್ಯಾಯಸಭೆಯಲ್ಲಿ ತಿಳಿಸಿದಂತೆ 'ನ ಪರಃ ಕಿಂಚನ ಆಸ್' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕಶೇಷದಲ್ಲಿಯೇ ಸಾಫ್ತಾಗ್ಸಿ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನು ನಿಷೇಧ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಧರ್ಮಾಂತರದಿಂದ ಅಸಧ್ವ್ಯಪ್ರದೇಶವನ್ನು ಶುತ್ಯರ್ಥವನ್ನಾಗಿ ತಿಳಿಯರೇಹಿ. ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ 'ಅಸ್ಥಥಾ' ಎಂಬದಿಗಾಗಿ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿರುವ 'ಪಾರತಂತ್ರ್ಯಾದಿ' ಎಂಬಲ್ಲಿರುವ 'ಅರಿ ಶಸ್ತ್ರವನ್ನು ವಿವರಣೆ ಮಾಡಿದಂತಾಯತು. 'ಅಥ ಪರಕ್ಕತಾಪವ್ಯಾಸ್ಥಾಂ' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅಥ ಎಂಬ ಪರಪ್ರ ಹೀರಿನ ಪ್ರಕರಣವು ಮುಖ್ಯಯವಾಗಿದೆ. ಈಗ ಪರಮತನಿರಾಕರಣೆಯು ಪ್ರಾರಂಭವಾಗಿದೆ ಎಂಬರ್ಥದಲ್ಲಿ ಪ್ರಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ.

'ನಿರೂಪಿತ:' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಸ್ಮಾರ್ಲ್ವೋಕವತ್ ಎಂಬಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ ಎಂಬುದು ಇದರ ಆಭಿಪ್ರಾಯ.

ವಿವರಣೆ – ಹಿಂದೆ ಪರಶಟ್ಟದ ಅಧ್ಯಥಾಸುವಪತ್ತಿಯಿಂದ ಸ್ವರೂಪತಃ ಅಸಕ್ಕವನ್ನು ಪುತ್ರಕ್ಷಣ್ ನವಾಗಿ ತಿಳಿಯುವರದೆಂದು ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡಲಾಯಿತು. ಈಗ ನೆರವಾಗಿಸುತ್ತಿಯು ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಮ್ನ ನಿಷೇಧಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಆರ್ಥಿಸಿಂದ ಸ್ವರೂಪತಃ ಅಸಕ್ಕವನ್ನು ತೀಯುವಾರದೆಂದು ಮೃಷ್ಟಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಅನುವ್ಯಾಪ್ತಾನದಲ್ಲಿ 'ಇತಿ ಪ್ರತೇ ತರ್ರಕ್ಷ್ಯ ಭಾವುಣ ನ ಪರಃ ಇತ್ತತಃ '- ಶ್ರುತಿಯ ಅಧಾರದಿಂದ ಪ್ರಕೃತಿ ಮೊದಲಾದಪ್ರಗಳು ಭಗವದಧೀನವೆಂದು ಅಂಗೀಕರಿಸಲಾಗಿದೆ. 'ನ ಪರಃ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕೇಪವು ಇದಕ್ಕೆ ಅಧಾರವಾಗಿದೆ ಎಂಬುವಾಗಿ ಅನುವ್ಯಾಪ್ತಾನದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದಕ್ಕೆ ತ್ಯಾಯಸಭೆಯಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡುವಾಗಿ ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 'ತಾರ್ಧ್ಪವ್ಯಸ್ಥವಪರಃ ಕುಡುತ ಆಸ್ತ ಎಂಬುವಾಗಿ ಅನುವ್ಯಾಪ್ತಾನದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದಕ್ಕೆ ತ್ಯಾಯಸಭೆಯಲ್ಲಿ ಮತ್ತುತ್ತಾನ್ನಿಯಾಗಿ ಅನುಪ್ರಾಪ್ತಾನ ವಿಷಯವು 'ನ ಪರಃ ಇತ್ಯತಃ' ಎಂಬ ಅನುವ್ಯಾಪ್ತಾನದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಅದ್ಯವಿಂದ ಶಿನಿಮವು 'ನ ಪರಃ ಇತ್ಯತಃ' ಎಂಬ ಅನುವ್ಯಾಪ್ತಾನದಿಂದ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶ್ರುತ್ಯರ್ಥ ಹೀಗಿದೆ – ತಸ್ತಾತ್ : ಬ್ರಹ್ಮಾನಿಂಗ, ಅನ್ನತ್ : ಭವ್ರವಾದ ಪ್ರಕ್ಷಪ್ತಾಗಿಗಳು, ಪರಃ : ಸ್ಥಾತಂತ್ರ್ಯವಿಲ್ಯವರು ಹೇಳಿದಿದೆ, ವಾಸ್ ಕ್ಷಕ್ ಕಾಡಿದಲ್ಲಿ, ಎಂದು ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಕ್ಷಪ್ತಾಗಿಗಳಿಗೆ ಇರುವಿಷಯನ್ನು ಒಪ್ಪಿ ಅವುಗಳಿಗೆ ಸ್ಥಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನು ನಿಷೇಧಮಾಡವಾಗಿದೆ. ಪ್ರಕ್ಷಪ್ತಾಗಿಗಳಿಗೆ ಇರಲಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಿಲ್ಲ.

# ಅಜಾಮೇಕಾಂ ಲೋಹಿತಶುಕ್ಷಕೃಷ್ಣಾಂ ಎಂಬ ಶ್ರುತ್ಯರ್ಥ

ಟಣೆಯಲ್ಲಿ 'ಚೇತನಾಚೇತನಸ್ಥ' ಎಂದು ಹೇಳಿರುವುದು ಸಮಾಹಾರ ಹೊಂದಿದ ಪರವಾಗಿದೆ. 'ಪ್ರಮಾಣಾಭಾವಾತ್' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಪ್ರಪಂಚವು ಬ್ರಹಸ್ವರೂಪವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣವಿಲ್ಲ ಎಂಬುದನ್ನು ಸದ್ಯದಲ್ಲಿಯೇ ಮುಂದೆ ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸುವವರಿದ್ದೇವೆ. ಉತ್ತರಾರ್ಥದಲ್ಲಿರುವ 'ಅನುಶೇಶೇ' ಮತ್ತು 'ಜಹಾಶಿ' ಎಂಬೆರಡು ಕ್ರಿಯಾಪರಗಳೊಡನೆ ವಿಶೇಷವಾದ ಕರ್ಮದ ಜೊತೆ ಅಕಾಂಕ್ಷೆಯನ್ನು ಪೂರ್ತಿದಾಗುವವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ಅಜಾಮೇಕಾಂ ಲೋಹಿತಚುಕ್ಕಪ್ಷಣ್ಣ ಬಹ್ಮೀಂ ಪ್ರಜಾಂ ಜನಯಂತೀಂ ಸರೂಪಾಮ್' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯ ಪೂರ್ವಾರ್ಥವನ್ನು ಕೂಡ ಮೃಷ್ಟಾನ ಮಾಡಲು ರಜಃ ಸತ್ತ ಇತ್ಯಾದಿ ಟೇಣವಾಕ್ಕಪು ಹೊರಟಿದೆ. ಇಪ್ಪೆಂದಲೇ ಜೀವುಬ್ರಹ್ನರ ಅಭೇದರ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಎನು ಚಾಧಕ ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತು? ಎಂಬ ಪ್ರಕ್ರೆಗೆ 'ಆತ್ರ ಕಹ್ಯರೋನಿಪಿ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಆದ್ವೈತಮತದಲ್ಲಿ ಮುತ್ತರಿಗೂ ಹಾಗೂ ಕಹ್ಯರವಿಗೂ ಅಭೇದವಿರುವುದರಿಂದ 'ಅಜೋನನ್ಯ': ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯಂದರೇ ಬ್ರಹ್ಮಾಗೆ ಹಾಗೂ ಸಂಸಾರಿಗಳಿಗೆ ಭೇದವು ಕೂಡ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆಂದು ತಿಳಿಯಾಗುಕು.

ವಿವರಣೆ – ಜಡ ಮತ್ತು ಚೇತನರಿಗೆ ಅಭೇದವನ್ನು ಹೇಳಬಾರದನ್ನಲು 'ಅಜೋಽಹ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಆಧಾರವಾಗಿದೆ. ಈ ಶ್ರುತಿಯ ಪೂರ್ಣಪಾಠ ಮತ್ತು ಶ್ರುತ್ಕರ್ಥ ಹೀಗಿದೆ– ಆಜಾಮೇಕಾಂ ಲೋಹಿತಶುಕ್ಷಕ್ಷಪ್ತಾಂ

ಆಜಾಮೀಕಾಂ ರೋಹಿತಶಾಕ್ಷಕೃಷ್ಣಾಂ ಬಹ್ತೀ: ಪ್ರಜಾ ಜನಯಂತೀಂ ಸರೂಪಾಮ್ । ಅಜೋ ಏಕೋ ಜುಷಮಾಣೋಽನು

ಅಜೋ ಏಕೋ ಜುಷಮಾಣೋಽನು ಶೇತೇ ಜಹಾತ್ಯೇನಾಂ ಭುಕ್ತಭೋಗಾಂ ಅಜೋಽನ್ಯ:॥

ಲೋಹಿಸುಕ್ಕೆಕ್ಷಾಣ್ಯಂ : ಸತ್ಯರಜ್ಞಾಮೂಗುಣಾತಕ್ಷವಾದ ಸರೂಪಾಂ : ತನ್ನಂತೆ ತ್ರಿಗುಣಾತಕ್ಷವಾದ, ಬಹ್ರೀ: = ಆನೇಕ ಬಗೆಯ ಪ್ರಜಾ : ಕಾರ್ಯಗಳನ್ನು, ಜನಯಂತೀಂ : ಸೃಟ್ಟ ಮಾಡುವೆ, ಏಕಾಂ ಅಜಾರಿ : ಅನಾರಿಯಾದ ಒಂದು ಪ್ರಕೃತಿತಕ್ಷವನ್ನು ಏಕ: ಅಜ: : ಸಂಬಾರಿಯಾದ ಒಬ್ಬ ಜೀವಾತ್ಮನು, ಜುಷಮಾಣ: = ಅನುಭವಿಸುವವನಾಗಿ, ಅನುಷೇಶಃ : ಅನುಸರಿಸುತ್ತಾನೆ. ಅನ್ಯ: ಮತ್ತೊಬ್ಬವಾದ, ಅಜ: = ಅನಾರಿಯಾದ ಮಾಕ್ಷಜೀವನು, ಭುಕ್ರಭೋಗಾಂ : ತನ್ನ ಸುಖರುಬುತ್ತಿದೆ. ಇನ್ನು ಕುತ್ತಾನೆ ಪ್ರಕೃತಿಯನ್ನು, ಜಹಾತಿ : ತೃಜಿಸುತ್ತಾನೆ.

### ಅದ್ವೈತಮತನಿರಾಸ

भावदीप: – विवक्षितमिति॥ अनृतस्य विश्वस्य सत्यब्रह्माभेदायोगादिति भावः। नित्यं ह्येवेति वाक्यस्य प्रकृतोपयोगायार्थमाह – नित्यमबाध्यमिति ॥ तुरेवार्थं इति भावेनाह – विरोध एवेति ॥ उदाहृतेति ॥ अजो ह्येक इत्यादीत्यर्थः। उत्तरार्धव्यावर्त्यमाह **– न चेति।।** तत्रेत्यस्यार्थो विरोध इति॥ **प्रत्यक्षेति।।** साक्ष्यनुभवादिरूपेत्यर्थः।

'ವಿವಕ್ಷಿತಂ' ಎಂದು ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಮಿಫ್ಯಾಭೂತವಾದ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಸಕ್ಕಭೂತವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಾಂದ ಅಭೇದವು ಯುಕ್ತಮಗುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಬುಧಿತಶ್ವವೆ ವಿವಕ್ತತವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 'ನಿತ್ಯಂ ಹೈ'ಡೆ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕಕ್ಕೆ ಪ್ರಕೃತ ಉಪಯೋಗವನ್ನು ತೋರಿಸುವುದಿತ್ತು, 'ನಿತ್ಯಂ ಅವಾಧ್ಯಂ' ಎಂದು ಹೇಳಿಯಾತ್ರೆ. ಹುಶ್ಚುವು ಅವಧಾರಕಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ ಎಂಬ ಅಭಿವ್ರಾಯದಿಂದ 'ವಿರೋಧ ಎಡ' ಎಂದು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. 'ಉದಾಹ್ರಶಕ್ರುತಿವಿರೋಧಾತ್' ಎಂದು ಟೀಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ, 'ಅಡೋ ಹೈ'ಣೆ' ಎಂಬ ಹಿಂದೆ ಉರಾಹರಿಸಿದ ಶ್ರುತಿವಿರೋಧದಿಂದ ಎಂದಿದರ ಆರ್ಥ. ಉತ್ತರಾಧ್ಯದಿಂದ ವ್ಯಾವಕ್ರವಾಗುವ ಅಕ್ಷೇಪವನ್ನು 'ನ ಚ' ಎಂಬುದರಂದ ತೋರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. 'ತತ್ತ ಎಂಬುದರ ಅರ್ಥವನ್ನು 'ವಿರೋಧೀ' ಎಂದು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. 'ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಾಮವಾರೇಣ' ಎಂದರ ಸಾಕ್ಷ್ಮಿನುಭವರೂಪದಿಂದ ಎಂದರರ್ಥ.

# 'ನಾವಾಕ್ಯಾ ಯುಕ್ತಿರಿಷ್ಯತೇ'

भावदीपः — ननु नावाक्या युक्तिरिष्यत इत्युक्त्या केवलयुक्तः अजो होक इत्यादिश्रुतिबरोधेन केवलश्रुत्या चानन्यत्वासिद्धाविष वाचारंभणमित्यादिश्रुतिसहितया प्रागुक्तयुक्त्या तिसिद्धिस्थित्वत्यत आह — एतेनेति ।। दृष्टानुसारेणेति वचनेनेत्यर्थः॥ श्रुतियुक्तिभ्यामिति ।। अन्योन्यसहिताभ्यामित्यर्थः। एतेनेत्युक्तं व्यनिक्त-प्रत्यक्षस्येति ।। प्रावत्यमागमस्यैव जात्या तेषु त्रिषु स्मृतमित्यलीकिकविषयं साक्ष्यन्यप्रत्यक्षापेकं चेति भावः॥

ಆಕ್ಷೇಡ - 'ನಾವಾಣ್ಯ ಯುಕ್ತಿಂಪೃತೀ' 'ವೇದದ ಬೆಂಬಲವಿಲ್ಲದ ಯುಕ್ತಿಗಳನ್ನು ಆಪಕ್ಷೆ ಪಡೆಯರೆವು' ಎಂಬ ಮಾತಿನಂತೆ ಕೇವಲ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಆಶ್ರಯವರದ ಅರ್ಜೋ ಹೈಣಃ ಇತ್ತಾರಿ ಪ್ರತಿವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ. ಕೇವಲ ಪ್ರತಿಯಿಂದಲೂ ಕೂಡ ಪ್ರಪಂಚಕ್ಕೂ ಬ್ರಹ್ಮಾಗೂ ಅಭೇದವು ಸಿನ್ನವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗಾಗಿ 'ವಾಚಾರಂಭಣಂ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ಸಹಿತವಾದ ಹಿಂದೆ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ಯುಕ್ತಿಯ ಬಲದಿಂದ ಪ್ರಪಂಚಕ್ಕೂ ಬ್ರಹ್ಮಾಗೂ ವಕ್ಷವನ್ನು ಸಾಧಿಸುತ್ತೇವೆ.

ಎಂಬುದಾಗಿ ಆಗಮಕ್ಕೇ ಸ್ವರೂಪತಃ ಪ್ರಾಬಲ್ಯವನ್ನು ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಪಾರ್ಯರ ಮಾತಿಗೂ ಟೀಕಾರಾಯರ ಮಾತಿಗೂ ಪರಸ್ಯರವಿರೋಧಬರುತ್ತದಲ್ಲವೇ? ಉತ್ತರ - ಈ ಪ್ರಶ್ನೆ ಆಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ ವಿಕಂದರೆ, 'ಪ್ರಾಬಲ್ಯಂ ಆಗಮಸ್ಥೆ ವ' ಎಂಬ

ಂತ್ರಯವಾದ ಶುತ್ರಿಯುತ್ತಿಗಳ ಅಧಾರರಿಂದ ಅದ್ವ ತಪ್ಪ ಸರ್ವಥಾ ಸಿವ್ವವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಪ್ರಶ್ನೆ – ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷವು ಆಗಮಗಳಿಗಿಂತ ಪ್ರಬಲವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಆದರೆ ಶ್ರೀಮದಾಜಾರ್ಯರು 'ಪ್ರಾಬಲ್ಯಂ ಆಗಮಸ್ಥೆ ಪ್ರಪಾತ್ರ ತೇಷು ತ್ರಿಷು ಸ್ವೃತಮ'

ಆದ್ವೈತಿಗಳ ಈ ಆಕ್ಷೇಷ್ಟ್ ಪ್ರಕ್ಷಕ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಸಾಕ್ಷಿಪ್ರಕ್ಷಕ್ಟ್ ವಿರುಧ್ಯವಾದ ವೇದವೂ ಕೊಡ ಅಪ್ರಮಾಣವೇ ಉಗುತ್ತದೆ. ಹಾಗಾಗಿ ಅಶ್ವೈತಿಗಳು ಆತ್ರಯಾಸಿದೆ ಯುಕ್ತಿಯು ಕೂಡ ದುರ್ಬಲವಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆ ದುರ್ಬಲವಾದ ಶ್ರತಿಯುಕ್ತಿಗಳ ಆಧಾರದಿಂದ ಅರ್ದ್ವೈತವು ಸರ್ವಧಾ ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲ.

ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡಿದ್ದರು. ಈ ಯುಕ್ತಿಗೆ 'ಯುಟ್ಟೇಡ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಗಳ ವಿರೋಧವನ್ನು ಹೇಳಲಾಯಿತು. ಇದರ ಮೇಲೆ ಪ್ರಕೃತ ಆರ್ಡ್ವತಿಗಳು ತಮ್ಮ ಮತವನ್ನು ಪುನಃ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಲು ಪ್ರಯಾತಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಕೇವಲ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಗರೀ ನಾನು ಪ್ರಮಾಣವನ್ನಾಗಿ ಹೇಳುವುದಿಲ್ಲ. ಶ್ರುತಿಸಹಿತವಾದ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಪ್ರಮಾಣವನ್ನಾಗಿ ಹೇಳುತ್ತೇವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ವಿಶ್ವಮಧ್ಯಾತ್ರವು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತರಲ್ಲವೇ! ಆರೆ. ತಿಗಳ ಈ ಆಕೇಷ್ ಪತತ ಉತರವನು ನೀಡುತಿದ್ದಾರೆ. ಸಾಕಿಪತಕಕೆ

ನೀಯತಕ್ಕದ್ದು. ವಿವರಣೆ - ಹಿಂದೆ ಅದ್ವೃತಿಗಳು 'ಜೀವ: ಬ್ರಹ್ಮಕ್ಕೂ ನ ಭದ್ಯತೇ ಚೇತನತ್ಮಾತ್ ಬ್ರಹ್ಮನತ್ 'ಎಂಬ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಹಾಗೂ 'ಪ್ರಪಂಚ: ಬಾಧ್ಯ ದೃಶ್ಯತ್ವಾತ್ ಶುಕ್ತಿರಚಿತವತ್' ಎಂಬ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಹೇಳಿ ಜೀವಟ್ರಹರಿಗೆ ಅಭೇದವನ್ನು ಪ್ರಪಂಚಕ್ತ ಬಾಧ್ಯತ್ರವನ್ನು

ಈ ಆಶ್ವರಕ್ಕೆ ಏತೇನ' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕಾಪಂಕ್ರಿಯಿಂದ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ, 'ಏತೇನ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ 'ತತ್ರ ದೃಜ್ಞಾನುಸಾರ್ಥಣ' ಎಂಬ ಪ್ರಮಾಣವಚನದ ಬಲದಿಂದ ಎಂದರ್ಥ. 'ಪ್ರಿತ್ರಿಯುಕ್ತಿಬ್ಬಾಂ' ತ್ರುತಿಯಿಂದ ಸೂತನಾದ ಯುಕ್ತಿ, ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಸಹಿತನಾದ ಶ್ರುತಿ ಎಂದರ್ಥ. ಏತೇನ ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಂದ್ದನೇ ವಿವರಸಲು 'ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಸ್ಟ' ಎಂಬ ಟೀಕಾಪಂತ್ರ ಹೊರಟಿದೆ. 'ಪ್ರಾಬಲ್ಯಮಾಗಮಸ್ಟೆ ವ ಜಾತ್ರ ತೇಜು ತ್ರಿತು ಸ್ಕೃತಮ್' ಎಂಬುದು ಆಲೌಕಕವಿಷಯವಾಗಿದೆ. ಮತ್ತು ಸಾಕ್ಷ್ಯಸ್ಥವಕ್ಷವಾಗಳವಾಗಿದೆ ಎಂಬು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಪ್ರಕೃತ 'ಪ್ರತೃಕ್ಷಸ್ಥ ತತೋನಪಿ ಬಲವತ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಟೀಕಾಮಕ್ಕವು ಸಾಕ್ಷಿಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಕ್ಷೆ ಪ್ರಾಬಲ್ಕವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಹಾಗಾಗಿ ವಿರೋಧಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ.

# ಶಾಸ್ತ್ರಾನುಕೂಲವಾದ ಯಥಾರ್ಥಜ್ಞಾನವು ಅತ್ಯುತ್ತಮ

भावदीपः – आभासत्वाच्चेति।। तच्च तत्वनिर्णयादावन्यत्र विस्तृतमिति
भावः। साक्षिप्रत्यक्षस्य सर्वस्मात् प्रबलत्वेऽपि प्रत्यक्षमात्रस्य श्रुतितो दुर्बलत्वात्
पूर्वत्रारुच्या दृष्टशब्दं प्रकारान्तरेण व्याचष्टे – दृष्टमितीति।। तदर्थ एव विरुद्धार्थ एव।
कारणमिति शेषोक्तिः। शास्त्रार्थमात्रविषय इति भ्रान्तिनरासाय शास्त्रार्थयुक्तशब्दार्थमाह
– तदनुकूल इति।। तेन तात्पर्यलिङ्गाद्यनुभवोऽपि सङ्गृहीतः। साक्षीति भ्रान्तिनिरासाय
वा भ्रमसाधारण्यस्य वा निरासाय स्मृत्यन्यज्ञानभ्रमनिरासाय वाऽनुभवशब्दार्थमाह–
यथार्थज्ञानमिति।। केवलप्रमाणरूपित्यर्थः। उत्तमत्वे हेतुः। साक्षादर्थविषयत्वादिति।

'ಆಧಾಸಸ್ಕಾಚ್ಚ' ಎಂದು ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅಭೇದಪ್ರತಿಪಾದಕವಾದ ಯುಕ್ತಿಗಳು ಆಭಾಸವಾಗಿವೆ ಎಂಬುದನ್ನು ತತ್ರನಿರ್ಣಯಾದಿ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ವಿಸ್ತಾರವಾಗಿ ವಿವರಸಲಾಗಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ತೀಯಬೇಕು. ಸಾಕ್ಷಿ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷವು ಉಳಿದೆಲ್ಲ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಗಿಂತ ಪ್ರಬಲವಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ಕೇವರ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷವು ಕ್ರುತಿಗಿಂತ ದುರ್ಬಲವಾಗಿದೆ. ಹಾಗಾಗಿ ಇಲ್ಲಿಯ ತನಕ ಮಾಡಿದ ದೃಷ್ಟಕಟ್ಟದ ವ್ಯಾಪ್ತಾನದಲ್ಲಿ ಸ್ವಲ್ಪ ಅರುಚಿಯಿರುವ ಕಾರಣ ಮತ್ತೊಂದು ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಈ ದೃಷ್ಟಕಟ್ಟಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡಲು 'ದೃಷ್ಟಮಿತಿ, 'ಇತ್ತಾದಿ ಚೀಡಾಪಾಕ್ಷವು ಹೊರಟಿದೆ. 'ತರರ್ಥ ಏವ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ವಿರುದ್ಧವಾದ ಅರ್ಥನದ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅರ್ಥ. 'ಕಾರಣಂ' ಎಂಬುದನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ತೇಷಪೂರಣ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು.

'ತರನುಕೂಲು' ಎಂದು ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಪ್ರಮಣವಾಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಶಾಸ್ತ್ರಾರ್ಥಯಕ್ತವಾರ ಅನುಭವ ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದನ್ನು ನೋಡಿದಾಗ ಕೇವಲ ಶಾಸ್ತ್ರಾರ್ಥದಿಂದ ಯುಕ್ತವಾಗಿರಬೇಕೆಂಬ ಭ್ರಾಂತಿ ಬರುತ್ತದೆ. ಅರಸ್ಯೋಭರ 'ಶಾಸ್ತ್ರರ್ಥಯಕ್ಕ' ಶುಕ್ತ 'ತರನುಕೂಲು' ಎಂಬುದಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಶಾಸ್ತ್ರರಿಂದ ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತ ಹಾಗೂ ಶಾಸ್ತ್ರಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಅನುಕೊಂಡಾದ ಅನುಭದನಿಂದ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಿದರಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ತಾತ್ರರ್ಯಲಿಂಗಾದ್ಯನುಭವಗಳನ್ನು ಕೂಡ

ಸಂಗ್ರಹ ಮಾಡಿದಂತಾಯಿತು. ಅನುಭವವೆಂದರೆ ಸಾಕ್ಷಿಯನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು ಎಂಬ ಭ್ರಾಂತಿಯನ್ನು ನಿರಾಕರಿಸುವುದಕ್ಕೋಸ್ಕರ. ಭ್ರಮಸಾಧಾರಣವಾದ ಪ್ರಾನವನ್ನು ನಿರಾಕರಿಸುವುದಕ್ಕೋಸ್ಕರ ಅಥವಾ ಸ್ವೃತಿಯನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಉಳದ ಜ್ಞಾನವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು ಎಂಬ ಭ್ರಾಂತಿಯ ನಿರಾಕರಿಸುವುದಕ್ಕೋಸ್ಕರ ಅನುಭವಶೆಲ್ಲದ ಅರ್ಥವನ್ನು 'ಯಧಾರ್ಥಜ್ಞಾನಂ' ಎಂದು ಟೀಡೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 'ಯಧಾರ್ಥಜ್ಞಾನಂ' ಎಂದರೆ ಕೇಡಲಪ್ರಮಾಗಿದ ಎಂದರೆ ಸಾಕ್ಷದರ್ಥ ವಿಷಯಕವಾದ್ದರಿಂದ ಎಂಬದಾಗಿ ಶಾರಣವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

ವಿದರಣೆ – ಬ್ರಹ್ಮಾಸ್ಗತ್ವಂಬಾರದಲ್ಲಿ ಅಧ್ಯತ್ತಿಗಳು ಪ್ರತಿ ಮತ್ತು ಯುಕ್ತಿಗಳನ್ನು ಆಧಾರವನ್ನುಗೆ ನೀಡಿದರು. ಇದು ಅಯುಕ್ರವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಪ್ರಕೃತ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲು ಹೊರಟಿದ್ದಾರೆ. ಸಾಕ್ಷಪ್ರತ್ಯಕ್ಕವು ಶ್ರುತಿಗಿಂತಲೂ ಕೂಡ ಕೈಷ್ಟವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸಮ್ಮತ್ತಾರು ಖಲ್ಟಿದಂ ಬ್ರಹ್ಮೆ ಎಂಬ ಪ್ರತಿಯಿಂದ ಅನಸ್ಯತ್ತವು ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಇನ್ನೂ ಹಚ್ಚಿನ ವಿಚಾರವನ್ನು ತತ್ತರ್ನೀಯಾಗಿದ್ದು ಕಾಡು ಅನಸ್ಯತ್ವವು ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಇನ್ನೂ ಹೆಚ್ಚಿನ ವಿಚಾರವನ್ನು ತತ್ತರ್ನೀಯಾಗುವುದಿಲ್ಲ.

'ತತ್ರ ದ್ರಷ್ಟಾನುಸಾರೇಣ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಯದ ಮಾತಿಗೆ ದೃಷ್ಟಕಟ್ಟಿ 'ಸಾಕ್ಷ್ಯಪತ್ರಕ್ಕ' ಎನ್ನು ಮಾಡಲಾಯತು. ಈ ವ್ಯಾಷ್ಟಾನವನ್ನು ವಿವಕ್ಕಿಸಿದೆ ನ್ಯಲ್ಪ ಅಸ್ಟಾರ್ಗ್ಯವಿದೆ. ದೃಷ್ಟಕಟ್ಟುಕ್ಕೆ ಕಡಲ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷ್ನ ಎಂದಷ್ಟೇ ಆರ್ಥ. ಆದು ಸಾಕ್ಷ್ಯಪತ್ನಕ್ಕನ್ನು ಆಗಬಹುದು. ದೇರೆ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷವು ಆಗಬಹುದು. ಸಾಕ್ಷ್ಯಪತ್ನಕ್ಷನ್ನಗಾ ಉರದಲ್ಲ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ಪ್ರಬಲವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಉಳಿದ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಗಳಿಗೆ ಪ್ರಾಬಲ್ಟವಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷನಾಮಾನ್ಯವಾಚಕವಾದ ದೃಷ್ಟಕಟ್ಟಮನ್ನು ಹೇಗೆ ಪ್ರಯೋಗಿಸಿದರು? ಈ ಆರಂತೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸುವುದೆಕ್ಕಾಗಿ ದೃಷ್ಟ ಶಕ್ಷಕ್ಷ ಎಂಬ ಅರ್ಥವನ್ನೇ ಬಿಟ್ಟು ಪ್ರಬಲವಾದ ಪ್ರತ್ಯು ಬಹುಪ್ರಮಾಣ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಎಡ್ಡೇಡಿಸಿದ್ದಾರೆ.

ಅನುಭವವು ತಾಸ್ತಾರ್ಥಯುಕ್ತವಾಗಿರಬೇಕು. ಆಗ ಮಾತ್ರ ಉತ್ತಮಪ್ರಮಾಣವಾಗುತ್ತ ದೆಂಬುದನ್ನು ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಕೇವಲ ಶಾಸ್ತ್ರಯುತ್ತವಾದಾಗ ಮಾತ್ರ ಉತ್ತಮ ಪ್ರಮಾಣವಾಗುವುದಲ್ಲ; ಶಾಸ್ತ್ರಕ್ಕೆ ಅನುಕೂಲವಾಗಿದ್ದಾಗಲೂ ಕೂಡ ಉತ್ತಮಪ್ರಮಾಣವಾಗು ತ್ರದೆಂಬುದನ್ನು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ತಿಳಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಶಾಕ್ರಯಾಲಿಂಗಾದಿಗಳಿಂದ ಕೂಡಿದ ಅನುಭವವು ಕೂಡ ಉತ್ತಮಪ್ರಮಾಣವಂಬುದನ್ನು ಸಮರ್ಶಿಸಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಉಪಕ್ರಮೊಡಯಾದಾದಿಗಳಿಂದ ಕೊಡಿದ ಆನುಭವವು ಆಪ್ರಮಾಣವಾಗಬೇಕಾಗಿತ್ತು. ಮತ್ತು ಶಾಸ್ತ್ರಾರ್ಥದಿಂದ ಕೂಡಿರುವ ಕಾರಣ ಅಥವಾ ಶಾಸ್ತ್ರಕ್ಕೆ ಅನುಕೂಲವಾದ ಅರ್ಥದಿಂದ ಕೂಡಿರುವ ಕಾರಣ ಯಧಾರ್ಥಜ್ಞಾನವು ಉತ್ತಮವುಗಾಣವಾಗುತ್ತದೆಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇರಿದ್ದಾರೆ. ಈ ವಾಕ್ಕವನ್ನು ನೋಡಿದಾಗ ಮೂರು ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಸಂಕಯ ಬರುತ್ತದೆ. ಸಾಕ್ಷಿಯು ಮತ್ತು ಉತ್ತಮಪ್ರಮಾಣವಾಗಿದೆ. ಅಥವಾ ಭ್ಯಮಾಧುರಣವಾದ ಶಾಸ್ತ್ರಾನುಕೂಲವಾದ ಪ್ಲಾವು ಯಾಧಾರ್ಥಜ್ಞಾನವಾಗುತ್ತದೆ. ಎಂದು. ಈ ಮೂರನ್ನೂ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುವುರವಾಗಿ 'ಯಥಾರ್ಥಜ್ಞಾನಂ' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಸಸ್ತಪ್ರವಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಶಾಸ್ತ್ರಾರ್ಥಯಕ್ರವಾರ ಅಥವಾ ಶಾಸ್ತ್ರಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಅನುಕೂಲವಾದ ಯಾವುದೇ ಕೇವಲ ಪ್ರಮಾಣವಾರಿಕ ಆ ಯಾವುವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು ಪ್ರಾಥ್ತಾನ ಮಾಡಿರುತಾಗುತ್ತದೆ. ಎಕೆ ಉತ್ತಮಪ್ರಮಾಣವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು ಪ್ರಾಥ್ತಾನ ಮಾಡಿರುತಾಗುತ್ತದೆ. ಎಕೆ ಉತ್ತಮವಾಗುತ್ತದೆ? ಎನ್ನಲು 'ಸಾತ್ರವರ್ಥವಿಷಯತ್ತಾತ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಸುಮತ್ತು ಟೀಕಾಪಂಕ್ರಯಲ್ಲಿ ಸೂಚನೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

# ಅನುಪ್ರಮಾಣವೇಕೆ ಉತ್ತಮವಲ್ಲ

भावदीपः – यद्यप्यनुप्रमाणान्यि साक्षादेव वस्तुविषयकाणि न तु परंपरया। यथोक्तं सुधायां न विलक्षणत्वादितिनये अनुप्रमाणमेतानि ह्यक्षयुक्तिवचांस्यत इत्येतदृव्याख्यावसरे ज्ञानविषय एव हि करणानां विषय इत्यादि।

ಪ್ರಶ್ನೆ – ವಾಸ್ತವಿಕವಾಗಿ ಚಕ್ಕುದಾದಿ ಅನುಪ್ರಮಾಣಗಳೂ ಕೂಡ ನೇರವಾಗಿಯೇ ವಸ್ತುವನ್ನು ವಿಷಯಗಳಿಸುತ್ತವೆ ಪರಂಪರೆಯಿಂದಲ್ಲ. ನ್ಯಾಯಸುಧೆಯ ನವಿಲಕ್ಕಣವತ್ತ್ಯಗಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಇದನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಅನುಪ್ರಮಾಣಮೇಹಾದಿ ಹೃಕ್ತಯುತ್ತವೆಬಾಂದಿ, ಯಹಃ ಎಂಬ ಅನುವ್ಯಾಖ್ಯಾಸ್ ಕ್ಷಮ್ಮಾನಿ ಮಾಡುವ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ 'ಜ್ಞಾನ್ಸವಿಷಯ ಏವ ಹೀಕರಣನಾಂ ವಿಷಯ: 'ಜ್ಞಾನ್ಸ್ ಯಾವುದು ವಿಷಯವೋ ಆದು ಇಂಧಿಯಗಳಿಗೂ ಕೊಡ ವಿಷಯ 'ಇಷ್ಟಾದಿಯಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ – ಕೇವಲ ಪ್ರಮಾಣವು ಸಾಕ್ಷಾತ್ರಾಗಿ ಮತ್ತವನ್ನು ವಿಷಯಣರಿಸುವುದರಿಂದ ಉತ್ತಮವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಇಲ್ಲಿಯ ತನಕ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲಾಯಿತು. ಆರರೆ ಇದು ಹೇಗೆ ಸರೀ? ಎಂಬ ಪ್ರಕ್ರೆಯನ್ನು ಪ್ರಕೃತ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಯಧಾರ್ಥಜ್ಞಾನರೂಪವಾದ ಕೇವರ ಪ್ರಮಾಣವಣ್ಣೇ ಸಾಕ್ಷಾತ್ರಾಗಿ ಆರ್ಥವನ್ನು ವಿಷಯಣರಿಸುವುದಲ್ಲ. ತರಂಗಭೂತವಾದ ಚಕ್ಕುರಾದಿ ಇಂದ್ರಿಯಗಳೂ ಕೂಡ ನೇರವಾಗಿ ಜ್ಞೇಯವನ್ನು ವಿಷಯಣರಿಸುತ್ತವೆ. ಏಕೆಂದರೆ, ಜ್ಞಾನಕ್ಕೆ ಯಾವ ಘಟಸಬಾದಿಗಳು ವಿಷಯವಾಗಿವೆಯೋ ಅವೇ ಚಕ್ಕುರಾದಿ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಿಗೂ ಕೂಡ ವಿಷಯವಾಗಿವೆ. ಜ್ಞಾನವು ಹೇಗೆ ನೇರವಾಗಿ ಅರ್ಥವನ್ನು ವಿಷಯಣಕಿರುತ್ತವೆ. ವಿಷಯಣಕಿರುತ್ತವೆ. ವಿಷಯಣಕಿರುತ್ತವೆ. ಹೀಗೆರುವಾಗ ಸಾಕ್ಷದರ್ಥವಿಷಯಕೆವಾದ್ದರಿಂದ ಕೇವಲಪ್ರಮಾಣವನ್ನಪ್ಪೇ ಉತ್ತಮ-ಪ್ರಮಾಣವೆಂದು ಹೇಗೆ ಹೇಳುತ್ತೀರಿ? ಅನುಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಕೂಡ ಉತ್ತಮವೆಂದು ಹೇಳುಬೇಕಲ್ಪವೇ?

# ಅನುಪ್ರಮಾಣವು ಜ್ಞೇಯತ್ವಕ್ಕೆ ಸಾಕ್ಷಾದುಪಾಧಿಯಲ್ಲ

भावदीपः – तथाप्यज्ञार्थज्ञब्दस्य ज्ञेयवाचित्वारज्ञेयविषयत्वं चानुप्रमाणानां ज्ञानोपाधिकत्वेन न साक्षात्। ज्ञानस्य तु आत्मोपाधिकत्वेन न तु स्वव्यतिरिक्तोपाधिकत्वेनेति तात्पर्यकत्वं घ्येयम्। उक्तं च तत्रैव सुधायां यथार्थज्ञानजनका यथार्थजुक्तयः स्मृता इत्येतद्व्याख्यावसरे ज्ञानमेव हि विषयस्य ज्ञेयतायां साक्षादुपाधिरित्यादि।

ಉತ್ತರ – ಹೌದು. ಆರರೆ ಅರ್ಥಶಟ್ಟ್ ಜ್ಞೇಯ ಎಂದರ್ಥ ಹೊರತು ಕೇವಲ ವಿಷಯ ಎಂದರ್ಥವಲ್ಲ ಜ್ಞೇಯವಿಷಯುತ್ತವು ಅನುಪ್ರಮಾಣಗಳಿಗೆ ಜ್ಞಾನೋದಾಧಿಕವಾಗಿ ಬರುತ್ತದೆ ಹೊರತು ನೇರವಾಗಿ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಜ್ಞಾನ್ಟ್ ಆತ್ಯೇದಾಧಿಕವಾಗಿ ಬರುವುದರಿಂದ ತನಗೊತ ಅತಿರಿತ್ತಾದ ಉಪಾಧಿಯ ಅವೇಕ್ಷೆ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಹಾತರ್ಯಪನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಗಮನಸಸೆದಕು. ಅದೇ ನ್ಯಾಯಸಭಾ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ 'ಯಥಾರ್ಥಜ್ಞಾನ್ಜನನಾ: ಯಥಾರ್ಥಯುತ್ತೆಯಃ ಸ್ವೃತಾ:' ಎಂಬ ಅನುವ್ಯಾಖ್ಯಾಸ್ಟ್ ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡುವ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. - 'ಜ್ಞಾನಮೇದ ಹಿ ವಿಷಯಸ್ಕ ಜ್ಞೇಯತಾಯಾಂ ಸಾಹ್ಷಿಯಪ್ರಾರ್: ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಜ್ಞೇಯತ್ತವನ್ನು ಸಂಪಾದನೆ ಮಾಡಲು ಜ್ಞಾನವು ಸಾಹ್ಷಿಯಪಾಧಿಯಾಗಿದೆ ಎಂದು.

ವಿವರಣೆ - ಯಾವುದೇ ಒಂದು ಪದಾರ್ಥವು ಶ್ಲೇಯ ಎಂದಿಸಬೆಕಾದರೆ ಕ್ಲಾಸ್ಟ್ ವಿಷಯವಾಗಬೇಕು. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಆ ಮ್ಯುವೀಲ್ನೆ ಶ್ವೇಯತ್ತವೇ ಬರಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಇಂಥ್ ಶ್ಲೇಯವನ್ನು ನೇರವಾಗಿ ವಿಷಯಕರಿಸಲು ಕ್ಲಾಸ್ಟ್ ಮತ್ತ ಸಾಧ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ ಹೊರತು ಇಂದ್ರಿಯಗಳಿಗೆ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಇಂದ್ರಿಯಗಳು ಒಂದು ವಸ್ತುವಿನಲ್ಲಿ ಶ್ವೇಯಶ್ವವನ್ನು ಸಂಪಾದನೆ ಮಾಡಬೇಕಾದರೆ ಜ್ಞಾನದ ಮೂಲಕವಾಗಿಯೇ ಮಾಡಬೇಕು. ನೇರವಾಗಿ ಇಂದ್ರಿಯ ಸ್ಪುಕರ್ತವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಸಂಗತಿಯಿಂದ ವಸ್ತು ಜ್ಞೇಯ ಎನಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಹ್ಯಾನಕ್ಕೆ ಈ ಪರಿಸ್ಥಿತಿ ಇಲ್ಲ. ಆದು ತಾನಾಗಿಯೇ ಮಸ್ತುವಿನಲ್ಲಿ ಜ್ಞೇಯತ್ವವನ್ನು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಸಂಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ವಿಷಯದ ಜ್ಞೇಯತ್ನಕ್ಕೆ ಜ್ಞಾನವು ಸಾಹ್ಯತ್ ಉಪಾಧಿಯಾಗಿದೆ, ಇಂದ್ರಿಯವು ಪರಂಪರೆಯ ಉಪಾಧಿಯಾಗಿದೆ, ಇಂದ್ರಿಯವು ಪರಂಪರೆಯ ಉಪಾಧಿಯಾಗಿದೆ ಕಾರಣದಿಂದ ಟೀಡೆಯಲ್ಲಿ "ಸಾಕ್ಷಾದರ್ಥವಿಷಯತ್ವಾತ್" ಎಂಬ ಹೇಡುವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಇಲ್ಲಿರುವ "ಆರ್ಥ"ಶಟ್ಟಕ್ಕೆ ಜ್ಞೇಯ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ವಿವಕ್ತಿಸಿದರೆ ಮೇಲಿನಪ್ರಕ್ಷೆಗೆ ಆವಶಾಶವಿಲ್ಲ.

### ಪ್ರಮಾಣಪದ್ಧತಿಗೂ ಹೀಗೆಯೇ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

भावदीपः – यत्तु प्रमाणपद्धताविदं च साक्षाज्ज्ञेयविषयीकारित्वात् केवलिम त्युच्यत इत्यादिवाक्यं तदप्येवं नेयम्॥ अनुप्रमाणस्येति ॥ यथार्थज्ञानसाधनस्येत्यर्थः। भाष्ये अनुमाद्या इत्याद्यशब्दोऽनुमाविशोषार्थापत्यादिपर इति भावेनाह – अनुप्रमाणाम नुमानमिति ॥ यथार्थज्ञानसाधनमनुमानमित्यर्थः॥ १८ ॥

ಪ್ರಮಾಣಪದ್ಧತಿಯಲ್ಲಿ 'ಇದಂ ಚ ಸಾಕ್ಷಾಕ್ ಜ್ಞೇಯವಿಷಯಾನಿಶ್ವಾಕ್ ಕೇವಲಂ ಇತ್ಯುಚ್ಛಕ್ಟ್' - ಇತ್ಯಾದಿಯಾದ ವಾಕ್ಟ್ರಗಣದೆ. ಆ ವಾಕ್ಟ್ರಗಣಗೂ ಕೂಡ ಈಗಾಗಲೇ ಮಾಡಿದ ವ್ಯಾಫ್ಯಾಸ್ಕ್ ಅನುಸಾರಯಾಗಿ ಅರ್ಥವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು. 'ಅನುಪ್ರಮಾಣಪ್ಟ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದಕ್ಕೆ ಯಥುರ್ಥನ್ನು ಮಾರ್ಯವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ 'ಅನುಮಾಧ್ಯು ಇದಕ್ಕೆ ಯರುರ್ಥನ್, ಭಾಷ್ಕರ್ವಿ ಅನುಮಾನವಿಶೇಷ ಎನಿಸಿದ ಅರ್ಥಾಪತ್ನಾದಿಗಳು ಎಂದರ್ಥ. ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ 'ಅನುಪ್ರಮಾಣವಿಶ್ ಅನುಮಾನವಿಶ್' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಯಥುರ್ಥನಾಧ್ಯವನ್ನು ಇದನವಾದ ಅನುಮಾನಮ್' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಯಥುರ್ಥನಾಧ್ಯನ್ನ ಇದನವಾದ ಅನುಮಾನ ಎಂದಿದರ ಅರ್ಥ.

# ್ಕ್ ಭಾವದೀಪದ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯ <sub>ಕ</sub>

- ಸೂಕ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಅಸತ್ ಶಬ್ದಪು ಭಾವಪ್ರಧಾನನಿರ್ದಿಷ್ಟವಾಗಿದೆ ಎಂದು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೇ ಸಿದ್ಘಾಂತದಲ್ಲೂ ಕೂಡ 'ಅಸದ' ವ್ಯಪರೇಶಾತ್' ಎಂಬುರನ್ನು ಅನುಷಂಗ ಮಾಡಬೇಕೆಂದು ಕೋರಿಸಿದ್ದಾರೆ.
  - 'ಅದ್ವ್ಯಃ ಸಂಭೂತಃ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕಕ್ಕೆ ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭಪರವಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡದಿದ್ದರೆ ಪೂರ್ವಪಕ್ತವನ್ನು ತಿಳಿಯುವುದೇ ಕಷ್ಟವಾಗಿದೆ. ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ನ್ಯಾಯಸುಧಯನ್ನು ನೆನಪಿಸಲಾಗಿದೆ.
- \* 'ನಾಸದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿರುವ 'ಆವರೀವ' ಎಂಬುದು ಯಬ್ ಲುಕ್ ಪ್ರಯೋಗ ಎಂದು ಹೇಳಿರುವುದು ಹಾಗೂ 'ಆ' ಎಂಬುದು ಆಸೀತ್ ಎಂಬರ್ಥದಲ್ಲಿ ಪ್ರಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳಿರುವುದು ಅತ್ಯಪೂರ್ವವಾದ ಅರ್ಥಗಳಾಗಿವೆ.
- 'ಅಥ' ಎಂಬ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿರುವ ಪದಕ್ಕೆ 'ಪ್ರಕರಣವಿಚ್ಛೇದ' ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಿರುವುದು ಅಪೂರ್ವವಾದದ್ದು.
- \* 'ಅಜಾಮೇಶಾಂ ಲೋಹಿತಶುಕೃತ್ವಪ್ಪಾಂ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಗೆ ಟೀಣೆಯಲ್ಲಿ ಅರ್ಥಪೇರದ್ವೆ ಸಂಗತಿಯೇ ಕಾಣಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ 'ಉತ್ತರಾರ್ಧದಲ್ಲಿರುವ ಕ್ರಿಯಾಪದಗಳಿಗೆ ಕರ್ಮಾಕಾಂಕ್ಷೆಯ ಪೂರಣಿಗೋಸ್ತರ' ಎಂಬ ಉತ್ತರವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.
- \* 'ತತ್ರ ದೃಷ್ಟಾನುಸಾರೇಣ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಠ ಶಾಕೃಕೈ ನಾನಾ ತರಹದಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಮತ್ತು 'ದೃಷ್ಟಮತಿ ಪ್ರಬಲಬಹುಪ್ರಮಾಣದರ್ಶನಂ ಮ' ಎಂಬ ಟೀಕಾಮಾಕೃಕೃ ಸಂಗತಿ ತೀಂಗಿಸಲು ಹಿಂದಿನ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಅಸ್ವಾರಸ್ಯ ತೋರಿಸಿದ್ದು ಅಪೂರ್ವವಾಗಿದೆ.

- \* ಯಾವುದು ಉತ್ತಮಪ್ರಮಾಣ? ಎಂಬುದರ ಸಮರ್ಥನೆ ಟೀಕೆಯಿಂದ ಸಷ್ಟವಾಗುವುದೇ ಇಲ್ಲ. ಇಂತಹ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಕೇವಲ ಸಾಕ್ಷಿಯಾಗರೀ ಭ್ರಮಪ್ರಮಾಸಾಧರಣವಾದ ಜ್ಞಾನವಾಗರೀ ಸ್ವತಿ ಬಿಟ್ಟು ಉಳಿದ ಜ್ಞಾನವಾಗರೀ ಉತ್ತಮಪ್ರಮಾಣವೆಂದು ತೀರಿಯಬಾರದು. ಶಾಸ್ತ್ರಾಮಕೂಲವಾದ ಯಾವುದೇ ಯಥಾರ್ಥಜ್ಞಾನವಿರಲಿ ಅದು ಉತ್ತಮಪ್ರಮಾಣವಾಗುತ್ತದೆಂದು ನಿಖರವಾಗಿ ತಿಳಿಸಿದ್ದಾರೆ.
- \* ಅನುಪ್ರಮಾಣವು ಸಾಕ್ಷಾದರ್ಥವಿಷಯಕವಾಗಬಹುದು. ಸಾಕ್ಷಾಶ್ ಷ್ಟೇಯವಿಷಯಕಾರಿ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಅಪೂರ್ವಪ್ರಮೇಯ ಇಲ್ಲಿದೆ. ಇದರ ಆಧಾರದಲ್ಲಿಯೇ ಪ್ರಮಾಣಪದ್ಧತಿಯನ್ನು ಅರ್ಥಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

'ಯುಕ್ತೇ: ಶಬ್ದಾಂತರಾಚ್ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

# ब्रह्मसूत्रम् – युक्तेः शब्दान्तराच ।।

ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಪರಮಾತ್ಯಮ ಪ್ರಕೃತಿ ಮೊದಲಾದ ಬೇರೆ ಪರಿಕರಗಳನ್ನು ಪಡೆದು ಸೃತ್ಯಿಯನ್ನು ಪ್ರಾರಂಭಿಸುತ್ತಾನೆ. ಶಕ್ತನಾದ ಪರಮಾತ್ಮರಿಗೆ ಪ್ರಕೃತ್ಯಾಧಿಗಳ ಅವಶ್ಯಕತೆ ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಕೇವಲ ಲೀರಗಾಗಿ ಮಾತ್ರ ಅದಲಂಬಿಸಿದ್ದಾನೆ. ಇದರಿಂದ ಅವನ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಕ್ಕೆ ಯಾವ ಬಗೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಚ್ಯುತಿ ಬರುವುದಿಲ್ಲ.

ಅರ್ಥ -- ಯುಕ್ಷೇ = ಲೀಲೆಯಾದ ಕೈಯಲ್ಲಿ ಕೋಲು ಹಿಡಿದು ಹೋಗುವ ವೃತ್ತಿಗೆ ಕುಂಟನೆಂದು ಯುರೂ ಹೇಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅದರಂತ ಭಗನಂತನೂ ಕೂಡ ಲೀಲೆಯಾದ ತನ್ನರೇ ಅಧೀನವಾದ ಪ್ರತ್ಯಾಧಿ ಸಾಧನಗಳನ್ನು ಆರಂಭು ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂಬುದು ಯುತ್ತಾಗುತ್ತದೆ. ತಬ್ಬಾತರಾಜ್ಯ : ತಪ್ಪಾತ್ ಶಕ್ತೋಬ್ ಎಂಬ ವಿಶೇಷಶ್ರತಿ ಪ್ರಮಾಣವಿರುವುದರಿಂದ ಈ ವಿಚಾರವು ಭಕ್ಷವಾಗುತ್ತದೆ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ತ

ಭಗವಂತನ ಸೃಷ್ಟಿ ಇತರ ಸಾಧನ ಗಳ ಮೂಲಕ

ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – ।। युक्तेः शब्दान्तराव ।।६।।

'साधनानां साधनत्वं यदाऽऽत्माधीनमिष्यते । तदा साधनसम्पत्तिरैश्वर्ययोतिका भवेत ।।'

> इत्यादेः साधनान्तरेण सृष्टिर्युक्ता । 'अद्भ्यः सम्भूतो हिरण्यगर्भ इत्यष्टौ' (महाना. १.१२.) इत्यादिशब्दान्तराच ।।६।।

ಅಮವಾದ - ಸೃಷ್ಟಿಗೆ ಯಾದ ಸಾಧನೆಗಳಿವೆಯೋ ಅವುಗಳಲ್ಲಿರುವ ಸಾಧನಕ್ಷವು ಪರಮಾತ್ಮನ ಅಧೀನವಾದಿ. ತನ್ನ ಅಧೀನವೇ ಆದ ಸಂಕರಣೆಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಂಡು ಸೃಷ್ಟಿಸುಗುವುದು ಪರಮಾತ್ಮನ ಉತ್ಕರ್ಷಕ್ಕೆ ಪೂರಕವೇ ಆಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಹೇಳುವ ಪ್ರಮಾಣವಾಕ್ಯಗಳಿರುವುದರಿಂದ ಪರಮಾತ್ಮನು ಬೇರೆ ಸಾಧನ ಪರಿಕರಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಂಡೇ ಜಗತ್ ಸೃಷ್ಟಿಯ ವ್ಯಾಪಾರದಲ್ಲಿ ನೀರು ಮೊದಲಾದವುಗಳಿಂದ ಚರ್ಚಮುಖ್ಯುಷ್ಟಮ, ಎಂಟು ದಿಕ್ ಪಾಲಕರು ಹುಟ್ಟುದರು ಇವೇ ದೊದಲಾದ ಆಗಮ ಪ್ರಮಾಣವಿಂದ ಇತರ ಸಾಧನೆಗಳಿಂದಲೇ ಭಗದಂತಮ ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ.

ಪ್ರತಿಪರಾರ್ಥ -- ಬೇರೆ ಸಾಧನಗಳನ್ನು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿ ಅವುಗಳಗೆ ಈಶ್ವರಾಧೀನತ್ತವನ್ನು ಒಪ್ಪುವುದಕ್ಕಿಂತ ಬೇರೆ ಸಾಧನಗಳೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಒಪ್ಪುವುದು ಸುಲಭವಲ್ಲವೆ? ಎಂಬ ಅಕ್ಷೀಪಕ್ಕೆ ಉತ್ತರಿಸುವವರಾಗಿ ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರವನ್ನು ವ್ಯಾಪ್ರಾನ್ನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಸಾಧನಾಣ = ಪ್ರಕೃತ್ಯಾದಿ ಸಾಧನಗಳಿಗೆ. ಸಾಧನಶ್ಯಂ = ಸಾಧನೆ ಆಗುವಿಕೆಯ ಅರ್ಹತೆಯು, ಯರ್ವಾ ಅರಾವಾಗೆ, ಅನ್ನಾಧೀನಂ = ಪರಮಾತ್ರನ, ಅಧೀನವೆಂದು, ಇಷ್ಠತೇ = ಒಪ್ಪಲಾಗುತ್ತದೋ, ತರ್ವಾ ಅವಾಗ ಸಾಧನನಂಪತ್ತಿ: = ಪರಿಕರಗಳ ಸಂಪತ್ತಿಯು, ಶಾಶ್ರರ್ಯವೋತಿಕಾ = ಭಗನೂತನ ವಶ್ವರ್ಯಕ್ಕೆ ಜ್ಞಾಪಕವೇ, ಭವೇಶ್ = ಆಗುತ್ತದೆ. ಇತ್ಯಾದೇ ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಆಗಮಗಳಿಂದ, ಸಾಧನಾಂತಲೀಣ = ತನಗಿಂತ ಭಿನ್ನವಾದ ಸಾಧನೆಗಳಿಂದ ಭಗವಂತನ ಸೃಷ್ಟಿಯು ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ಯಾರ್ಚ್ನ ವೀದಿನ ದೆಸೆಯಿಂದ, ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭ: ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭನು, ಸಂಭೂತ: ಹುಟ್ಟಿದನು. ಆಪ್ಟ್ = ಎಂಟು ಬಗೆಯ ದಿಕ್ ಪಾಲಕರು, ಸಂಭೂತ: ಹುಟ್ಟಿದರು. ಇತ್ಯಾದಿಶಬ್ಯಾಂತರಾಜ್ಯ = ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಆಗಮಪ್ರಮಾಣ ಇರುವುದರಿಂದ ಸೃಷ್ಟಿ ವ್ಯಾಪಾರದಲ್ಲಿ ತೊಡಗುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ.

### ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

'ಸತ್ವಾಚ್ಚಾವರಸ್ಯ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅದ್ವೈತಿಗಳ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

सत्तर्कतीपाविकः – 'सत्वाचावरस्य' इति यदुक्तं तत्प्रपश्चयति –
युक्तेरित्यादिना ।। साधनसत्तादेरीःक्रराधीनत्वेऽपि साधनसम्पत्तेरीशितव्यतया
भगवदैश्वर्यधोतकत्वेन उपयुक्तत्वात् 'अद्भवः सम्भूतो हिरण्यगर्भः इत्यष्ठी'
इत्यादि शब्दान्तर्गतघटादीनां कर्तृप्रयोज्यसाधनजन्यत्वदर्शनात् ।
प्रकृत्यादिसाधनैरीश्वरो जगत्सुजतीति युक्तमेव ।।

'ಸತ್ವಾಚ್ಯಾವರಸ್ಮ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದನ್ನೇ ವಿವರಣೆ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಸೂತ್ರ ಹೊರಟಿದೆ. ಸಾಧನ ಸಲಕರಣೆಗಳು ಈಶ್ವರನ ಅಧೀನವೇ ಆಗಿವೆ. ಇವುಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಈಶ್ವರನು ಸೃತ್ವಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ರಾನೆ. ತನ್ನ ಅಧೀನವಾದ ಸಾಧನ ಸಲಕರಣೆಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಂಡು, ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುವುದು ಅವನ ಪಶ್ಚರ್ಯಾಕ್ಟೆ ದ್ಯೋಡಕವಾಗಿದೆ. 'ಅದ್ಭೆ,' ಸಂಭೂತ: ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭ ಇತ್ಯಪ್ಪೌ' ಇತ್ಯಾರಿ ಪ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಸೇರಿರುವ ಘಟಾದಿ ಜಗತ್ರಿನ ಸೃತ್ಯಿಗೆ ಈಶ್ವರನು ಸಾಧನಸಲಕರಣೆಗಳನ್ನು ಮಾಧ್ಯಮವನ್ನಾಗಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಕೃತ್ಯಾದಿ ಸಾಧನಗಳಿಂದ ಈಶ್ವರನು ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂಬುದು ಯುಕ್ತವೇ ಆಗಿದೆ. ವಿವರಣೆ - ಪರಮಾತ್ವಮ ಯಾವುದೇ ಸಾಮಗ್ರೆಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷ ಪಡದೇ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃತ್ವ ಮಾಡಲು ಸಮರ್ಥನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಅರರೂ ಆ ಪರಿಕರಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ, ಸೃಕ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಅವನ ಮಹತ್ತಕ್ಕೆ ಚ್ಯುತಿ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಅನೇಕ ಸಾಧನ ಸಲಕರಣೆಗಳಿಂದ ಸೃಕ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದರೆ ಅವನ ವೈಭವವು ಹೆಚ್ಚಾಗುತ್ತದೆ. ಇದೊಂದು ಅವನಗೆ ರೀಲೆಯೂ ಕೂಡ ಆಗಿದೆ.

#### ತತ್ವಪ್ರ**ವೀಪ**

# तत्वप्रदीपः - युक्तेः शब्दान्तराच ।। अष्टौ लोकपालाः ।।

ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಸೂಚಿತವಾದ ಆಗಮಕ್ಕಿಂತ ಬೇರೆಯಾದ ಆಗಮವು ಇರುವುದರಿಂದ ಸಾಧನ ಪರಿಕರಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುವುದು ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಯುಕ್ತವೇ ಆಗುತ್ತದೆ. 'ಅಷ್ಟೌ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಅಷ್ಟರಿಕ್ಕಾಲಕರು ಎಂದರ್ಥ.

ವಿಶೇಷವಿಚಾರ - ಯಜುಸಂಹಿತೆಯಲ್ಲಿ ಬರುವ 'ಆರ್ರ್ಟ್ನ ಸಂಭೂತ: ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭ ಇತ್ತಪ್ಪ್ ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಗೆ 'ಆರ್ರ್ಟ್ನ ಸಂಭೂತ: ಮೊದಲಾದ ಆರು ಮಂತ್ರಗಳನ್ನು ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭ ಸಮರ್ವತಾಗ್ರೇ' ಎಂಬ ಎಂಟು ಮಂತ್ರಗಳನ್ನುಮಾನಾದಾಯಾಗೋದಿಸುತ್ತಿನಲ್ಲಿ ವಿವಿಶ್ಯಸ್ಥೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭನು ತನ್ನ ಪೂರ್ವವಿಸುವ ಎಂಬುದು ಆ ಶ್ರುತಿಯ ಮೇಲ್ಫೋಟದ ಆರ್ಥ. ಆರರ ಪ್ರಕೃತ ಹಂಪರವಾಗಿ ಇದನ್ನು ತತ್ನಪ್ರದೀಪದಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭನು ತನ್ನ ಪೂರ್ವವಿಸುವ ಜಾರಾಜ್ಞನೆ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅರ್ಥ. ಪರಮಾತ್ರನು ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭನನ್ನು ನೇರವಾಗಿ ಸ್ಪತ್ನಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ, ಇದರಂತೆ ಅಷ್ಟ್ ಎಂಬು ಪದದಿಂದ ಅಷ್ಟರಿತ್ಯಾಂತರನ್ನು ಸ್ಥಮಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ, ಇದರಂತೆ ಅಷ್ಟೌ ಎಂಬು ಪದದಿಂದ ಅಷ್ಟರಿತ್ಯಾಂತರನ್ನು ಹೇಳಾದ್ದರೆ. ಉಪಲಕ್ಷಣಯಾ ಸಹಲದೇವರೆಗಳನ್ನು ಇದರಿಂದ ಎಪ್ಪನಚೀತು. ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭನಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲರ್ ಸಕ್ಕು ರೇವತೆಗಳೂ ಕೂಡ ತಮ್ಮ ಪ್ರಾಟೀನ ಕರ್ಮದ ಅಧೀನವಾಗಿಯೇ ಪರಮಾತ್ರದ ದೆಯಾಂದ ಸ್ವಪ್ತಿಯನ್ನು ಹೊಂದಿದ್ದಾರೆ. ಹೀಗೆ ಪರಮಾತ್ರಮ ನೇರವಾಗಿ ಸಕಲ ದೇವತೆಗಳನ್ನು ಸ್ವತ್ತಿ ಮಾಡಿರುವುದಿಲ್ಲ. ತಮ್ಮ ಪ್ರಭವತ್ಯೂಸ್ವರ ಪ್ರಾಟೀನಕರ್ಮನನ್ನು ಅಪೇಟ್ಟಿಸಿ ಸ್ವತ್ತಿ ಮಾಡಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಈ ಶ್ರತಿ ಹೇಗುತ್ತಿದೆ. ಇಲ್ಲಿರುವ ಆಪ್ ಶೆಟ್ಡವೆ ಪ್ರಾಟೀನಕರ್ಮದ್ದ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಈ ಶ್ರತಿ ಹೇಗುತ್ತಿದೆ. ಇಲ್ಲಿರುವ ಆಪ್ ಶೆಟ್ಡವೆ ಪ್ರಾಟೀನಕರ್ಮದ್ದ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಈ ಶ್ರತಿ ಹೇಗುತ್ತಿದೆ. ಇಲ್ಲಿರುವ ಆಪ್ ಶೆಟ್ಡವೆ ಪ್ರಾಟೀನಕರ್ಮಥ್ಯದ ಪ್ರಕ್ಷಿ ಪರ್ವತಿನ ಪ್ರಾಟೀನಕರ್ಮದ್ದ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಈ ಶ್ರತಿ ಹೇಗುತ್ತಿದೆ. ಇಲ್ಲಿರುವ ಆಪ್ ಶೆಟ್ಟವೆ ಪ್ರಾಟೀನಕರ್ಮಗರ್ಥದ ಆರ್ಲಿ ಪ್ರಯಾತ್ರವಾಗಿದೆ.

## ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

#### ಈಶ್ವರಾತಿರಿಕ್ಕ ಸಾಧನೆ ಇದೆ

तत्वप्रकाशिका – ननु साधनान्तरमभ्युपगम्य तस्यैश्वराधीनत्वकथनाहर् साधनाभावकथनमेव साधनशून्यस्य सृष्ट्यादिकर्तृत्वाभ्युपगमे महिमाधिक्यलाभादित्याशङ्कां परिहरत्सूत्रमुपन्यस्य व्याचष्टे ॥ युक्तेरिति ॥

ಈಶ್ವರನಿಗಿಂತ ಅತಿರಿಕ್ತವಾದ ಸಾಧನೆಯನ್ನು ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಒಪ್ಪಬೇಕು. ಮತ್ತು ಅದಕ್ಕೆ ಭಗದಧೀನತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪಬೇಕು. ಇದನ್ನೆಲ್ಲಾ ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಿಂತ ಈಶ್ವರನಿಗಿಂತ ಅತಿರಿಕ್ತವಾದ ಸಾಧನವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಶ್ರೇಷ್ಠವಾಧನೆಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಳ್ಳದೆ ಸೃಷ್ಟ್ಯಾದಿವ್ಯಾಪಾರವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಒಪ್ಪುವುದರಿಂದ ಭಗದಂತನಲ್ಲಿ ಅತಿಕೆಯಮಹಿಮೆಯ ಲಾಭವಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು ಪರಿಷಾರ ಮಾಡಲು ಮುಂದಿನಸೂತ್ರ ಹೊರಟದೆ. ಅದನ್ನು ಯುಕ್ತೇಗ್; ಎಂಬುದಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

## ಮಹಿಮಾಧಿಕ್ಯಕ್ಕೆ ಭಂಗವಿಲ್ಲ

तत्वप्रकाशिका – न महिमाधिक्यलाभाय साधनाभावोऽभ्युपेयः । साधनान्तरेण सृष्टेरपि युक्तत्वात् महिमाबिरोधित्वात् स्वाधीनसाधनैः प्रवृत्तरप्यैःवर्ययोतकत्वस्य साधनानामिति वाक्यसिद्धत्वाञ्चोकसिद्धत्वाच ।

ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಮಹಿಮಾಧಿಕ್ಕ ಇರುವ ಸಾಧನವನ್ನು ಅಲ್ಲಗಳೆಯುವ ಅವಶ್ಯಕತೆಯಲ್ಲ. ಸೃಷ್ಟಿಯು ನಡೆಯಬೇಕೆಂದರೆ ಭಗದಧೀನವಾದ ಸಾಧನವನ್ನು ಒಪ್ಪಲೇಬೇಕು. ಇದರಿಂದ ಸೃಷ್ಟಿಯು ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಮತ್ತು ಭಗನಂತನ ಮಹಿಮೆಗೂ ಕುಂಡ ವಿರೋಧ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ತನ್ನ ಅಧೀನವೇ ಆದ ಸಾಧನಗಳಿಂದ ಸೃಷ್ಟಿಯ ವ್ಯಾಪಾರವನ್ನು ಮಾಡಿದರೆ ಅದು ಐಶ್ವರ್ಯಕ್ಕೆ ದ್ಯೊತಕವಾಗುತ್ತದೆ ಹೊರತು ವಿರೋಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ವಿಷಯವು 'ಸಾಧನಾನವರ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಉದಾಹರಿಸಿದ ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಲೋಕದಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ತನ್ನ ಅಧೀನರಾದ ಸೇವಕಜನರಿಂದ ರಾಜನು ಕೆಲಸ ಮಾಡಿಸುವುದು ಕಂಡಿರುತ್ತದೆ.

#### ಸಾಧನ ಪರಿಕರಗಳಿವೆ ಎಂದೇಕೆ ಆಗ್ರಹ ?

## तत्वप्रकाशिका – तर्सुभययापिमहिमोत्कर्षसिद्धौ किं साघनसत्त्व-पक्षाग्रहेणेति चेन्न ।

ಪರಮಾತ್ಪಾಗೆ ಸಾಧನಗಳು ಇರಲಿ ಬಡಲಿ ಅವನ ಮಹಿಮೆಯ ಉತ್ಕರ್ಷದ ಸಿದ್ಧಿಗೆ ಯಾವುದೇ ಅಡ್ಡಿಯಲ್ಲ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಸಾಧನಗಳನ್ನು ಒಪ್ಪಲೇಬೇಕೆಂಬ ಆಗ್ರಹವಣೆ? ಈ ಪ್ರಶ್ರೆಯು ಅಸಂಗತ.

#### ಪ್ರಮಾಣವಿದ್ದಾಗ ಒಪ್ಪಲೇ ಬೇಕು

## तत्त्वप्रकाशिका – निरपेक्षतया स्रष्टृत्वस्योभयपक्षेऽपि साम्येन महिमोत्कर्ष-लाभसाम्येऽपि साधनसत्वाभ्युपगमेनैकाकिनः सकाशात्सोपस्करस्याधिकोत्कर्ष-लाभात् 'अद्भ्यः सम्भूतः' इत्यादौ प्रतीतेश्च तत्राग्रह इति भावः ।

ಪರಮಾತ್ಮನು ಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಪಡದ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಿದರೆ ಮತ್ತು ಸಾಧನೆಯನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಿದರೆ ಮಹಿಮೋತ್ಕರ್ಷವು ಲಾಭವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬುದು ಸಮಾನ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಏಕಾಕಿಯಾಗಿ ಎಲ್ಲವನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಎಂಬ ವಿಷಯಕ್ಕಿಂತಲೂ ಸಾಧನಸಹಿತವಾಗಿ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂಬುದು 'ಇನ್ನು ಹೆಚ್ಚಿನ ಉತ್ಕರ್ಷಕ್ಕೆ ಕಾರಣವಾಗಿದೆ. 'ಆದ್'ಭ್ಯ: ಸಂಭೂತ:' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಂಡು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಿರುವುದರಿಂದ ಸಾಧನೆಗಳ ಸತ್ಯವಿಷಯದಲ್ಲಿ ನಾವು ಆಗ್ರಹವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದೇವೆ.

#### ಹಿಂದಿನ ಪ್ರತಿಯನ್ನು ಸಂಗ್ರಹಿಸಬೇಕು

## तत्वप्रकाशिका – प्राचीनश्रुतिसंङ्गहार्यं शब्दान्तरादित्युक्तम् ॥ १९ ॥

'ಸತ್ವಾಚ್ಚಾವರಸ್ಥ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಉದುಹರಿಸಿದ 'ಅದ್'ಭ್ಯ: ಸಂಭೂತ: ಪೃಥಿವೈರಾಷಚ್ಚ' ಮತ್ತು 'ತಮ ಆಸೀತ್' ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಶ್ರುತಿಗಳ ಸಂಗ್ರಹಕ್ಕೆ 'ಶದ್ಧುಂತರಾತ್' ಎಂದು ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ.

#### ಭಾವದೀಪ

#### ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಹೇತುವಿಗೆ ಅನ್ವಯಕ್ರಮಚಿಂತನೆ.

भावदीपः -॥ युक्तेः शब्दान्तराच्च ॥ १९ ॥ युक्तेरिति सौत्रहेतोयोंग्य-साध्यान्वयायोक्तचोद्यं निराह - न महिमेति ॥ भाष्यं सौत्रानुगुण्याय हेतुत्वेन व्याचष्टे - साधनान्तरेणेति ॥ युक्तत्वादित्येतद्व्यनक्ति - महिमेति ॥ कृत इत्यत इत्यादोरित्यन्तभाष्यार्थमाह - स्वाधीनेति ॥

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ಯುಕ್ತೇ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇತುವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದಕ್ಕೆ ಯೋಗ್ಯವಾದ ಸಾಧ್ಯದ ಜೊತೆ ಅನ್ನಯವನ್ನು ತೋರಿಸಬೇಕು. ಅದಕ್ಕಾಗಿ ಹಿಂದೆ ಮಾಡಿದ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಬೇಕು. ಈ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ 'ನ ಮಹಿಮಾ' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕಾಪಂಕ್ರಿಯು ಹೊರಟಿದೆ. ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ ಭಾಷ್ಠವು ಹೊರಟಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಉಪಜಾದನೆ ಮಾಡಲು ಹೇತುತ್ತೇನ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲು "ಸಾಧನಾಂತರೇಣ' ಎಂಬ ಟೀಕಾ ಹೊರಟಿದೆ. 'ಯುಕ್ತತ್ರಾತ್' ಎಂಬುದನ್ನೇ ಮಹಿಮಾ ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. 'ಇತ್ಯಾದಿ' ಎಂಬಲ್ಲಿಯತನಕ ಇರುವ ಭಾಷ್ಠವನ್ನು 'ಸ್ವಾಧೀನ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. 'ಇತ್ಯಾದಿ' ಎಂಬಲ್ಲಿಯತನಕ ಇರುವ ಭಾಷ್ಠವನ್ನು 'ಸ್ವಾಧೀನ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

## ಲೋಕವತ್ ಎಂಬುದರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ.

भावदीप: - आदिपदार्थमाह - लोकेति ।। लोके नानाशिल्पेषु निपुणस्य स्वयमेव साधनसंपादनेन कार्यकारणदर्शनादिति भावः॥ प्राचीनेति ।। सत्वाच्वत्यत्रोक 'अद्भ्यः संभूतः पृथिव्यै रसाच्च' इति श्रुतेः तथा 'तम आसीत्' इति श्रुतेश्च संग्रहार्थमित्यर्थः।

ಭಾಷ್ಕರಲ್ಲಿರುವ 'ಆರಿ'ಪದದ ಅರ್ಥವನ್ನು 'ಲೋಕಿಸಿದ್ದಕ್ಕಾಚ್ಟ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಶಿಲ್ಪಿಗಳಲ್ಲಿ ಯಾರು ನಿರ್ವಣಕಾಗಿರುತ್ತಾರೋ ಅವನು ಸ್ವತಃ ತಾನೇ ಎಲ್ಲ ಪರಿಕರಗಳ ಸಂವಾದನೆಯನ್ನು ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. ತನ್ನೂಲಕವೇ ಕೆಲಸವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಇದು ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಕೆಂಡಿದೆ. ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ 'ಪ್ರಾಚೀನಶ್ರುತಿಸಂಗ್ರಹಾರ್ಥಂ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಹಿಂದೆ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ ಶ್ರುತಿಗಳೆಂದರೆ 'ಸತ್ಕಾಚ್ಟ' ಎಂಬ ಸಂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಕ್ತು 'ಆಧ್ಯ್ಯ: ಸಂಭೂತ, ಪೃಥಿವೀ ರಶಾಚ್ಛ' ಎಂಬ

ಶ್ರತಿ ಹಾಗೇ 'ತಮ ಆಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿ ಇವುಗಳನ್ನು ಸಂಗ್ರಹ ಮಾಡುವುದಕ್ಕೋಸ್ಥರ ಎಂಬುದು ಇಗರ ಅರ್ಥ.

#### ಪುನ: ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಏಕೆ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದರು

भावदीपः – प्राचीनश्रुतिसत्वेऽय्येतदुक्तिः सुधोक्तदिशा कथित्रप्राचीन-श्रुतेरन्यथानयनशङ्कायामपि नेह तथा हिरण्यगर्भसृष्टावेवाबादि साधनप्रतीतिरिति सूचनायेति भावः। (हिरण्यगर्भः अद्भयः संभूतः इत्यष्टौ दिक्पाला अपि अद्भयः संभूता इति तत्वप्रदीपे ।) ॥ १९ ॥

ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ ಶ್ರುತಿಗಳಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಪುನಃ 'ಅಧ್ಯ: ಸಂಭೂತಃ ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಜ್ ಇತ್ಯಪ್ಟ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಎಕೆ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದರು? ಎಂದರ ನ್ಯಾಯಾಧಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದಂತೆ ಕಥಂಚಿತ್ ಪ್ರಾಚಿನಶಕ್ತುತಿಗಳಿಗೆ ಅನ್ಯಥಾ ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡುವ ಸಂದರ್ಭವಿದೆ. ಆದರೆ ಪ್ರಕೃತ ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭ ಸೃತ್ಯಿಯಲ್ಲಿ ಆಟಾದಿಪಾಧನಪ್ರತೀತಿಯು ಹಾಗೆ ಬರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದನ್ನು ತಿರಸುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಶ್ರುತಿಯನ್ನುಪತ್ರತ್ಯೇತವಾಗಿ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

# [ ಭಾವದೀಪದ ವೈಶಿಷ್ಟ್<u>ರ</u> ]

- ಪರಮಾತ್ಯನು ಸಾಧನಗಳ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಅವುಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೆ. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ 'ರೋಕಿಸಿದ್ದತ್ತಾತ್' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದಕ್ಕೆ ನಾನಾಶಿಲ್ಪಿಗಳಲ್ಲಿ ನಿಪುಣನಾದವನು ಸ್ವತಃ ತಾನೇ ಸಾಧನಸಂಪತ್ರಿಗಳನ್ನು ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಸುಂದರವಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ.
- \* 'ಅದ್ವ್ಯ: ಸಂಭೂತ: ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭ ಇತ್ಯಪ್ಪೌ' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯನ್ನು ಏಕೆ ಉಲ್ಟೇಖ ಮಾಡಿದರು. ಹಿಂದೆ ಉಲ್ಟೇಖ ಮಾಡಿದ ಶ್ರತಿಗಳಿಂದಲೇ ಪ್ರಮೇಯವು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತಿತ್ತಲ್ಲವೇ ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೂ ಸುಂದರವಾಗಿ ಉತ್ಪರಿಸಿದ್ದಾರೆ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

#### 'ಪಟವಚ್ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

#### ब्रह्मसूत्रम् – पटवच ॥

ಪರಮಾತ್ವನು ಯಾವ ಪ್ರಕೃತ್ಯಾದಿಗಳನ್ನು ಪಡೆದು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾರೋ ಅಂತಹ ಸಾಮಗ್ರಿಗಳು ಪರಮಾತ್ವನಿಗಿಂತ ಭಿನ್ನವೇ ಆಗಿರುತ್ತವೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅನುಮಾನ ಪ್ರಮಾಣವಿದೆ. ಜಗತ್ತಿನ ಸೃಷ್ಟಿಯು ಕರ್ತೃವಾದ ಜೀವನಿಗಿಂತ ಭಿನ್ನವಾದ ಸಾಮಗ್ರಿಗಳಿಂದ ಉಂಟಾಗಿದೆ ಬಟ್ಟೆಯ ಸೃಷ್ಟಿಯಂತೆ.

ಅರ್ಥ -- ಪಟಪತ್ತ : ಬಟ್ಟೆಯ ಸೃಷ್ಟಿಯಂತೆ ವಿಶ್ವರ ಸೃಷ್ಟಿಯೂ ಕೂಡ ಕರ್ತೃವಾದ ಜೀವನಿಗಿಂತ ಭಿನ್ನವಾದ ಸಾಮಗ್ರಿಗಳಿಂದ ಉಂಟಾಗಿದೆ. ಅನುಮಾನ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ಹೀಗೆ ತಿಳಿಯಬೇಕು - 'ವಿಮತಾ ಸೃಷ್ಟಿ ಕರ್ತೃಭಿನ್ನಸಾಧನಾಧ್ಯಾ ಸೃಷ್ಟಿತ್ರಾತ್ ಪಟಸೃಷ್ಟಿವತ್'.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ

ಹಿಂದಿನ ಪ್ರಮೇಯದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿಯ ಆಧಾರ

#### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – ॥ पटवच ॥७॥

## साधनान्तरेण हि पटादिसृष्टिर्दृष्टा ।।७।।

ಅನುವಾದ - ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಕರ್ತೃವಿಗಿಂತ ಬೇರೆಯಾದ ಸಾಧನೆಗಳಿಂದ ಬಟ್ಟೆ ಮೊದಲಾದ ವಸ್ತುಗಳು ಹುಟ್ಟುವುದು ಕಂಡಿದೆ.

> ಪ್ರತಿಪರ್ಕಾ -- ಕೇವಲ ಶ್ರತಿಯಿಂದಷ್ಟೇ ಸಿದ್ಧವಾಗಿರುವುದಲ್ಲ. ಯುಕ್ತಿಯಿಂದಲೂ ಕೊಡ ಸಾಧನೆಗಳು ಸೈಟ್ಟ್ ಅವಿವಾರ್ಯವೆಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಇದನ್ನು ಸೂತ್ರಕಾರೇ ಸಮರ್ಥನ ಮಹುತಿತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಸಾಧನಾಂತರೇಣ - ಕರ್ತೃವಿಗಿಂತ ಅತಿರಿಕ್ತವಾದ ಬೇರೆ ಸಾಧನೆಗಳಿಂದ, ಪಟಾರ್ಬ್ಯರ್ಟ್ನಫ್ಟ್ ಪ್ಯಾ - ಬಟ್ಟೆ ಮೊದಲಾದವುಗಳ ಹುಟ್ಟುವಿಕೆಯು ದೃಷ್ಟ ಕಂಡಿದೆ.

## ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

## ವಿರೋಧವಿಲ್ಲದಿದ್ದಾಗ ಲೋಕ ದೃಷ್ಟಾಂತ ಒಪ್ಪಬಹುದು

तत्त्वप्रदीपः - पटवच ।। यथा पटादिसृष्टिः साधनान्तरकृता तथा जगत्सृष्टिरिति युक्ता । विरोधाभावात् । स्वातन्त्र्यस्यैव निषिद्धत्वात् । 'यत्र अविरोधः तत्र दृष्टानुसारः साधुः' इति ।

ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಪಟಾದಿಸ್ಪತ್ನಿಯು ಮತ್ತೊಂದು ಹತ್ತಿ, ನೂಲು ಮೊದಲಾದ ಮತ್ತೊಂದು ಸಾಧನೆಗಳಿಂದ ನಿರ್ಮಿತವಾಗಿದೆಯೋ, ಅದರಂತೆ ಜಗತ್ತಿನ ಸೃತ್ಯಿಯೂ ಕೂಡ ಮತ್ತೊಂದು ಸಾಧನದಿಂದಲೇ ಆಗಿದೆ. ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಯಾವುದೇ ವಿರೋಧವು ಇಲ್ಲ. ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನಷ್ಟೇ ಪಟಾದಿಸ್ಪತ್ನಿಯಲ್ಲಿ ನಿಷೇಧ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಎಲ್ಲಿ ವಿರೋಧ ಇರುವುದಿಲ್ಲವೋ, ಅಲ್ಲಿ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಕ್ಟೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುವುದು ಸಾಧುವೇ ಆಗಿದೆ.

ವಿವರಣೆ - ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷದೃಷ್ಟಾಚವಿದ್ದಾಗ ಯಾವುದೇ ವಿರೋಧ ಇಲ್ಲ ಎಂದರೆ ಆದಕ್ಕನುಗುಣವಾಗಿ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ವ್ಯಾಷ್ಟಾನ ಮಾಡಬೇಕು. ಜಗತ್ರಿನಲ್ಲಿ ಒಟ್ಟೆಯ ಸ್ಥೆಪ್ರಿಯಾಗಬೇಕೆಂದರೆ ಅದರ ಹಿಂದೆ ನೂಲು, ಹತ್ತಿ ಮೊದಲಾದ ಸಲಕರಣೆಗಳನ್ನು ಕುರುಬನು ಅವೇಷ್ಟಿಸುತ್ತಾನೆ. ನೂಲು, ಹತ್ತಿ ಇವುಗಳನ್ನು ಅವೇಷ್ಟೇ ಪಡದೇ, ಪಟವನ್ನು ಕುರುಲನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಲಾರ. ಅದರಂತೆ ಪರಮಾತ್ರನೂ ಕೂಡ ಈ ಜಗತ್ರನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಮೂಲ ಕಾರಣವಾದ ಪ್ರಕೃತಿ, ತದ್ವಿಕಾರಮಾದ ಪಂಚ್ರರೂತಗಳು ಇವುಗಳನ್ನು ಅವೇಷ್ಠೆ ಪಟ್ಟು, ಜಗತ್ರನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಒಂದು ಮಾತ್ರ ವೃತ್ಮಾಸ. ಹತ್ತಿಯಾಗಲೀ, ನೂಲುಗರೀ ಕುಲುವು ಅಧೀನವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಪರಮಾತ್ರನು ಅಪೇಷ್ಠೆ ಪಡುವ ಪ್ರಕೃತಿ ಹಾಗೂ ತದ್ದಿಕಾರಗಳು ಪರಮಾತ್ರನ ಅಧೀನವೇ ಆಗಿತ.

#### ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

#### ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸಾಧನಗಳಿವೆ

## तत्वप्रकाशिका – साधनसङ्गावस्य युक्तिसिद्धत्वाच तत्राग्रह इत्यर्यप्रतिपादकं सूत्रमुपन्यस्य व्याचष्टे ॥ पटवचेति ॥

ಸಾಧನದ ಇರುವಿಕೆಯು ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸಾಧನವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಸೃತ್ನಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂಬ ಆಗ್ರಹವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತೇವೆಂದು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಪಠಿಸಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ 'ಪಟವಚ್ಚ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ.

#### ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿಪ್ರಮಾಣ

## तत्वप्रकाशिका – विप्रतिपन्ना सृष्टिः कर्तृब्यतिरिक्तसाधनसाध्या सृष्टित्वात्पटसृष्टिवदित्यर्थः ।।

ಕರ್ತ್ಯವಿಗಿಂತ ಅತಿರಿಕ್ತವಾದ ಮತ್ತೊಂದು ಸಾಧನೆಯು ಇದೆಯೋ ಇಲ್ಲವೋ ? ಎಂಬ ವಿವಾದವಿರುವ ಸೃತ್ಯಿಯು ಕರ್ತೃಭನ್ನವಾದ ಮತ್ತೊಂದು ಸಾಧನದಿಂದ ಸಾಧ್ಯವಾಗಿದೆ. ಸೃತ್ಯಿಯಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಪಟಸೃತ್ವಿಯಂತೆ. ಹೀಗೆ ನಿರ್ದುಷ್ಟವಾದ ಅನುಮಾನದಿಂದ ಕರ್ತ್ಯವಿಗಿಂತ ಅತಿರಿಕ್ರವಾದ ಸಾಧನಾಂತರವು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

#### 'ಯಥಾ ಪ್ರಾಣಾದೀ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

## ब्रह्मसूत्रम् – यथा प्राणादिः ॥

ಪ್ರಕೃತ್ಯಾದಿ ಸಾಮಗ್ರಿಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರ ಸಾಧನಗಳಲ್ಲ. ಯಾವ ರೀತಿಯಾಗಿ 'ಯಃ ಪ್ರಾಣೇ ತಿಷ್ಠನ್' ಎಂಬ ಪ್ರತಿಯು ಪ್ರಾಣ, ರೇಹ ಮೊದಲಾದ ಮ್ರಾಗಳಲ್ಲಿ ಭಗವಂತನು ನೆರೆಸಿ ವ್ಯಾಪಾರಗಳನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾರೆಂದು ಹೇಳುವುದರ ಮೂಲಕ ಅವುಗಳಿಗೆ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನು ತಿಳಿಸುತ್ತಿದೆಯೋ ಅದರಂತೆ' ಪ್ರಕೃತಿಂ ಪುರುಷಂಚೈವ್ ಇತ್ಯಾದಿ ಪ್ರತಿಯೂ ಕೂಡ ವಿಶ್ವಕಾರಣವಾದ ಪ್ರಕೃತ್ಯಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಭಗವಂತನು ಪ್ರವೇಶ ಮಾಡಿದ್ದಾನೆಂದು ತಿಳಿಸುತ್ತಿದೆ. ಪ್ರಾಣಾದಿಗಳು ಅಸ್ವತಂತ್ರ ಸಾಧನವಾದಂತೆ ಈ ಪ್ರಕೃತ್ಯಾದಿಗಳೂ ಕೂಡ ಅಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

ಅರ್ಥ -- ಯಥಾ ಪ್ರಾಣಾದೀ - ಯಾವ ರೀತಿಯಾಗಿ 'ಪ್ರಾಣೀ ತಿಪ್ಪನ್' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಈಶ್ವರನ ಪ್ರವೇಶದಿಂದ ಪ್ರಾಣಾದೀಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರ ಸಾಧನವಲ್ಲವೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಈಶ್ವರನ ಪ್ರವೇಶವೇ ದೃರ್ಥವಾಗುತ್ತದೋ, ಆರಂಭ 'ಪ್ರಕೃತಿ ಪ್ರಯುಪ ಪುಕ್ಷವ' ಇತ್ಯಾದಿ ತ್ರುತಿಗಳು ಹೇಳುತ್ತಿರುವ ಸಾಧನಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಈಶ್ವರನ ಪ್ರವೇಶವಿರುವುದರಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರ ಸಾಧನಗಳಾಗುವುದಿಲ್ಲ.

> ॥ ಶ್ರೀವೇದವ್ಯಾಸದೇವರಿಂದ ರಚಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ಬ್ರಹ್ಮಮೀಮಾಂಸಾಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು॥

> > ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಠ

ಕೂರ್ಮ ಪುರಾಣದ ಆಧಾರ

ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – ।। यथा प्राणादिः ।।८।।

## तच साधनजातं तेनानुप्रविष्टमेव यथा शरीरेन्द्रियादिः ।

ಅನುವಾದ - ಪರಮಾತ್ರಮ ಸೃಷ್ಟಿಯ ವ್ಯಾಪಾರದಲ್ಲಿ ತೊಡಗಲು ಯಾವ ಸಾಧನ-ಸಮೂಹವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೊ ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಸ್ವತ: ಅವನೇ ಪ್ರವೇಶವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಶರೀರ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಂತೆ. ಹೀಗೆ ಕೂರ್ಮಪುರಾಣವು ಹೇಳಿದೆ. ಪ್ರತಿಪರಾರ್ಥ -- ಕರ್ತೃವಿಗಿಂತ ಅತಿರಿಕ್ತವಾದ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವನ್ನು ಒಪ್ಪುಹುದಲ್ಲವ? ಎಂದು ಆಶಂತಿಸಿ ಪರಿಹಾರ ನೀಡುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು ವ್ಯಾಪ್ಸಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಯರ್ಕಾ ಹೇಗೆ, ತಚ್ಚ- ಆ, ಸಾಧನಜಾತಂ -ಪ್ರಶಕ್ಷಿತ್ಕಾಧಿ ಸಾಧನಸಮೂಹವು, ತೇನ - ಆ ಪರಮಾತ್ರನಿಂದ, ಅಮತ್ಪವಿಷ್ಯರಿಸುವ - ಪ್ರವೇಶಿಸಲಭಿವರ್ಧೆ ಆಗಿದೆ.

ನಾರಾಯಣನ ಜಗತ್ಪ್ರವೇಶ

## ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –

'प्रकृतिं पुरुषं चैव प्रविस्य पुरुषोत्तमः । क्षोभयामास भगवान् सृष्टवर्थं जगतः प्रमुः ॥' इति कौर्मे ॥८॥

# ।। इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादाचार्यविरचिते

## ब्रह्मसूत्रभाष्ये आरम्भणाधिकरणम् ।। ६ ।।

ಅನುವಾದ - ಪ್ರಕೃತಿ, ಚರ್ತುಮುಖಬ್ರಹ್ಮ ಇವರ ಒಳಗೆ ಪುರುಷೋತ್ತನು ಪ್ರವೇಶವನ್ನು ಮಾಡಿ ಜಗತ್ತಿನ ಸೃಷ್ಟಿಗಾಗಿ ಅವುಗಳನ್ನು ಉನ್ನುಖವಾಗಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಸಾಧನಗಳು ಭಗವಂತನಿಂದ ಅನುಪ್ರವೇಶವನ್ನು ಪಡೆದಿವೆ ಎಂದು ಎಕೆ ಒಪ್ಪವೇಕು ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಪ್ರಕೃತಿಂ = ಪ್ರಕೃತಿಯನ್ನು, ಪ್ರಲುಷಂ = ಜೀವನನ್ನು, ಪ್ರವಿಶ್ಯ = ಪ್ರವೇಶಮಾಡಿ, ಪುರುಷೋತ್ತಮಾದ, ಭಗವಾನ್ = ನಾರಾಯಣನು, ಸೃಷ್ಟರ್ಥಂ ಸೃಷ್ಟಿಗೋಷ್ಕರ, ಜಗತಃ = ಜಗತ್ರನ್ನು, ಕ್ಷೋಭಯವರ್ಯ = ಉದ್ಯಕ್ಷಗಳನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿದನು.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮದಾನಂದತೀರ್ಥಭಗವತ್ತಾದಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಬ್ರಹ್ನಸೂತ್ರಭಾಷ್ಯದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದದಲ್ಲಿ ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು॥

#### ಸತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

### ಸಾಧನತ್ವಾದಿಗಳು ಪರಮಾತ್ತನ ಅಧೀನ

सत्तर्करीपाविकः - 'साधनानां साधनत्वम्' इति हि उक्तम्; तत्स्पष्टयति - ययेत्यादिना ।। 'यः पृथिवीमन्तरो यमयिति' इत्यादिना सवान्तर्पामित्वश्रवणाद् विष्णोर्पुक्तं तदयीनत्वं प्रकृत्यादि साधनानाम् इत्यर्पः ।।

ಸಾಧನ ಪರಿಕರಗಳಿಗೆ ಸಾಧನಾತ್ರಾದಿಗಳು ಹೇಗೆ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಯತು ಎಂಬುದನ್ನೇ ಸಪ್ಪಪಡಿಸಲು 'ಯಥಾಪ್ರಾಣಾದೀ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೂರಟದೆ. 'ಯಃ ಪೃಥಿವೀಮಂತರೋ ಯಮಯತಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿವಾಕ್ಕಗಳ ಆಧಾರದಿಂದ ಪರಮಾತ್ರವು ಸರ್ವಾಂತರ್ಯಾಮಿ ಯಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಶ್ರುತವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಕೃತ್ಥಾದಿಸಾಧನಗಳಲ್ಲಿ ಪರಮಾತ್ರವ ಅಂತರ್ಯಾಮಿಯಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಪರಮಾತ್ರತ ಅಧೀನವೇ ಆಗಿವೆ ಎಂಬುದು ಇದರಿಂದ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗುತ್ತದೆ.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಪದ್ಮನಾಭತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾದಳಿಯಲ್ಲಿ ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು॥

#### ತತ್ರಪ್ರದೀಪ

## ಅಧಿಕರಣದ ಸಂದೇಹ ಹಾಗೂ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ

तत्वप्रदीपः – अत्र स्वतन्त्रकारणं विषयः । तत् किं ब्रह्मणोऽन्यदप्यस्ति उत नेति सन्दिह्मते । अत्राऽयं पूर्वपक्षः । अस्ति अन्यदिष कारणं बहु स्वतन्त्रं जगतः लौकिककार्येषु तथा दृष्टेः । निह केवलकुलालमिहिम्नैव करीरकरकादीनां सृष्टिः । मृद्दण्डचक्रसलिलादिसामर्प्यसहकृतैव । ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರಕಾರಣವಾದದ್ದು ವಿಷಯವಾಗಿದೆ. ಈ ಸ್ವತಂತ್ರಕಾರಣವು ಬ್ರಹ್ಮನಿಗಂತ ಬೇರೆಯಾದದ್ದು ಇದೆಯೋ, ಇಲ್ಲವೋ ? ಎಂಬುದು ಸಂದೇಹ. ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಹೀಗಿದೆ - ಬ್ರಹ್ಮನಿಗಂತ ಆತಿರಿಕ್ತವಾದ ಅನೇಕೆ ಸ್ವತಂತ್ರ ಕಾರಣಗಳಿವೆ. ಲೌಕಿಕ ಕಾರ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಅನೇಕ ಸ್ವತಂತ್ರಕಾರಣಗಳಿರುವುದೇ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ. ಕೇವಲ ಕುಲಾಲನ ಮಹಿಮೆಯಿಂದ ಕರೀರ, ಕರಕ ಮೊದಲಾದ ವಸ್ತುಗಳು ಸೃಷ್ಟಿಯಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ. ಮಣ್ಣು, ನೀರು, ದಂಡ, ಚಕ್ರ ಮೊದಲಾದ ಸಾಮರ್ಥ್ಯ ಸಹಕಾರದಿಂದಷ್ಟೇ ಕುಲಾಲನು ಕರೀರ, ಕರಕ ಮೊದಲಾದವುಗಳನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಲು ಸಮರ್ಥನಾಗುತ್ತಾನೆ.

## ಸ್ವತಂತ್ರ ಬಹುಸಾಧನೆಗಳಿವೆಯಿನ್ನಲು ಲೋಕದೃಷ್ಬಾಂತ

तत्वप्रदीपः – यवपि तेषामचेतनानां तत्र व्यापारस्तदयीनः । तयाऽपि न तेषां प्रातिस्विककार्यसाधनसामध्यै कर्तृनियतं, येन पारतन्त्र्यमस्तित्वसिधगच्छेम। अतः स्वतन्त्रबहुसाधनैव सृष्टिदृंष्टा । तया इयमपि सृष्टिः सृष्टित्वात् एष्टव्या, याऽत्र विमतिसध्यासिता ।

ವಾಸ್ತವಿಕವಾಗಿ ಅಚೀತನರ ವ್ಯಾಪಾರವು ಕುಲಾಲಾದಿಗಳ ಅಧೀನವೇ ಆಗಿದೆ. ಆರರೂ ಕೂಡ ಆ ದಂಡಚಿತ್ರಾದಿಗಳಲ್ಲಿರುವ ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾದ ಕಾರ್ಯಸಾಧನಸಾಮರ್ಥ್ಯವೇನಿರೆಯೋ ಆರು ಕುಲಾಲನ ಅಧೀನವಾಗಿದ್ದುರೆ, ಹಾಗೇನಾದರು ಕುಲಾಲನ ಅಧೀನವಾಗಿದ್ದರೆ, ಕೆಲವೂ ಕೂಡ ಪರತಂತ್ರ ಎಂಬುದಾಗಿ ನಾವು ತಿಳಿಯಬಹುದಿತ್ತು. ಆದ್ದರಿಂದ ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಬಹುಸಾಧನೆಗಳ ಸೃಷ್ಟಿಯಾಗುವುದು ಕಂಡಿದೆ. ಅದರಂತೆ ಪ್ರಕೃತ ಜಗತ್ತಿನ ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನೂ ಕೂಡ ಪರಮಾತ್ಮನು ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಬಹುಸಾಧನೆಗಳಿಂದಲೇ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಆಂಗೀತಾರ ಮಾಡಬೇಕು. ಯಾವುದರ ಬಗ್ಗೆ ವಿವಾದವಿದೆಯೋ, ಅದನ್ನು ಹೀಗೆ ಬಸಕಾರುವೇಕು

### ಸರ್ವತಂತ್ರ ಸ್ವತಂತ್ರನೆನ್ನಲು ಪ್ರಮಾಣವಿಲ್ಲ

तत्वप्रदीपः - न च जगनिर्मातुस्तादृक् स्वातन्त्र्ये प्रमाणमुपलभामहे । येन अस्मिन् साधने प्रतिज्ञाविरोधदोषेणोपालभ्येमहि । तादृक् स्वातन्त्र्ये

## चान्यनिरपेक्षनिर्माणात् कर्मकालादि वैयर्घ्यप्रसङ्गः । तस्मात् 'न ब्रह्मैव स्वतन्त्रकारणम्' इति प्राप्ते प्रतिविधत्ते ।

ಜಗತ್ತನ್ನು ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡುವ ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಸಂಪೂರ್ಣ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವಿದೆಯೆನ್ನಲು ಯಾವುದೇ ಪ್ರಮಾಣಗಳ ದೊರೆಯುತ್ತಿಲ್ಲ. ಹಾಗೇನಾರರೂ ಪ್ರಮಾಣಗಳು ದೊರೆತಿದ್ದಲ್ಲಿ ಅದೇ ಪ್ರಮಾಣದ ಪ್ರತಿಜ್ಞೆಗೆ ವಿರೋಧ ಬರುವುದರಿಂದ ಪ್ರಕ್ಷನ್ನಾದಿ ಸಾಧವಗಳು ಅಚ್ಚತಂತ್ರವೆಂದು ಅಂಗೀನಾರ ಮಾಡಬಹುದಿತ್ತು. ಸರ್ವತಂತ್ರ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಬೇರೆ ಯಾವುದೇ ಪರಿಕರಗಳ ಅಪೇಕ್ಷೆಯಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಕರ್ಮ, ಕಾರಾದಿಗಳಲ್ಲವೂ ಕೂಡ ವೃರ್ಥವೆಂದು ಒಪ್ಪಬಹುದಿತ್ತು. ಆದರೆ ಅಂಥ ಪ್ರಮಾಣಗಳೇ ದೊರೆಯುತ್ತಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನು ಸ್ವತಂತ್ರನಾರಣನು ಆಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಇಷ್ಟು ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ.

ಈ ಪೂರ್ವಕ್ಷವನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

## ಶ್ರುತಿಯ ಮುಂದೆ ಲೋಕನ್ಯಾಯವೇ ಸೋಲುತ್ತದೆ

तत्त्वप्रदीपः – स्वतन्त्रकारणस्य ब्रह्मव्यतिरेकेणाभावः, ब्रह्मैव स्वतन्त्रकारणम् इत्यर्षः । 'किंस्विदासीदिपष्टानमारम्भणं कतमतृस्वित्' इत्यारम्भण शब्दादिभ्यः, आरम्भणाक्षेपाधिष्टानाक्षेपशब्दादिभ्यः । नहात्र उपारानायुक्तिः येन किं शब्दः प्रकाविषयोऽभ्युपेयेत । नच लोकन्यायः श्रुतिसिद्धमर्थं चालियतुमलम् । विरोधे स्वयमाभासत्वापातात् ।

ಶ್ರುತಿಗಳಿಂದ ಯಾವ ಸ್ವತಂತ್ರಕಾರಣನು ಶ್ರುತವಾಗಿದ್ದಾನೋ, ಅವನು ಬ್ರಹ್ಮನೇ ಆಗಿದ್ದಾನೆ. ಬ್ರಹ್ಮನಿಗಿಂತ ಅತಿರಿಕ್ತವಾದ ಸ್ವತಂತ್ರಕಾರಣವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ 'ಕಿಬ್ಬರ್ಮಿಸರ್ಧಿ- ಪ್ಲಾನಮಾರಂಭಣಂ ಕತಮತ್ಸುತ್ತ" ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಆರಂಭಣಶಬ್ದಾದಿಗಳಿರುವುದರಿಂದ ಹಾಗೂ ಆರಂಭಣವನ್ನು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡುವ ಅಧಿಷ್ಠಾನವನ್ನು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡುವ ಶಬ್ದಾದಿ-ಗಳಿರುವುದರಿಂದಲೂ ಪರಮಾತ್ಮನು ಸರ್ವತಂತ್ರ ಸ್ವತಂತ್ರನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಈ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರುವ 'ಕಿಂ" ಶಬ್ದವು ಪ್ರಶ್ನವಿಷಯಕವೆಂದು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಬಾರದು. ಆಕ್ಷೇಪಾರ್ಥಕವೆಂದೇ ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಬೇಕು. ಮತ್ತು ಲೋಕನ್ನಾಯವು ಶ್ರುತಿಸಿದ್ದವಾದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಅಲ್ಪಾಡಿಸಲೂ ಕೂಡ ಸಮರ್ಥವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಶ್ರುತಿಗೆ ವಿರುದ್ಧವಾದ ಲೋಕನ್ಯಾಯವೇ ಸ್ವತ್ಯ ಆಭಾಸವಾಗುತ್ತದೆ.

## ಪರಮಾತ್ಮಾತಿರಿಕ್ತವಾದದ್ದು ಅಸ್ವತಂತ್ರವೆನ್ನಲು ಪ್ರಮಾಣ

तत्त्वप्रदीपः – नचान्यश्रुतिविरोधः । तासां परतन्त्रविषयत्वेन सावकाशत्वात् ।

'वर्जितः सर्वदोधैयों गुणसर्वस्वमूर्तिमान् । स्वतन्त्रो यद्वशाः सर्वे स विष्णुः परमो मतः ॥' 'द्रव्यं कर्म च कालश्च' इत्यादिभ्यश्च ।

भावे चोपलब्धेः ।। यथैकः स्वतन्त्रो भगवान् उपलभ्यते तयाऽन्यस्वतन्त्रभावे तचोपलभ्येत इत्येषा दिक् । इति तदनन्यत्वाधिकरणम्।।

ಮೇಲೆ ಹೇಳದ ಪ್ರಮೇಯವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಇತರ ಶ್ರುತಿಗಳ ವಿರೋಧಕ್ಕ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಆ ಎಲ್ಲ ಶ್ರುತಿಗಳು ಪರತಂತ್ರವಾದ ಪ್ರಕೃತಿ ಪರವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಸಾವಕಾಶವಾಗುತ್ತವೆ.

ವರ್ಜಿತ: ಸರ್ವದೋಷೈರ್ಯೋ ಗುಣಸರ್ವಸ್ವಮೂರ್ತಿಮಾನ್ । ಸೃತಂತ್ರೋ ಯದ್ರಶಾ: ಸರ್ವೇ ಸ ವಿಷ್ಣು ಪರಮೋ ಮತ:॥

ಸರ್ವದೋಷಗಳಿಂದ ರಹಿತನಾದವನು, ಸಕಲಗುಣಗಳೇ ಮೂರ್ತಿಮತ್ತಾದವನು, ಸ್ವತಂತ್ರನಾದವನು, ಸರ್ವೋತ್ರಮನಾದವನು ಎಂದರೆ ಮಹಾವಿಷ್ಣುವೇ ಆಗಿದ್ದಾನೆ. ಇವನ ಅಧೀನವಾಗಿ ಸಕಲ ಪದಾರ್ಥಗಳು ಜಗತ್ರಿನಲ್ಲಿ ಇವೆ.

'ದ್ರವ್ಯಂ ಕರ್ಮ ಚ ಕಾಲಕ್ಷ' ದ್ರವ್ಯ, ಕರ್ಮ, ಕಾಲ ಇವುಗಳೂ ಕೂಡ ಪರಮಾತ್ಯ ಅಧೀನವಾಗಿವೆ. ಈ ಎಲ್ಲ ಶ್ರುತಿಗಳ ಆಧಾರದಿಂದ ಪರಮಾತ್ಮನಿಂದ ಅತಿರಿಕ್ತವಾದ ಪದಾರ್ಥಗಳು ಪರತಂತ್ರವಾಗಿವೆ ಎಂಬುದು ನಿರ್ಣಯವಾಗುತ್ತವೆ. 'ಭಾವೇ ಚೋಪಲಚ್ಛೇ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಹೀಗಿದೆ - ಯಾವರೀತಿಯಾಗಿ ಭಗವಂತನೊಬ್ಬನೇ ಸ್ವತಂತ್ರನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣಗಳವರ್ಯ, ಅದರಂತೆ ಬೇರೆ ಪದಾರ್ಥವು ಸ್ವತಂತ್ರನಾಗಿವೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣವಿದ್ದಿದ್ದರೆ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗಳು ಹೇಳಿದ್ದನ್ನು ಒಪ್ಪಬಹುದಿತ್ತು, ಆದರೆ ಅಂಥ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಲ್ಲ.

ಇಲ್ಲಿಗೆ ಈ ಅಧಿಕರಣದ ವಿಷಯ ಸಾಕು. ಇನ್ನೂ ಹೆಚ್ಚಿನ ವಿಚಾರವನ್ನು ಸ್ವತಃ ಶಿಷ್ಯಂದಿರೇ ಊಹಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು.

> ॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀತ್ರಿವಿಕ್ರಮಪಂಡಿತಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ತತ್ವಶ್ರದೀಪದಲ್ಲಿ ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಯಿತು॥

#### ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಅನುಮಾನದಿಂದ ಸಾಧನಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಸಮರ್ಥನೆ

तत्त्वप्रकाशिका – तिहं विमता सृष्टिः कर्तृव्यतिरिक्तस्वतन्त्रसाधनसापेका सृष्टित्वात्पटसृष्टिवदिति । विप्रतिपन्नं वा साधनं स्वतन्त्रं साधनत्वासुर्यादिवदित्यपि स्यादित्याशङ्कां परिहतस्कुत्रमुपन्यस्य व्याच्छे ॥ ययेति ॥

'ವಿವಾದವಿಷಯವಾರ ವಿಶ್ವಸ್ಥತ್ನಿಯು ಕರ್ತ್ವವಿಗಿಂತ ಅತಿರಿಕ್ತವಾರ ಸ್ವತಂತ್ರವಾರ ಮತ್ತೊಂದು ಸಾಧನೆಯನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಪಡುತ್ತದೆ. ಸೃತ್ಯಿಯಾದ್ದರಿಂದ ಪಟಸ್ಥತ್ನಿಯಂತೆ' ಅಥವಾ 'ವಿಪ್ರತಿಪನ್ನಮ್ ಸಾಧನಮ್ ಸ್ವತಂತ್ರಂ ಸಾಧನವಾತ್ ತುರ್ಯಾದಿವತ್' 'ವಿಪ್ರತಿಪನ್ನಮರ ಪ್ರಕ್ಷತ್ತಾದಿ ಸಾಧನವು ಸೃತ್ಯತ್ರವಾಗಿದೆ. ಸಾಧನಮಾದ್ದರಿಂದ ಬಟ್ಟೆಯನ್ನು ಸೃತ್ಯಮಾಡುವ ಯಂತ್ರದಂತೆ' ಹೀಗೆ ಅನುಮಾನದಿಂದ ಪುನಃ ಸಾಧನವು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಸಾಧಿಸಬಹುದಲ್ಲವೇ? ಎಂದು ಆಕ್ಷಪ ಮಾಡಿದರೆ ಇದನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುವ 'ಯಥಾ ಪ್ರಾಕಾದೀ' ಎಂಬ ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ. ಅದನ್ನು 'ತಟ್ಟ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕದಿಂದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಬೇಕು. ಮತ್ತು ಲೋಕನ್ನಾಯವು ಶ್ರತಿಸಿದ್ದವಾದ ಅರ್ಥವನ್ನ ಅಲ್ಪಾಡಿಸಲೂ ಕೂಡ ಸಮರ್ಥವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಶ್ರತಿಗೆ ವಿರುದ್ಧವಾದ ಲೋಕನ್ಯಾಯವೇ ಸ್ವತ್ಯ ಆಭಾಸವಾಗುತ್ತದೆ.

## ಪರಮಾತ್ಮಾತಿರಿಕ್ತವಾದದ್ದು ಅಸ್ವತಂತ್ರವೆನ್ನಲು ಪ್ರಮಾಣ

तत्वप्रदीपः – नचान्यश्रुतिविरोधः । तासां परतन्त्रविषयत्वेन सावकाशत्वात् ।

'वर्जितः सर्वदोषैयों गुणसर्वस्वमूर्तिमान् । स्वतन्त्रो यद्वशाः सर्वे स विष्णुः परमो मतः ॥' 'द्रव्यं कर्म च कालश्च' इत्यादिभ्यश्च ।

भावे चोपलब्धेः ।। यथैकः स्वतन्त्रो भगवान् उपलभ्यते तथाऽन्यस्वतन्त्रभावे तचोपलभ्येत इत्येषा दिक् । इति तदनन्यत्वाधिकरणम्।।

ಮೇಲೆ ಹೇಳದ ಪ್ರಮೇಯವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಇತರ ಶ್ರುತಿಗಳ ವಿರೋಧಕ್ಕ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಆ ಎಲ್ಲ ಶ್ರುತಿಗಳು ಪರತಂತ್ರವಾದ ಪ್ರಕೃತಿ ಪರವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಸಾವಕಾಶವಾಗುತ್ತವೆ.

ವರ್ಜಿತ: ಸರ್ವದೋಷೈರ್ಯೋ ಗುಣಸರ್ವಸ್ವಮೂರ್ತಿಮಾನ್ । ಸ್ವತಂತ್ರೋ ಯದ್ವಶಾ: ಸರ್ವೇ ಸ ವಿಷ್ಣು: ಪರಮೋ ಮತ: ॥

ಸರ್ವದೋಷಗಳಿಂದ ರಹಿತನಾದವನು, ಸಕಲಗುಣಗಳೇ ಮೂರ್ತಿಮತ್ತಾದವನು, ಸೃತಂತ್ರನಾದವನು, ಸರ್ವೋತ್ತಮನಾದವನು ಎಂದರೆ ಮಹಾವಿಷ್ಣುವೇ ಆಗಿದ್ದಾನೆ. ಇವನ ಅಧೀನವಾಗಿ ಸಕಲ ಪದಾರ್ಥಗಳು ಜಗತ್ತಿನಲ್ಲಿ ಇವೆ.

'ದ್ರವೃಂ ಕರ್ಮ ಚ ಕಾಲಕ್ಷ' ದ್ರವ್ನ, ಕರ್ಮ, ಕಾಲ ಇವುಗಳೂ ಕೂಡ ಪರಮಾತ್ಯ ಅಧೀನವಾಗಿವೆ. ಈ ಎಲ್ಲ ಶ್ರುತಿಗಳ ಆಧಾರದಿಂದ ಪರಮಾತ್ಯನಿಂದ ಅತಿರಿಕ್ತವಾದ ಪದಾರ್ಥಗಳು ಪರತಂತ್ರವಾಗಿವೆ ಎಂಬುದು ನಿರ್ಣಯವಾಗುತ್ತವೆ. 'ಭಾವೇ ಚೋಪಲಭ್ಯೇ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಹೀಗಿದೆ - ಯಾವರೀತಿಯಾಗಿ ಭಗವಂತನೊಬ್ಬನೇ ಸ್ವತಂತ್ರನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿವೆಯೋ, ಅದರಂತೆ ಬೇರೆ ಪದಾರ್ಥವು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿವೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣವಿದ್ದಿದ್ದರೆ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗಳು ಹೇಳಿದ್ದನ್ನು ಒಪ್ಪುಬಹುದಿತ್ತು. ಆದರೆ ಅಂಥ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಲ್ಲ.

ಇಲ್ಲಿಗೆ ಈ ಅಧಿಕರಣದ ವಿಷಯ ಸಾಕು. ಇನ್ನೂ ಹೆಚ್ಚಿನ ವಿಚಾರವನ್ನು ಸ್ವತಃ ಶಿಷ್ಯಂದಿರೇ ಊಹಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು.

> ॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀತ್ರಿವಿಕ್ರದುಪಂಡಿತಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ತತ್ವಪ್ರದೀಪದಲ್ಲಿ ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಯಿತು॥

#### ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಅನುಮಾನದಿಂದ ಸಾಧನಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಸಮರ್ಥನೆ

तत्त्वप्रकाशिका – तर्हि विमता सृष्टिः कर्तृव्यतिरिक्तस्वतन्त्रसाधनसापेक्षा सृष्टित्वात्पटसृष्टिवदिति । विप्रतिपत्रं वा साधनं स्वतन्त्रं साधनत्वाचुर्यादिवदित्यिप स्यादित्याञ्चक्तं परिदृत्स्यूज्ञमुपन्यस्य व्याच्छे ॥ यथेति ॥

'ವಿವಾದವಿಷಯವಾರ ವಿಶ್ವಸೃಷ್ಟಿಯು ಕರ್ತ್ಯವಿಗಿಂತ ಅಕಿರಿಕ್ತವಾರ ಸ್ವತಂತ್ರವಾರ ಮತ್ತೊಂದು ಸಾಧನೆಯನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಪಡುತ್ತದೆ. ಸೃಷ್ಟಿಯಾದ್ದರಿಂದ ಪಟಸೃಷ್ಟಿಯಂತೆ' ಅಥವಾ 'ವಿಪ್ರತಿಪನ್ನವಾರ' ಸಾಧನವು ಸ್ವತಂತ್ರಂ ಸಾಧನವಾತ್ತ' ತುರ್ಯಾದಿವತ್' 'ವಿಪ್ರತಿಪನ್ನವಾರ ಪ್ರಕೃತ್ಮಾದಿ ಸಾಧನವು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿರೆ. ಸಾಧನವಾದ್ದರಿಂದ ಬಟ್ಟೆಯನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಮಾಡುವ ಯಾಂತ್ರದಂತೆ' ಹೀಗೆ ಅನುಮಾನದಿಂದ ಪುನಃ ಸಾಧನವು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿರೆ ಎಂದು ಸಾಧಿಸಬಹುದಲ್ಲವೇ? ಎಂದು ಆಕ್ಷಪ ಮಾಡಿದರೆ ಇರನ್ನು ಪಂಹರಿಸುವ 'ಯಥಾ ಪ್ರಾಕಾಮಿ' ಎಂಬ ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟರೆ. ಅರನ್ನು 'ತಟ್ಟ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕದಿಂದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

#### ಪ್ರಕೃತ್ಮಾದಿಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರಗಳಲ್ಲ

## तत्वप्रकाशिका – न तत्साधनं स्वतन्त्रं प्रेरणार्थं भगवताऽनुप्रविष्टत्वात् तथा असिरेन्द्रियप्राणादिः ।

ಪ್ರಕೃತಿ ಮುಂತಾದ ಸಾಧನಗಳು 'ನ ಸ್ವತಂತ್ರಮ್' ಪ್ರಕೃತಿ ಮೊದಲಾದ ಸಾಧನಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರವಲ್ಲ, ಅವುಗಳನ್ನು ಪ್ರೇರಣ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಭಗವಂತನು ಪ್ರಕೃತ್ಕಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರವಚ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಅದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ ದೇಹ, ಇಂದ್ರಿಯ, ಪ್ರಾಣ ಮೊದಲಾದವುಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಪರಮಾತ್ರಮ ಪ್ರವೇಶ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಹೀಗೆ ಅನುಮಾವನ್ನು ಮಾಡಬೇಕು. 'ತತಾಧನಂ ಪ್ರೇರಣಾರ್ಥಂ ಭಗವತಾ ಅನುಪ್ರವಿಷ್ಣಾತ್' ಎಂದು.

## ಪ್ರೇರಣೆಗೋಸ್ತರ ಭಗವತ್ ಪ್ರವೇಶ

## तत्वप्रकाशिका – 'यः प्राणे तिष्ठन्' इत्यादेरीक्वरेणानुप्रविष्ठत्वाज्ञ स्वतन्त्रम्। अन्ययाऽनुप्रवेशवैयर्थ्यादिति भावः।

'ಯಃ ಪ್ರಾಣೇ ತಿಷ್ಣನ್' ಇತ್ಕಾದಿ ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರೇರಣೆಗೊಸ್ವರ ಭಗವಂತನು ಆಯಾ ಪದಾರ್ಥಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರವೇಶ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಆದದ್ದರಿಂದ ಸಾಧನ ಪದಾರ್ಥಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಪ್ರರಣೆಗೋಸ್ಕರ ಅವನು ಪ್ರವೇಶ ಮಾಡದಿದ್ದರೆ. ಅವನ ಪ್ರವೇಶವೇ ವ್ಯರ್ಥವಾಗಬೇಕಾದೀತು.

#### ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಕೂರ್ಮಪುರಾಣವೇ ಆಧಾರ

## तत्त्वप्रकाशिका - साधनानां भगवदनुप्रविष्टत्वमेव कुत इत्यत आह -प्रकृतिमिति ॥

ಸಾಧನೆಗಳಲ್ಲಿ ಭಗವಂತ ಅನುಪ್ರವೇಶವು ಯಾವ ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಪ್ರಕೃತಿಂ ಪುರುಷಂ ಚೈವ' ಎಂಬ ಕೂರ್ಮಪುರಾಣವು ಆಧಾರವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಉದಾಹರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

#### ಕೂರ್ಮಪುರಾಣದ ವಚನಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

तत्त्वप्रकाशिका – क्षोभयामास उन्मुखीचकार । अतो भगवतः स्वातन्त्र्येण सर्वकर्तृत्वे विरोधगन्धाभावायुक्तं सर्वगुणपूर्णत्वमिति सिद्धम् ।।

ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ ಉದಾಹರಿಸಿದ ವಚನದಲ್ಲಿ 'ಕ್ಷೋಭಯಾಮಾಸ' ಎಂಬ ಪರಕ್ಕೆ ಸೈತ್ಟಿಗೆ ಉಮ್ಮುಖವನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿದನು ಎಂದರ್ಥ. ಆದ್ದರಿಂದ ಭಗವಂತನು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಸರ್ವಕರ್ತ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ವಿರೋಧದ ಗಂಧವೂ ಕೂಡ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಥಮಸೂತ್ರದ ಬ್ರಹ್ಮಕಬ್ಬರಿಂದ ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವಾದ ಸಕಲಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣತ್ವವು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ.

> ॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮಜ್ಜಯತೀರ್ಥಮುನಿಗಳಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ತತ್ವಶ್ರಕಾಶಿಕಾಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಯಿತು॥

> > ॥ ತ್ರೀಕೃಷ್ಣಾರ್ಪಣಮಸ್ತು ॥

#### ಭಾವದೀಪ

'প্রধ্যক্রমুন্ন' ১০০১ ফ্রব্লু ক্রকাচাক্রক্রমার ধরণ 
भावदौष: – ॥ यथा प्राणादिः ॥ २१ ॥ पटादिसृष्टिरिति पूर्वभाष्यानुरोधादाह –
विमता सृष्टिरिति ॥ तज्ज साधनजातमिति भाष्यदिशाऽऽह – विप्रतिपन्नं वा
साधनमिति ॥ न स्वतन्त्रमिति ॥ तथा च प्राचीनानुमानस्यैतदनुमानबाध इति
भावः।

'ಪಟಾದಿಸೃಷ್ಟಿ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕವಾಕೃಕ್ತೆ ಆನುಗುಣವಾಗಿ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ 'ವಿಮತಾ ಸೃಷ್ಟಿ' ಎಂಬ ಆನುಮಾನವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. 'ತಟ್ಟ ಸಾಧನಜಾತಂ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕಕ್ಕೆ ಆನುಗುಣವಾಗಿ 'ವಿಪ್ರತಿಪನ್ನಂ ವಾ ಸಾಧನಂ' ಎಂಬ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡುವಾಗ 'ನ ಸ್ಥತಂತ್ರಂ' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಅನುಮಾನದಿಂದಲೇ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಅನುಮಾನಗಳಲ್ಲಿ ಬಾಧಿತವಾಗುತ್ತವೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

ವಿವರಣೆ - ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿ 'ಸಾಧನಾಂತರೇಣ ಹಿ ಪಟಾದಿ ಸೃಷ್ಟಿ ದೈಸ್ರಾ' - ತಂತು ಮೊದಲಾದ ಸಾಧನಗಳಿಂದರೇ ಬಟ್ಟೆ ಮೊದಲಾರವುಗಳ ಸೃಷ್ಟಿಯಾಗುವುದು ಕಂಡಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ. ಈ ಭಾಷ್ಟಕ್ಕೆ ಸ್ಯಾಖ್ಯಾನವನ್ನು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡುವ ಮೂಲಕ 'ವಿಮಾನ್ಯಾಸ್ಟಿತ್ತ' ಇತ್ತಾದಿಯಾಗಿ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಮತ್ತು ಸಾಧನಜಾತಂ ತೇನ ಅನುಪ್ರವಿಷ್ಟಮೇವ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಮುಂದ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಸ್ಯಾಖ್ಯಾನಮಾಡುವಾಗ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ. ಅರಕ್ಕನುಗುಣವಾಗಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಕವನ್ನು 'ಎಪ್ಪತಿವನ್ನಂ' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕೆಯಿಂದ ತೋರಿಸಿದ್ದಾರೆ.

'ತತ್ತಾಧನಂ ನ ಸ್ವತಂತ್ರಂ ಭಗವತಾ ಅನುಪ್ರವಿಷ್ಟತ್ತಾತ್ ಲೇಹೇಂದ್ರಿಯ ಪ್ರಾಣಾಧಿವತ್' ಎಂಬ ಕನುಮನವನ್ನು 'ಯಥಾ ಪ್ರಾಣಾಧಿ: ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಹೇಳಿಯತ್ತಾರೆ. ಈ ಅನುಮನದಿಂದ ಪ್ರಕೃತ್ಮಾಧಿಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಧನವಲ್ಲ ಎಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಸಿದ್ಧೂತದಲ್ಲಿ ಪ್ರಯುಕ್ತವಾದ ಅನುಮನದಿಂದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಪ್ರಯುಕ್ತವಾದ ಅನುಮನಗಳಲ್ಪಿತು ಬಾಧಿಕವಾಗುತ್ತವೆ.

#### ಅತಃ ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಅನೇಕಾರ್ಥಗಳು.

भावदीपः – समस्तसूत्रार्थं फलोक्त्योपसंहरति – अत इति ।। कर्त्रन्यसाधने स्वातन्त्र्यस्याप्रामाणिकत्वाच्छ्वतियुक्तिबाधितत्वात्। साधनश्रुतेरीशाधीनसाधनपरत्वात् तदभावपरश्रुतेः स्वातन्त्र्यादिधर्मपरत्वात्। साधनसद्भावस्य च श्रुतियुक्तिसद्भत्वात् स्वाधीनसाधनैः सृष्टेर्युक्तत्वाच्वेत्वर्थः॥

ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿರುವ ಎಲ್ಲಾ ಸೂತ್ರಗಳ ಮುಖ್ಯಘಲವನ್ನು ಹೇಳುವ ಮೂಲಕ ಅಧಿಕರಣವನ್ನು 'ಆತಃ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಉಪಸಂಹಾರ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. 'ಆತಃ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಕರ್ತ್ಯವಿಗಿಂತ ಬೇರೆ ಸಾಧನವು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದು ಅಪ್ರಾಮಾಣಿಕವಾಗಿದೆ ಅದ್ದರಿಂದ ಶ್ರುತಿಯುಕ್ತಬಾಧಿತವಾದ್ದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ. ಅಥವಾ ಪ್ರಕೃತ್ಮಾದಿ ಸಾಧನಗಳು ಈತಾಧೀನವಾಗಿವೆ ಎಂದು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದ್ದರಿಂದ ತದಭಾವಪರವಾದ ಶ್ರುತಿಗಳು ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಾದಿ ಧರ್ಮಪರವಾದ್ದರಿಂದ ಅಥವಾ ಸಾಧನಸದ್ಭಾವವು ಶ್ರುತಿಯುಕ್ತಿಸಿದ್ದವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಮತ್ತು ಸ್ವಾಧೀನವಾದ ಸಾಧನಗಳಿಂದಲೇ ಸೃಷ್ಟಿಯು ಯುಕ್ತವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಎಂಬುದಾಗಿ ಇಷ್ಟು ಅರ್ಥಗಳನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

#### ವಿರೋಧಗಂಧಾಭಾವಾತ್ ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಮೂರು ಅರ್ಥ

भावदीपः – विरोधगन्धेति।। साधनस्वातन्त्र्ययुक्तिविरोधो वा अद्भ्य इत्यादिसाधनसत्वश्रुतिविरोधो वा महिमोत्कर्षविरोधादिर्वा कोऽपि नास्तीत्यर्थः॥ २१॥

'ವಿರೋಧಗಂಧಾಭಾವಾತ್' ಎಂದು ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಭಗವಂತನು ಸ್ವತಂತ್ರನಾಗಿ ಸರ್ವಕರ್ತ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ವಿರೋಧಗಂಧನೇ ಇಲ್ಲದ್ದರಿಂದ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅರ್ಥ. ಸಾಧನಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿವೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುವ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. 'ಅಧ್ಯ,' 'ಇಷ್ಟಾದಿ ಪ್ರತಿಗಳು ಪ್ರಕರುತಾಲದಲ್ಲಿ ಸಾಧನಗಳಿಗೆ ಅಸ್ತಿತ್ವವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಿವೆ. ಅಂತಹ ಪ್ರತಿವಿರೋಧವು ಕೂಡ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಪರಮಾತ್ರನ ಮಹಿಮೋತ್ಕರ್ಷಕ್ಕೆ ಯಾವುದೇ ವಿರೋಧವೂ ಬರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಇದಕ್ಕೆ ತೀಯಬೇಕು.

# ್ಷ್ಮ್ ಭಾವದೀಪದ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯ್ನ್ನ

- \* 'ಪ್ರಕೃತ್ಯಾದಿ ಸಾಧನಜಾತಂ ಭಗವತಾನುಪ್ರವಿಷ್ಣತ್ತಾತ್' ಎಂಬ ಸಿದ್ಧಾಂತದ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ತೋರಿಸಿ ಇದರ ಬಾಧವನ್ನು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಾನುಮಾನಗಳಿಗೆ ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ.
- ಒಟ್ಟು ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಏನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲಾಯಿತು ಎಂಬುದನ್ನು 'ಅತಃ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುವ ನೆಪದಲ್ಲಿ ಸಂಗ್ರಹಿಸಿದ್ದಾರೆ.
- ಭಗವದತಿರಿಕ್ತವಾದ ಸಾಧನಗಳಲ್ಲಿ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವು ಅಪ್ರಾಮಾಣಿಕವಾಗಿದೆ.
- ಭಗವದತಿರಿಕ್ತಸಾಧನಗಳಲ್ಲಿ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುವುದು ಶ್ರತಿಯುಕ್ತಿಬಾಧಿತವಾಗಿದೆ.

- ಸೃಷ್ಟಿಮಾಡುವಾಗ ಸಾಧನಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಸಮರ್ಥಿಸುವ ಶ್ರುತಿಗಳು ಈಶಾಧೀನ್ಯವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿವೆ.
- ೪. ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೂ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳುವ ಶ್ರುತಿಯು
- ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಯಾವುದೂ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಅಭಿಪ್ರಾಯವುಳ್ಳದ್ದಾಗಿದೆ.
- ೫. ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸಾಧನಗಳು ಇರುತ್ತವೆಂಬುದು ಶ್ರುತಿಯುಕ್ಕಿಗಳಿಂದ
  - ಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ.

  - ಎಂದು ॥ ಇಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮದ್ ರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಭಾವದೀಪದ
- ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡ ಅನುವಾದವು ಮುಗಿಯಿತು ॥ ॥ ಶ್ರೀ ಮಧ್ಯೇಶಾರ್ಪಣಮಸ್ತು ॥
- ೬. ಪರಮಾತ್ರನು ತನ್ನ ಅಧೀನವಾದ ಸಾಧನಗಳಿಂದಲೇ ಸೃಷ್ಟಿಮಾಡುತ್ತಾನೆ

## ।। श्रीजानकीवदनाम्भोजराजइंसाय रामचन्द्राय नमः ।।

।। श्री गुरुभ्यो नमः ।। श्री राघवेन्द्रतीर्घविरचिता

## तन्त्रदीपिका

आरम्भणाधिकरणम् (२।१।६)

'ತದನನ್ಯತ್ವಮ್' ಎಂಬುದರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

।। तदनन्यत्वमारम्भणशब्दादिभ्यः ।।२-१-१५।।

अत्र बहुयुक्तिविरोधो निरस्यते । अवस्येत्यग्रे अभिधानात् स्वतन्त्रसाधनस्येति शेषः । स्वतन्त्रसाधनस्य तदनन्यत्वं ब्रह्मानन्यत्वं, न ततोऽन्यत्वम् । स्वरूपसामय्यदिव तस्य सर्वकर्तृत्विमिति यावत् । न त्वन्यतः स्वतन्त्रसाधनमपेक्येति भावः ।

ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ವಿಷ್ಣುವಿನ ಜಗತ್ ಕರ್ಕೃತ್ವವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಬಗೆಯ ಯುಕ್ಕಿವಿರೋಧಗಳನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲಾಗಿದೆ. ಮುಂದೆ 'ಸತ್ಯಾಚ್ಯಾವರಸ್ಯ' ಎಂಬುದಾಗಿ ವಿಷ್ಣುವನ ಅಧೀನವಾದ ಸಾಧನಗಳವೆ ಎಂದು ಹೇಳಲಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಸಾಧನಕ್ಕ' ಎಂಬ ಪರವನ್ನು ಶೇಷಪುರಣ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಸಾಧನಕ್ಕೆ 'ತರನನ್ನತ್ತಮ್' : ಲ್ರಹ್ಮಾಭೇರವನ್ನು ಹೇಳಬೇಕು. ಹೊರತು ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ಭೇದವನ್ನು ಹೇಳಬಾರದು. ಬ್ರಹ್ಮನು ತನ್ನ ಸ್ವರೂಪ ಸಾಮರ್ಥ್ಯದಿಂದಲೇ ಸರ್ವಕರ್ಕೈವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಮತ್ತೊಂದು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಅವನಿಗಿರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಸೂತ್ರದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

#### 'ಆರಂಭಣಶಬ್ದಾದಿಭ್ಯೇ' ಎಂಬುದರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

कुतः ? आरम्यते । येन तदारम्भणमुपादानम् । आरम्भणपदेनाधिष्ठा-नादिसाधनजातं लक्षपित्वा तदाक्षेपो लक्षणीयः । तथा च ''किं स्विदासीदिभिष्ठानमारम्भणं कतमस्वित्कथासीत्'' इति स्वतन्त्राधिष्ठानाद्या-क्षेपकशब्दात् अपरतन्त्रत्वात् स्वतन्त्रत्वात् साधनसत्ताप्रदत्वादिति आपिपदोक्तव्यतिरेकिहेतु-यश्चैत्यर्थः ।

ವಿಕೆಂದರೆ ಆರಂಭಣಶಬ್ದಾರಿದ್ದ: = ಉಪಾದಾನ ಅಧಿಪ್ರಾನಾದಿಗಳು ಯಾವುದಿದ್ದವು ? ಎಂಬುದಾಗಿ ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಇಲ್ಲಿ 'ಆರಭ್ಯತೇ ಅನೇನ ಇತಿ' ಎಂಬ ನಿಷ್ಪತ್ತಿಯಿಂದ 'ಆರಂಭಣ' ಶೆಟ್ಟ್ವೆ 'ಉಪಾದಾನಕಾರಣ' ಎಂದರ್ಥ: 'ಆರಂಭಣ' ಪರದಿಂದ ಅಧಿಷ್ಟಾನಾದಿ ಸಮಸ್ಯ ಸಾಧನಗಳನ್ನು ಲಕ್ಷಣಯಾ ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ಮತ್ತು ಅವುಗಳ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ಅಧ್ಯಕ್ಷಾನಾದಿ ಸಮಸ್ಯ ಸಾಧನಗಳನ್ನು ಲಕ್ಷಣಯಾ ವಿಶ್ವಸವೇಕು. ಮತ್ತು ಅವುಗಳ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ಆಧ್ಯಕ್ಷಾನಾಗಿ ಸ್ಥಕರಿಸಬೇಕು. ಹಾಗಾಗಿ 'ಕೆಂ ಸ್ವಿದಾರ್ಸಿದಾಧಿಫ್ರಾನವಾರಂಭಣಂ ಕತಮಸ್ವಿತ್ ಕಥಾಸೀತ್ ಜಗತ್ ಕರ್ತೃಪವದ ಶ್ರೀಹರಿಯು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುವಾಗ ಅಧಿಷ್ಠಾನಾದಿಗಳು ಯಾವುದಿದ್ದವೋ ಎಂಬುದಾಗಿಯೇ ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಪರಾಧೀನವಲ್ಲದ್ದರಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರನಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಸಾಧನಗಳಿಗೆ ಸತ್ರಾಪ್ತದವಾದ್ದರಿಂದ ಮತ್ತು ಆರಿಪದದಿಂದ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ವ್ಯತಿರೇತ ಹೇತುಗಳಿಂದ ಎಂಬುದರು 'ಆರಂಭಣಶಟ್ಟಾದಿಭ್ಯೇ' ಎಂಬುದರ ಅರ್ಥ. ಈ ಎಲ್ಲಾ ಹೇತುಗಳಿಂದ ಪರಮಾತ್ರನು ಯಾವುದೇ ಮತ್ತೊಂದು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಆಪೇಕ್ಷಿಸುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ.

## ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಪದಗಳಿಗೆ ಕೃತ್ಯ ಚಿಂತನೆ

अत्र स्वतन्त्रसाधनाभाव इत्युक्ते ब्रह्मणोऽपि स्वातन्त्र्यं नेति स्यात् । तदनन्यत्वं स्वतन्त्रसाधनस्येत्युक्ते तदेव स्वतन्त्रसाधनं नान्यदिति रूभ्यत इत्येवमुक्तम् । श्रुतावधिष्ठानस्यादित्वेऽपि आरम्भणशब्दस्य साधकतमरूपकारणवाचितया अर्थप्राधान्यात्तस्योक्तिः । ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಾಭಾವಚ' ಎಂದೇ ಹೇಳಬಹುದಿತ್ತು. ಇದನ್ನು ಬಿಟ್ಟು 'ತದನನ್ನತ್ತಮ್' ಎಂದೇ ಹೇಳದರು ? ಎಂದರೆ ಬ್ರಹ್ಮಾಗಗೂ ಕೂಡ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವು ಇಲ್ಲವೆಂದು ಭಾಸವಾಗುತ್ತಿತ್ತು. ಹಾಗಾಗಿ 'ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಾಭಾವಚ' ಎಂದು ಹೇಳಿರುವುದಿಲ್ಲ. 'ತದನನ್ನತ್ನಮ್' ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಸ್ಟ್' ಎಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಬ್ರಹ್ಮನ್ನುನೇ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನನ್ನು 'ಮಂತ್ರಸಿದ್ದುನೆ ಮತ್ತೊಂದು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬರ್ಥವು ಲಭಸುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ತದನನ್ನತ್ನಮ್' ಎಂದೇ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಅಧಿಪ್ರಾನಶಬ್ಧವು ಪ್ರಾರಂಭದಲ್ಲಿದೆ. ಅದಕ್ಕನುಗುಣವಾಗಿ ಸೂತ್ರದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಅಧಿಪ್ರಾನಶಬ್ಧವನ್ನೇ ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಬೇಕಿತ್ತು. ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಅನಂತರ ಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಆರಂಭಣಶಬ್ಧವನ್ನೇಕೆ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ? ಆರಂಭಣಶಬ್ಧತ್ವ ಸಾಧಕತಮರೂಪವಾದ ಕಾರಣ ಎಂಬರ್ಥವಿದೆ. ಇದು ಸೃಷ್ಟಿಗೆ ಅತ್ಯವಶ್ಯವಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆ ಅರ್ಥತಃ ಪ್ರಾಧಾನ್ಯವನ್ನು ಹೊಂದಿರುವುದರಿಂದ ಅಧಿಪ್ರಾನಶಬ್ಧವನ್ನು ಪರಿತ್ಯಾಗ ಮಾಡಿ, ಆರಂಭಣಶಬ್ದವನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

## 'ಕಿಂ' ಶಬ್ದವು ಆಕ್ಷೇಪಾರ್ಥಕ

श्रुताविभद्वानादिमात्राक्षेपश्रवणेऽपि साधनसत्त्वावेदक ''अन्धः सम्भूतः'' इत्यादिश्रुत्पन्तरबळात् स्वातन्त्र्येणाभिद्वानावाक्षेपपरत्वं लभ्यते । अग्रे परिहारानुकेः किंशब्दो न प्रश्नार्यंक इति ध्येयम् । विद्यारण्येनाप्याक्षेपार्यत्वस्यैवोकेः ।

ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಅಧಿಷ್ಠಾನಾದಿಗಳು ಯಾವುದಿದ್ದವು ? ಎಂದು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಿದ್ದರಿಂದ ಅಧಿಷ್ಟಾನಾದಿಗಳು ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದಷ್ಟೇ ತಿರಿಯುತ್ತದೆ. ಆದರೆ 'ಆದ್ಮ್ಯ; ಸಂಭೂತ:' ಎಂಬ ಬೇರೆ ಶ್ರುತಿಗಳಿಂದ ನೀರು ಮೊದಲಾದ ಸಾಧನಗಳು ಸೃತ್ಯಿಯ ಮೊದಲು ಇದ್ದವೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಆರ್ಥಾತ್ ಸ್ವತಂತ್ರನಾಧನಗಳು ಮೊದಲು ಯಾವುದು ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದು ಸೂಚಿಸುವ ಆಕ್ಷೇಪದಲ್ಲೇ ತಾತ್ರರ್ಯವಿದ ಎಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ.

ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿರುವ ಕಿಂಶಬ್ದಕ್ಕೆ ಪ್ರಶ್ನೆ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಏಕೆ ವಿವಕ್ಷಿಸಬಾರದು? ಎಂದರ ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಮುಂದೆ ಪರಿಹಾರವನ್ನು ಹೇಳಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ಕಿಂ' ಶಬ್ಧವು ಆಕ್ಟೇಪಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ ಎಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ವಿದ್ಯಾರಣ್ಯರಿಂದಲೂ ಕೂಡ ಇಲ್ಲಿರುವ 'ಕಿಂ' ಶಬ್ದಕ್ಕೆ ಆಕ್ಟೇಪಾರ್ಥವನ್ನೇ ಅಂಗೀಕರಿಸಲಾಗಿದೆ.

## ವಿಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಬಾಧಕತರ್ಕ

विपक्षे बाधकाचैवमित्याह -

।। भावे चोपलब्धेः ।।२-१-१६।।

स्वतन्त्रसाधनस्येत्यस्ति । प्रसङ्ग इति शेषः । उक्तवैपरीत्यं बाधकोक्तित्वात् तदन्येति लभ्यते । तदन्यस्वतन्त्रसाधनस्य भावे उपलब्धे प्रसङ्गः । प्रमाणैरुपलभ्येतेति यावत् । नोपलभ्यते । अतश्र तदनन्यत्वमित्पर्यः । प्रत्यक्षश्रुत्योरभावाद् युक्तेश्चान्ते निरासादिति भावः ।

ಎಷ್ಟುವಿಗಿಂತ ಬೇರೆಯಾದ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಬಾಧಕವಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲು 'ಭಾವೇ ಜೋಪಲಬ್ಬೇ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರ ಹೊರಟಿದೆ.

'ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಸ್ಯ' ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ಅಧ್ಯಾಹಾರ ಮಾಡಬೇಕು. 'ಪ್ರಸಂಗು' ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ತೇಷಪೂರಣ ಮಾಡಬೇಕು. ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಪ್ರಮೇಯಕ್ಕೆ ವಿಪರೀತವಾಗಿ ಹೇಳಿದರೆ ಬಾಧಕವು ಬರುತ್ತದೆ ಎಂದು ಈ ಸೂತ್ರ ಹೇಳಲು ಹೊರಟಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ತದನ್ನ' ಎಂಬ ಪದವನ್ನೂ ಕೂಡ ಇಲ್ಲಿ ಇಟ್ಲುಕೊಳ್ಳಬೇಕು.

ಆಗ ಸೂತ್ರಾರ್ಥ ಹೀಗೆ - 'ತದನ್ನಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಸ್ಥಭಾವೇ', ವಿಷ್ಣುವಿಗಿಂತ ಅನ್ನವಾದ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನೆಗಳು ಇದ್ದಲ್ಲಿ, ಉಪಲಭ್ಯಃ = ಉಪಲಭ್ಯವಾಗಬೇಕಾಗಿತ್ತು, ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ತಿಳಿಯಲ್ಪಡಬೇಕಾಗಿತ್ತು ಎಂಬುದು ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಆದರೆ ಅಂಥ ಯಾವುದೇ ಪ್ರಮಾಣಗಳು ಕಾಣುತ್ತಿಲ್ಲ. ಅದ್ದರಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವು ವಿಷ್ಣುವಿಗಿಂತ ಭಿನ್ನತಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಸೂತ್ರಾರ್ಥ. ವಿಷ್ಣುವಿಗಿಂತ ಭಿನ್ನವಾದ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನೆಗಳಿವೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರತ್ಯಕಪ್ರಮಾಣ ಹಾಗೂ ಶ್ರತಿಪ್ರಮಾಣಗಳು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಯುಕ್ತಿಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಕೊನೆಯಲ್ಲಿ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತದೆ.

## ವಿಷ್ಣುಭಿನ್ನವಾದ ಸಾಧನೆಗಳು ಇವೆಯಲ್ಲವೇ?

ननु ''अच्यः सम्भूतः पृथिब्यै रसाच'' इत्यादाबबाधुपलक्षितभूतादि-युक्ततया हिरण्यगर्भस्य हरेः सकाशाटुत्पत्त्युक्तया कयं साधनान्तरानुपलम्भ इत्यत आह -

#### ।। सत्वाचावरस्य ।।२-१-१७।।

'ಆದ್ವ್ಯ: ಸಂಭೂತ: ಪ್ರಧಿವೈ ರಸಾಚ್ಚ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಆಬಾದಿಗಳಿಂದ ಪಂಚಮಹಾಭೂತಗಳನ್ನು ಉಪಲಕ್ಷಣಯಾ ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ಆದ್ದರಿಂದ ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭನು ಶ್ರೀಹರಿಯ ದೆಸೆಯಿಂದ ಹುಟ್ಟಿದನೆಂದು ಹೇಳಿರುವುದರಿಂದ ವಿಷ್ಣುಭಿನ್ನವಾದ ಸಾಧನೆಗಳೇ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ಉಪಲಭ್ವವಾಗುತ್ತಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಗೆ ಹೇಳುವಿರಿ ? ಎಂಬ ಆಕ್ಷೇಪಕ್ಕೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡಲು 'ಸತ್ತಾಚ್ಚಾವರಸ್ಯ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ.

## ಸೃಷ್ಟಿಯ ಮೊದಲು ಅನೇಕ ಅಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನೆಗಳು ಇದ್ದವು

चोवाधारणे । साधनस्येत्यस्ति । अवरस्य तदधीनस्य साधनस्य सत्त्वादेव ''अद्य'' इत्यादिवचनं, न स्वतन्त्रस्य सत्त्वादित्यर्थः ।।

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಚ'ತಬ್ಬವು ಅವಧಾರಣಾರ್ಥದಲ್ಲಿವೆ. 'ಸಾಧನಸ್ಯ' ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ಅಧ್ಯಾಪಾರ ಮಾಡಬೇಕು. 'ಅವರಸ್ಯ' ಎಂದರೆ ವಿಷ್ಣುವಿನ ಅಧೀನವಾದ ಸಾಧನಗಳು ಇರುವುದರಿಂದಲೇ 'ಅದ್ವಚ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿವಚನಗಳು ಸಾರ್ಥಕವಾಗಿವೆ. ಇದನ್ನು ಬಟ್ಟು, ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಸಾಧನೆಯರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ 'ಅದ್ವಚ ಸಂಭೂತಃ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಗಳು ಹೊರಟಿರುವುದಲ್ಲ. ('ಅದ್ವಚ ಸಂಭೂತಃ ಪೈರಸ್ಟ್ಯ ರಾಜ್ಯ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರತಿಕೆಯು ಪಂಚಮಹಾಧೂತಗಳಂದ ಪರಚಿತ್ರಾತ್ರಗಳಂದ ಹಾಗೂ ತ್ರೀಹರಿಯಿಂದ ಚತುರ್ಮಾಖನು

ಜನಿಸಿದನು ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಇದರಿಂದ ಸೃಷ್ಟಿಯ ಮೊದಲಿದ್ದ ಪಂಚಮಹಾಭೂತಾದಿಗಳು ವಿಷ್ಣುವಿನ ಅಧೀನವಾಗಿದ್ದವು ಎಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.)

ಅಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನೆಗಳು ಇರಲು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯ ?

साधनान्तरसत्त्वमुपेत्य तस्येशाधीनत्वमुक्तं, तन्नेत्याक्षिप्याह -

।। असद्भयपदेशाचेति चेत्र धर्मान्तरणं वाक्यशेषात् ।।२-१-१८।।

भावनिर्देशोऽयम् । साधनस्येत्यस्ति । ''नासदासीत्रो सदासीत्तदानीं नासीद्रजो नो व्योम'' इति श्रुतौ साधनस्याऽसत्त्वव्यपदेशाञोक्तं युक्तमिति चेत् ।

ಸೃಷ್ಟಿಯ ಮೊದಲು ಅನೇಕ ಸಾಧನಗಳಿವೆ. ಆದರೆ ಅವೆಲ್ಲವೂ ಈಶ್ವರಾಧೀನವಾಗಿವೆ ಎಂಬುದಾಗಿ 'ಸತ್ಕಾಚ್ಚಾವರಸ್ಥ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಯಿತು. ಇದು ತಪ್ಪು. ಎಂಬ ಆಕ್ಟೇಪಕ್ಕೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡಲು 'ಅಸದ್ ವೃಪದೇಶಾನ್ಗೇತಿ ಚೇನ್ನ ಧರ್ಮಾಂತರೇಣ ವಾಕ್ಕಶೇಷಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ.

ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಅಸತ್' ಎಂಬ ಶಬ್ದವು ಭಾವಪ್ರಧಾನದಿಂದ ನಿರ್ದಿಷ್ಟವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಸದ್ವ ಪರೇಣತ್' ಎಂಬರ್ಥವು ದೊರೆಯುತ್ತದೆ. 'ಸಾಧನಸ್ಟ' ಎಂಬ ಪರವನ್ನು ಆಧ್ಯಾಹಾರ ಮಾಡಬೇಕು. 'ನಾಸದಾಸೀನ್ನೋ ಸದಾಸೀತ್ರದಾನೀಂ ನಾಸಿದ್ದುರೋ ನೋ ನ್ಯೋಮ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಸಾಧನಗಳು ಇರಲಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಸ್ಥತಂತ್ರಸಾಧನವಿತ್ತು ಎಂದು ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದು ಯುಕ್ತವಲ್ಲ ?

'ಧರ್ಮಾಂತರೇಣ ವಾಕ್ಕಶೇಷಾತ್' ಎಂಬುದರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

न स्वतन्त्रत्वाव्यक्तत्वाविकृतत्वादिधर्मान्तरेणैवासत्त्वव्यदगेशो न स्वरूपेणेत्यर्थः । कुतो मुख्यार्थत्यागः । वाक्यशेषात् । तम आसीदिति प्रकृत्यादिसत्त्वपरवाक्यशेषान्यवाऽनुपपत्त्येत्यर्थः । ಈ ಆಕ್ಟೇಪವು ತಪ್ಪು. ಏಕೆಂದರೆ ಸ್ವತಂತ್ರತ್ವ, ಅವ್ಯಕ್ಷತ್ವ ಮದರಾದ ಬೇರೆ ಧರ್ಮಗಳಿಂದ ವಿಶಿಷ್ಟವಾಗಿ ಯಾವುದೇ ಸಾಧನಗಳು ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದು 'ನಾಸದಾಸೀತ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ ಹೊರತು, ಸ್ವರೂಪತ: ಯಾವುದೇ ಸಾಧನಗಳೇ ಇರಲಿಲ್ಲವೆಂದು ಶ್ರುತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು 'ಧರ್ಮಾಂತರೇಣ ವಾಕ್ಯಶೇಷಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗದ ಅರ್ಥ. ಹೀಗೆ ಮುಖ್ಯಾರ್ಥವನ್ನೇಕೆ ತ್ಯಾಗ ಮಾಡಬೇಕು? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ವಾಕ್ಯಶೇಷವೇ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದೆ. 'ತಮ ಆಸೀತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಪ್ರಕೃತ್ಯಾರಿಗರ ಅಸ್ತಿತ್ವವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುವ ಈ ವಾಕ್ಯಶೇಷದ ಅನ್ಯಥಾನುಪಪತ್ತಿಯಿಂದ ಸ್ವತಂಥವಾಗಿ ಯಾವುದು ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂಬರ್ಥವು ಲಭಿಸುತ್ತವೆ.

यद्वा ''तस्माद्धान्यत्र परः किश्रनास'' इति स्वातन्त्र्यनिषेध-वाक्यशेषादित्पर्यः । अन्यया पर इति व्यर्थमिति भावः । अत्रेशमुपेत्यान्यस्यासत्त्वशङ्कनात् न असदिति चेदित्यनेन पौनक्त्यम् ।।

ಅಥವಾ 'ತಸ್ಕಾಧ್ಯಾಸ್ಯತ್ರ ಪರಃ ಕಿಂಚನಾಸ' ಎಂಬ ವಾಕೃತೀಷವು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಎನೂ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎನ್ನುತ್ತಿದೆ. ಒಂದುವೇಕೆ ಯಾವುದೇ ಸಾಧನಗಳು ಸ್ವರೂಪತಃ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂಬಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ವಿವಕ್ತಿಸುವುದಾಗಿದ್ದಲ್ಲಿ ಈ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರುವ 'ಪರಃ' ಎಂಬ ಶಬ್ದವು ವ್ಯರ್ಥವಾಗುತ್ತವೆ. 'ಪರ' ಶಬ್ದಕ್ತೆ 'ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ' ಎಂದರ್ಥ. ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿರಲ್ಲಿ ಎಂದರೆ ಅರ್ಥಾತ್ ಅಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿದ್ದವು ಎಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಪರಮಾತ್ಮನನ್ನು ಒಪ್ಪಿ ಉಳಿದ ಸಾಧನಗಳಿಗೆ ಅಸತ್ವವನ್ನು ಆಶಂಕಿಸಲಾಗಿದೆ. ಹಾಗಾಗಿ 'ಅಸದಿತಿಚೇನ್ನ ಪ್ರತಿಷೇಧಮಾತ್ರತ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಪುನರುತ್ತಿದೋಷವನ್ನು ಆಕೇಪ ಮಾಡಬಾರದು.

(ಅಸದಧಿಕರಣದ ಮೊದಲನೆಯ ಸೂತ್ರ 'ಅಸಿದಿತಿಚೇನ್ನ ಪ್ರತಿಷೇಧಮಾತ್ರತ್ವಾತ್' ಎಂಬುದು. ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಪದಾರ್ಥವಿರಲಿಲ್ಲವೆಂದು ಆಕ್ಟೇಪ ಮಾಡಿ, ಪ್ರಾಗಭಾವಕ್ಕೆ ಜಗತ್ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಅನಂತರ ಪ್ರಾಗಭಾವವು ನಿಷೇಧರೂಪವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಕರ್ತೃವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಸಿದ್ಧಾಂತ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲೂ ಇದೇ ವಿಷಯವನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಪುನರುಕ್ತಿ ಬರುತ್ತದಲ್ಲವೇ? ಎಂದು ಆಕ್ಟೇವ. ಆದರೆ ಸೃಷ್ಟಿಯ ಮೊದಲು ಈಶ್ವರನನ್ನು ಸೇರಿಸಿಕೊಂಡು, ಯಾವುದೇ ಪದಾರ್ಥವಿಲ್ಲವೆಂದು ಅಸದಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಆಕ್ಟೇಪ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಭಗವಂತನನ್ನು ಅಂಗೀಕರಿಸಿ ಉಳಿದ ಪದಾರ್ಥಗಳಿಲ್ಲವೆಂದು ಆಕ್ಟೇಪ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಈ ವೃತ್ಯಾಸವಿರುವುದರಿಂದ ಪುನರುಕ್ತಿ ಇಲ್ಲವೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.)

## ಸ್ವತಂತ್ರನಿಗೆ ಮತ್ತೊಂದರ ಅಪೇಕ್ಷೆಯಿಲ್ಲ

ननु तस्यैव स्वतन्त्रत्वे साधानान्तरोपादानमयुक्तमित्यत आह -

## ।। युक्तेः शब्दान्तराच ।।

ಆ ಪರಮಾತ್ಮಮ ಸ್ವತಂತ್ರನಾದಲ್ಲಿ ಬೇರೆ ಸಾಧನಗಳನ್ನು ಏಕೆ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡುತ್ತಾನೆ. ಸ್ವತಂತ್ರನಾದವನಿಗೆ ಸಾಧನಾಂತರಗಳ ಉಪಾದಾನವು ಅಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಆಕ್ಷೇಪಕೈ ಉತ್ತರಿಸಲು 'ಯುಕ್ಕೇ ಶಬ್ಧಾಂತರಾಚ್ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ.

#### 'ಶಬ್ದವಿಶೇಷಾತ್' ಎಂಬುದರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

स्वेच्छया ळीळया स्वाधीनसाधनान्तरोपादानेन सृष्टेर्पुकत्वात् ळीळया दण्डमाळम्ब्य गच्छतोऽपङ्गुत्ववत्, ईशत्वाविरोधित्वादिति यावत् । ळीळयेति कुतो ज्ञायते ? शब्दान्तराच । शब्दविशेषः शब्दान्तरम् । विवक्षितार्पप्रतिपादकः शब्द इति यावत् ।

ತನ್ನ ಇಚ್ಛೆಯಿಂದ ಕೇವಲ ಲೀಲಿಗೊಡ್ಡರ ಪರಮಾತ್ಯನು ತನ್ನ ಅಧೀನವೇ ಆದ ಅನೇಕ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಪರಿಗ್ರಹಿಸುತ್ತಾನೆ. ಅವುಗಳಿಂದಲೇ ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಯಾರು ಲೀಲೆಯಿಂದ ಕೋಲನ್ನು ಹಿಡಿದು ನಡೆಯುತ್ತಾನೋ, ಅವನನ್ನು ನೋಡಿ, 'ಕುಂಟ' ಎಂದು ಯಾರೂ ಹೇಳುವುದಿಲ್ಲ, ಅರರಂತ ಲೀಲೆಗೊಡ್ಡರ ಮತ್ತೊಂದು ಸಾಧನವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಟ್ಟರೆ ಈಶ್ವರನ ಸ್ಥಾತಂತ್ರ್ಯಕ್ಕೆ ಆದು ವಿರುದ್ಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಲೀಲೆಗೋಸ್ಕರವೇ ಪರಮಾತ್ರಮ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಗೆ ತೀಯುತ್ತದೆ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಶಬ್ಧಾಂತರಾಚ್ಚ' ಎಂದು ಉತ್ತರಿಸಲಾಗಿದೆ. 'ಶಬ್ಧಾಂತರ' ಎಂದರೆ 'ಶಬ್ಧವಿಶೇಷ' ಎಂದರ್ಥ. ವಿವಕ್ತಿತವಾದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುವ ಶಬ್ಧರಿರುವುದರಿಂದ ಎಂದಭಿಪ್ರಾಯ.

#### ಪರಮಾತ್ತನ ಲೀಲಾಸೃಷ್ಟಿ

तस्मात् ''शक्तोऽपि भगवान्विष्णुरकर्तुं कर्तुमन्यया । स्वभिन्नं कारणाभिन्नं भिन्नं विश्वं करोत्यजः'' इति शब्दान्तरादित्यर्यः ।

ಆ ಶಬ್ದ ಯಾವುದು ಎಂದರೆ -

'ಶಕ್ತೋಽಪಿ ಭಗವಾನ್ ವಿಷ್ಣು ಅಕರ್ತುಂ ಕರ್ತುಮನ್ಯಥಾ । ಸ್ವಭಿನ್ನಂ ಕಾರಣಾಭಿನ್ನಂ ಭಿನ್ನಂ ವಿಶ್ವಂ ಕರೋತ್ಯಜ: ॥

ಭಗವಂತನಾದ ಮಹಾವಿಷ್ಣುವು ಮಾಡದಿರಲು, ಬೇರೆ ರೀತಿಯಾಗಿ ಮಾಡಲು ಸಮರ್ಥನೇ ಆಗಿದ್ದಾನೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಪ್ರಕೃತ್ಕಾದಿ ಕಾರಣಗಳಿಂದ ಅಭಿನ್ನವಾದ ತನಗಿಂತ ಭಿನ್ನವಾದ ವಿಶ್ವವನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಎಂಬ ಶಬ್ದವಿಶೇಷವಿರುವುದರಿಂದ ಪರಮಾತ್ಮಮ ಸಾಧನೆಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

## 'ಶಬ್ದಾಂತರಾಚ್ಚ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಮತ್ತೊಂದು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

यद्वा साधनान्तरमेव सृष्टौ मास्त्वित्यत उक्तं शब्दीत । "अच्यः सम्भूतो हिरण्यगर्भ" इति तत्सत्त्वबोधकशब्दान्तराव । न केवलं प्रागुक्तं "अच्यः सम्भूतः पृथिव्यै रसाव" "तम आसीत्" इत्यादिशब्दात् किन्तु शब्दान्तरादिप साधनसत्त्वमुपेयमित्यर्थः । पूर्वश्रुतिसङ्कशयैव शब्दान्तरादित्युक्तम् ।

ಅಥವಾ ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡಲು ಭಗವಂತನಿಗೆ ಬೇರೆ ಸಾಧನಗಳೇ ಬೇಕಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸಲು 'ಶಬ್ದಾಂತರಾಚ್ಚ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 'ಅದ್ವ್ಯ: ಸಂಭೂತ: ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭ:' ಎಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರುತಿಯು ಪಂಚಮಹಾಧೂತಗಳಿಂದ ಚತುರ್ಮವನು ಹುಟ್ಟದನು ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಇದರಿಂದ ಪಂಚಮಹಾಧೂತಗಳು ಸೃಷ್ಟಿಯ ಮೊದಲು ಇದ್ದವೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಬೇರೆ ಸಾಧನೆಗಳು ಇದ್ದವು ಎಂಬ ಶಬ್ದಾಂತರರಿಂದಲೂ ಕೂಡ ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ ಅತಿರಿಕ್ತನಾಧನಗಳಿವೆ ಎಂಬ ಪ್ರಮೇಯವು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತವೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ 'ಅರ್ಡ್ಫಿ: ಸಂಭೂತ: ಪ್ರಥಿವ್ಜೆ ರಸಾಚ್ಚ' ಮತ್ತು 'ತಮ ಆಸೀತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಗಳಿಂದಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲ. 'ಅರ್ಡ್ಜ: ಸಂಭೂತ: ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭ:' ಎಂಬ ಮತ್ತೊಂದು ಶ್ರುತಿಗುಂದೆಯ ಅರ್ಡಿ ಭಗವರವಿರಿಕ್ಕ ಸಾಧನಗಳಿವೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಒಪ್ಪಬೇತು. ಹಿಂದೆ ಉದಾಹರಿಸಿದೆ ಶ್ರುತಿಗಳ ಸಂಗ್ರಹಕ್ಕಾಗಿ 'ಶಬ್ದಂತರಾತ್' ಎಂಬ ಪದಪ್ರಯೋಗವನ್ನು ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

## ಶ್ರುತ್ಯಂತರದ ಉಲ್ಲೇಖಕ್ಕೆ ಸ್ವರಸ ಕಾರಣ

आषश्रुतेरनीश्वरकर्तृकावान्तरसृष्टिविषयत्वेन अन्त्यश्रुतेः तमःप्रभृतेर्हये सत्त्वोकावपीशसृष्टौ कारणत्वं नेत्येवमन्यथानयनसम्भवात् शब्दान्तरोक्तिः । अत्राजस्येशादेव सृष्टतया तत्रावादेर्हेतुत्वोक्तेः ।।

ಹಿಂದೆ ಉದಾಹರಿಸಿದ ಎರಡು ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲಿ 'ಅಧ್ಯ್ಯ, ಸಂಭೂತಃ' ಎಂಬುದು ಮೊದಲನೆಯ ಶ್ರುತಿಯಾಗಿದೆ. ಇದು ಈಶ್ವರನನ್ನು ಬಿಟು ಬೇರೆ ದೇವತೆಯು ಅವಾಂತರಭೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನನ್ನುತ್ತಿದೆ. ಎರಡನೆಯ 'ತಮ ಆಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಪ್ರಳಯಕಾಲದೆ, ಪ್ರಕೃಷ್ಠಾ ದೀರದ್ದವು ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಈಶ್ವರನು ಮಾಡುವ ಸೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಕೃಷ್ಠಾ ದೀರ್ಗೆ ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಬೇರೆ ಪ್ರಕಾರದಿಂದ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡುವ ಸಂದರ್ಭವಿದೆ. ಹೀಗೆ ಅನ್ನಥಾ ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡಬಾರದು ಎಂದು ತಿಳಿಸಲು ಶ್ರುತ್ರಂತರವನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಶ್ರುತ್ರಿಯಲ್ಲಿ ಚತುರ್ಮುಖನು ಪರಮಾತ್ರವಿಂದಲೇ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಆ ಸೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಅಪ್ ಮೊದಲಾದವುಗಳು ಕಾರಣಗಳಾಗಿವೆ ಎಂದು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಶಿಕಿಯುತ್ತದೆ.

### ಇತರ ಸಾಧನಗಳ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿ ಪ್ರಮಾಣ

साधनसत्वेऽनुमानं चाह -

।। पटवच ।।२-१-२०।।

विमता सृष्टिः कर्त्भिनसाधनसाध्या सृष्टित्वात् पटस्ष्टिबदित्यर्थः ।। ಭাಷದಿತರವಾದ ಸಾಧನಗಳು ಸೃಷ್ಟಿಯ ಪೂರ್ವದಲ್ಲಿದ್ದವು ಎನ್ನಲು ಯುಕ್ತಿಪ್ರಮಾಣವನ್ನು 'ಪಟಪಚ್ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರ ಹೇಳುತ್ತಿದೆ.

'ವಿಮತಾ ಸೃಷ್ಟಿ ಕತ್ಯ್, ಭನ್ನಸಾಧನಸಾಧ್ಯಾ ၊ ಸೃಷ್ಟಿತ್ತಾತ್ ಪಟಸೃಷ್ಟಿತತ್' ವಿವಾದವಿಷಯವಾದ ಸೃಷ್ಟಿಯು ಕರ್ತೈಭಿನ್ನವಾದ ಸಾಧನೆಗಳಿಂದ ಉಂಟಾಗಿದೆ. ಸೃಷ್ಟಿಯಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಪಟಸೃಷ್ಟಿಯಂತೆ ಎಂಬ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಈ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

## ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವೇಕೆ ಇಲ್ಲ ?

नन्वेवं कर्तृभित्रस्वतन्त्रसाधनसाध्येत्यपि सुसाध्यमित्यत आइ -

।। यथा प्राणादिः ॥२-१-२१॥

ಹಾಗಾದರೆ ಕರ್ತೃಭನ್ನವಾದ ಸ್ವತಂತ್ರ ಸಾಧನಗಳಿಂದ ಜಗತ್ತಿನ ಸೃಷ್ಟಿಯಾಗಿದೆ ಎಂದು ಸುಲಭವಾಗಿ ಸಾಧಿಸಬಹುದಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಯಥಾ ಪ್ರಾಣಾದಿ:' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದೆ.

यथा प्राणदेहादिकं ''प्राणे तिष्ठन्'' इत्यादिनेशानुप्रविष्टत्वाभ्र स्वतन्त्रम् । अन्यथा प्रवेशवैयर्ष्यात् तथा ''प्रकृतिं पुरुषं चैव प्रविश्य'' इत्युक्तया साधनमपीशानुप्रविष्टत्वात् न स्वतन्त्रमिति तत्साधनं बाधितमित्पर्यः ।।

'ಪ್ರಾಣೇ ತಿಷ್ಠನ್' ಇತ್ಕಾದಿ ಶ್ರತಿಯು ಹೇಳುವಂತೆ ಪ್ರಾಣ, ದೇಹ ಮೊದಲಾದವುಗಳಲ್ಲಿ ಪರಮಾತ್ಮನು ಪ್ರವೇಶಿಸುತ್ತಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅವುಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಗಳಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಗಳೇ ಆಗಿದ್ದಲ್ಲಿ ಅವುಗಳ ಒಳಗೆ ಪರಮಾತ್ಯನು ಪ್ರವೇಶಿಸುವುದು ವೃರ್ಥವಾಗುತ್ತಿತ್ತು. ಅದರಂತೆ 'ಪ್ರಕೃತಿಂ ಪುರುಷಂ ಚೈವ ಪ್ರವಿಕ್ಕ' ಎಂಬ ಕ್ರುತಿಯು ಪರಮಾತ್ಯಮ ಪ್ರಕೃತಿ, ಪುರುಷ ಇತ್ಕಾದಿ ಸಾಧನಗಳ ಒಳಗೂ ಕೂಡ ಪ್ರವೇಶಿಸುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸೃಕ್ಷಿಯ ಕಾಲದಲ್ಲಿರುವ ಪ್ರಕೃತ್ಕಾದಿಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಗಳಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸಾಧನಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರವೆಂದು ಸಾಧಿಸುವುದು ಪ್ರಮಾಣ-ಬಾಧಿತವಾಗುತ್ತದೆ. ಇಷ್ಟು ಸೂತ್ರದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ತಂತ್ರದೀಪಿಕಾ ಕನ್ನಡಾನುವಾದದಲ್ಲಿ ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣವು ಮುಗಿಯಿತು ॥

## ಅದ್ವೈತ-ವಿಶಿಷ್ಟಾದ್ವೈತಮತದಲ್ಲಿ ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣ ಮತ್ತು

### ವಿಮರ್ಶೆ

ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಅಧಿಕರಣಶರೀರ ಹೀಗಿದೆ - ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ವ್ಯಾವಹಾರಿಕಭೇದವನ್ನು ಒಟ್ಟಿಕೊಂಡು, 'ಸ್ಟಾಲ್ಡೋಕವತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಸೂತ್ರಕಾರರು ಹೇಳಿದರು. ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪಾರಮಾರ್ಥಿಕವಾದ ಕಾರ್ಯಪ್ರಪಂಚಕ್ಕೆ ಕಾರಣವಾದ ಬ್ರಹ್ಮನ ದೆಸೆಯಿಂದ ಭೇದವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. 'ವಾಚಾರಂಭಣಂ ವಿಕಾರೋ ವಾಮಧೇಯಮ್', 'ಇದಂ ಸರ್ವಂ ಯದಯಮಾತ್ತಾ' ಇತ್ಯಾದಿ ಪ್ರತಿಕೇಳಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮಾಗಿಂತ ಅತಿರಿಕ್ತವಾದ ಪ್ರಪಂಚವೇ ಇಲ್ಲವೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಅನನ್ಯತ್ವ' ಎಂಬ ಶಬ್ದಕ್ಕೆ ಬ್ರಹ್ಮಾಭೇದವೆಂಬ ಅರ್ಥವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಸುಳ್ಳಾದ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಸತ್ಯವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಾಂದ ಅಭೇದವು ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಜಡವಾದ ಜಗತ್ರಿಗೂ ಚೇತನವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಾಂದ ಅಭೇದವನ್ನು ನಿಮ್ಮ ಸಿದ್ಘಾಂತದಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿರುವುದಿಲ್ಲ.

ಆಕ್ಕೇಷ - ಅಜ್ಞಾನವಿಶಿಷ್ಟನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನು ಜಗತ್ತಿಗೆ ಉಪಾದಾನಕಾರಣನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಇವನಿಗೂ ಜಗತ್ತಿಗೂ ಅಭೇದವನ್ನು ಸೂತ್ರಕಾರರು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ಸಮಾಧಾನ - ಹೀಗೆ ಹೇಳಬಾರರು. ಮಮುಕ್ತುವಿನಿಂದ ಜ್ಞೇಯನಾದವನು ಶುಧ್ಭಟಕ್ಕ ಇವನ ಜ್ಞಾನದಿಂದಲೇ ಸಕಂಪೂ ಕೂಡ ಶಿಳಿದಂತಾಗುತ್ತದೆಂದು ಉದ್ಘಾಂಕರು ಪ್ರಶಂಸೆ ಮಾಡಿರುತ್ತಾರೆ. ಮಿಥ್ಯಾಭೂತವಾರ ಅಜ್ಞಾನವಿಶಿಷ್ಟಬಹ್ಮರ್ನಿಗೂ ಮತ್ತು ಜಗತ್ತಿಗೂ ಅಭೇದವಿರುವುದರಿಂದ ಸಮತ್ತ ಜಗತ್ತು ಜ್ಞಾತವಾಗುತ್ತದೆಂದು ಏಕೆ ಪ್ರಶಂಸೆ ಮಾಡಬೇಕು. ಕೇವಲ ಶುಧ್ಭಬಹ್ಮನ ಜ್ಞಾನವನ್ನೇ ಪ್ರಶಂಸೆ ಮಾಡಿ, ಶುಧ್ಭಬಹ್ಮನಿಂದ ಅಭೇದವನ್ನೇ ಸೂತ್ರಕಾರರು ಹೇಳಬೇಕುಂವೇ?

ಹೀಗೊಪ್ಪದಿದ್ದರೆ ಅಜ್ಞಾನವಿಶಿಷ್ಟನಲ್ಲಿ ಅಜ್ಜಾನವು ಕೂಡ ವಿಶೇಷಣವಾಗಿ ಸೇರಿರುವುದರಿಂದ ಮೋಕ್ಷಪ್ಪಗಿ ಅಜ್ಞಾನವನ್ನೂ ಕೂಡ ತಿಳಿಯಬೇಕೆಂದು ಹೇಳಬೇಕಾದೀತು. 'ಯೇನಾಶ್ರತಂ ಪ್ರತಮ್' ಇತ್ತಾದಿ ವಾಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ಜ್ಞೇಯಕೋಟಿಯಲ್ಲಿ ಅಜ್ಞಾನವೂ ಕೂಡ ಸೇರಿಕೊಳ್ಳಬೇಕಾದೀತು.

ಆಕ್ಟೇಷ - ಭಾಮತಿಯಲ್ಲಿ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಅನನ್ಯತ್ವಶಬ್ಬದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವನ್ನು ಹೀಗೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ - 'ನ ಖಲ್ಪನನ್ನತ್ವಮಿತ್ಯಭೇರು ಬ್ರೂಮಃ I ಕಿಂತು ಭೇದಂ ವ್ಯಾಸೇಧಾಮಃ' ಅನನ್ಯತ್ವಶಬ್ದಕ್ಕೆ ಬ್ರಹ್ಮಪ್ರತಿಯೋಗಿಕವಾದ ಭೇದುಭಾವ ಎಂದರ್ಥ. ಹೊರತು ಬ್ರಹ್ಮಾರ್ಭವಂತರ್ರದರ್ಥವಲ್ಲ. ಬ್ರಹ್ಮಪ್ರತಿಯೋಗಿಕವಾದ ಭೇದವಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳಿದಾಗ ಭೇದನನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ . ('ವ್ಯಾಸೇಧಾಮಃ'-ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತೇವೆ) ಅಭೇದವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತೀವೆ) ಆಭೇದವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತೀವೆ, 'ಪ್ರಿಸ್ಟನ್ನತ್ವಮಿತ್ಯಭೇದಂ ಬ್ರೂಮಃ I ಕಿಂತು ಭೇದಂ ವ್ಯಾಸೀಧಾಮಃ' ಎಂದು ಭಾಮತಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಭೇದಾಭಾವವನ್ನೇ ಅನನ್ಯತ್ವವೆಂದು ವಿವಕ್ತಿಸುತ್ತೇವೆ.

ಸಮಾಧಾನ - ಜಗತ್ರಿಗೆ ಬ್ರಹ್ಮನ ದೆಸೆಯಿಂದ ಭೇದವಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ, ಆಭೇದವಿದೆಯೆಂದು ಹೇಳಿದಂತೆ ಆಯತು. ಭೇದ ಹಾಗೂ ಅಭೇದಗಳು ಪರಸ್ವರ ವಿರಹವ್ಯಾಪ್ಯವಾಗಿವೆ. ಭೇದವಿಲ್ಲದಿದ್ದರೆ, ಆಭೇದವಿರಲೇಬೇಕು. ಭೇದವೂ ಇಲ್ಲ, ಅಭೇದವೂ ಇಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಅಭೇದದ ವಿಧಾನವನ್ನು ಮಾಡದೇ ಭೇದಾಭಾವವೆಂದಷ್ಟೇ ವಿವಕ್ಷಿಸಿದರೂ ಕೂಡ ಮತ್ತೊಂದು ದೋಷ ಬರುತ್ತದೆ. ಬ್ರಹ್ಮ ಮಾತ್ರ ಸತ್ಯನು, ಜಗತ್ರು ಸುಳ್ಳು ಎಂಬ ವ್ಯವಸ್ಥೆಯನ್ನು ನೀವು ಮಾಡಬೇಕು. ಅಭೇದವಿದ್ದರೆ ಈ ವ್ಯವಸ್ಥೆಯು ಹೇಗೆ ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲವೋ, ಅದರಂತ ಭೇದಾಭಾವವಿದ್ದಾಗಲೂ ಬ್ರಹ್ಮನು ಸತ್ಯ, ಜಗತ್ತು ಸುಳ್ಳು ಎಂಬ ವ್ಯವಸ್ಥೆಯು ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲ.

ಆಕ್ಷಣ - ಜಗತ್ರಿಗೂ, ಬ್ರಹ್ಮಾಗೂ ಯಾವ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಭೇದವಿಲ್ಲವೆಂದು ನಾನು ಹೇಳುತ್ತೇನೋ, ಅದೇ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಅಭೇದವನ್ನೂ ಕೂಡ ಇಲ್ಲವನ್ನುತ್ತೇನೆ. ಹೀಗೆ ಭೇದ ಮತ್ತು ಅಭೇದ ಎರಡೂ ಇಲ್ಲದ ವ್ಯವಸ್ಥೆಯನ್ನು ಕೂಡಿಸಬಹುದಲ್ಲವೇ?

ಸಮಾಧಾನ - ಹಾಗಾದರೆ ಏಕವಿಜ್ಞಾನದಿಂದ ಸರ್ವವಿಜ್ಞಾನದ ಪ್ರತಿಜ್ಞೆಯೂ ಕೂಡ ಅನುಪಪನ್ನ- ವಾಗಬೇಕಾದೀತು. ಅಭೇದವಿದ್ದರೆ ಮಾತ್ರ ಈ ಪ್ರತಿಜ್ಞೆಯು ಉಪಪನ್ನವಾಗುತ್ತದೆ.

ಆಕ್ಷೇಷ - ಏಕವಿಜ್ಞಾನದಿಂದ ಸರ್ವವಿಜ್ಞಾನವನ್ನು ಶ್ರುತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಇದರ ಅನೃಥಾನುಪಪತ್ರಿಯಿಂದ ಜಗತ್ತಿಗೂ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೂ ಭೇದವಿಲ್ಲವೆಂದು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡುತ್ತೇನೆ. ಭೇದವಿಲ್ಲವೆಂದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಅಭೇದವಿದೆ ಎಂದರ್ಥವಲ್ಲ. ಬ್ರಹ್ಮಮಾತ್ರನು ಸತ್ಯ, ಜಗತ್ತು ಮಿಥ್ಯಾ ಎಂಬ ವೃವಸ್ಥೆಯನ್ನು ಕೂಡಿಸುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಅಭೇದವೂ ಕೂಡ ಇರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಕಲ್ಪಿಸುತ್ತೇನೆ.

ಸಮಾಧಾನ - ಹಾಗಾದರೆ ಉಥಯ ಅನ್ಯಥಾನುಪಪತ್ರಿಯಿಂದ ಜಗತ್ರಿಗೂ, ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೂ ಭೇದಾಭೇದವನ್ನೇ ಕಲ್ಪಿಸುವುದು ಸಮಂಜಸವಾಗುತ್ತದೆ. ಭೇದಾಭಾವ, ಅಭೇದಾಭಾವಗಳನ್ನು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಿಂತ, ಭೇದಾಭೇದವನ್ನು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡುವುದು ಲಘುವಾಗುತ್ತದೆ. ಅದು ಹೀಗೆ - ಏಕವಿಜ್ಞಾನ್ಷನ ಸರ್ವವಿಜ್ಞಾನ್ನದ ಅನ್ಯಥಾನುಪಪತ್ರಿಯಿಂದ ಜಗತ್ರಿಗೂ, ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೂ ಅಭೇದವು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಸತ್ಯಕ್ಷ್ಮಮಿಲ್ಯಾತ್ವಗಳ ವ್ಯಮಾನ್ಯಕ್ಷ್ಮಮಾನುಪತ್ರಿಯಿಂದ ಭೇದವು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಸತ್ಯಕ್ಷ್ಮಮಿಲ್ಯಾತ್ವಗಳ ವ್ಯಮಾನ್ಯಕ್ಷ್ಮಮಾನುಪರು ಮತ್ತು "ಇದಂ ಸರ್ವಂ ಯದೆಯಮಾತ್ತು" ಎಂಬುದಾಗಿ ಸಾಮಾನಾಧಿಕರಣ್ಣ ಮತ್ತು "ಇದಂ ಸರ್ವಂ ಯದೆಯಮಾತ್ತು" ಎಂಬುದಾಗಿ ಸಾಮಾನಾಧಿಕರಣ್ಣ ಮತ್ತು ಜಗತ್ತು ಆಗಿರುವುದಿಲ್ಲ ಮೂರ್ತಪ್ರಪರುಷವೂ ಆಗಿರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ಭೇದವನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಸಾಮಾನಾಧಿಕರಣ್ಣ ಪ್ರತಿಪಿಯಂದ ಅಭೇದಿಸಿದ್ದವಾಗುತ್ತದೆ. "ನೇತಿ ನೇತಿ" ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ಭೇದವು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಇವರಡರ ಸ್ವಾರಸ್ಥಕ್ಷ್ಮೇಸ್ವರ ಭೇದಾಭೇದವನ್ನು ಒಪ್ಪವುದು ಅತ್ಯಂತ ಸಮಂಜಸವಾಗುತ್ತದೆ. ಇವರಡರ ಸ್ವಾರಸ್ಥಕ್ಷ್ಮೋಸ್ವರ ಭೇದಾಭೇದವನ್ನು ಒಪ್ಪವುದು ಅತ್ಯಂತ ಸಮಂಜಸವಾಗುತ್ತದೆ. ಇವರಡರ ಸ್ವಾರಸ್ಥಕ್ಷ್ಮೋಸ್ವರ ಭೇದಾಭೇದವನ್ನು ಒಪ್ಪವುದು ಅತ್ಯಂತ ಸಮಂಜಸವಾಗುತ್ತದೆ.

ಮತ್ತು ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಮೃಕ್ತಿಂಡ ಮತ್ತು ಮೃಣ್ಣಯಗಳ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ನೀಡಲಾಗಿದೆ. ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಭೇದಾಭೇದವೇ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಎಲ್ಲಾ ರೀತಿಯಂದಲೂ ಸ್ವಾರಸ್ಕಬರುವುದರಿಂದ ಭೇದಾಭಾವ, ಅಭೇದಾಭಾವವನ್ನು ಒಪ್ಪವುದಕ್ಕಿಂತ ಭೇದಾಭೇದವನ್ನು ಒಪ್ಪವುದೇ ಸೂಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

ಆಕ್ಟೇಷ - ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೂ ಪ್ರಪಂಚಕ್ಕೂ ಭೇದಾಭೇದವನ್ನು ಹೇಳಲಾಗದು. ಅಭೇದವನ್ನು ಹೇಳಲಿ 'ಏಕರಸಂ ಪ್ರಂಪಚೋವಹಮಂ' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯು ಬ್ರಹ್ಮನನ್ನು 'ಏಕರಸ' (ಅಖಂಡ = ಏಕಪ್ರಕಾರ) ಎಂದು ಕರೆಯುತ್ತಿದೆ. ಆದರೆ ಜಗತ್ತು ಅನೇಕ ರಸಂತೃಹಾಗಿದೆ. ಬ್ರಹ್ಮನಂತೆ ಅಖಂಡವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಒಂದುವಣಿ ಜಗತ್ತಿಗೂ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೂ ಭೇದವನ್ನು ಹೇಳಿ, ಅಭೇದವನ್ನೂ ಕೂಡ ಹೇಳಿದರೆ, ಅನೇಕ ರಸುತ್ತಕವಾದ ಪ್ರಪಂಚದ ದೆಸೆಯಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನು ಅಖಂಡನಾಗಿ ಆಗಿರುವ ಕಾರಣ, ಅನೇಕ ರಸುತ್ತಕವಾದ ಪ್ರಪಂಚದ ದೆಸೆಯಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನು ಅಖಂಡನೂ ಆಗಿರುವ ಕಾರಣ, ಅನೇಕ ರಸುತ್ತಕ್ಕವು ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಬರುತ್ತವೆ. ಅವಾಗ 'ಏಕರಸಂ ಪ್ರಪಂಚೋದಶಕವಾಂ' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯು ಅನುಪವಸ್ತವಾಗುತ್ತದಲ್ಲವೆ?

ಸಮಾಧಾನ - ಈ ಸಮಸ್ಯೆಯನ್ನು ಸುಲಭವಾಗಿ ಪರಿಹರಿಸಬಹುದು. ನೀವು ಭೇದುಭಾವ ಮತ್ತು ಅಭೇದುಭಾವವನ್ನು ಒಪ್ಪೆತ್ತಿದ್ದೀರಿ. ಹಾಗಾರರ ಯಾವ ಕಾರಣದಿಂದ ಭಿಷ್ಣಾಗಿಗೆ, ಪ್ರಪಂತಕ್ಕೂ ಭೇದವಿಲ್ಲವೋ, ಆ ಕಾರಣದಿಂದರೇ ಅನೇಕ ರಸವಾದ ಪ್ರಪಂತದಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮಾಗಿ ಭೇದವಿಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಕೂಡ ಅನೇಕ ರಸ್ವರೂಪವಾಗಬೇಕಾದೀತು ಎಂದು ನಾವು ಅಕ್ಟೇಖಸುತ್ತೇವೆ. ಆವಾಗ ನೀವು ಭೇದುಭಾವವಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಜೊತೆಯಲ್ಲಿ ಅಭೇದುಭಾವವಿರುವುದರಿಂದ ಜಗತ್ತು ಅನೇಕರಸ-ಸ್ವರೂಪವಾದರೂ, ಬ್ರಹ್ಮನು ಅನೇಕ ರಸಭ್ಯರೂಪವಾಗಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ ಎಂಬ ವ್ಯವಸ್ಥೆಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತೀರಿ. ನಾವೂ ಕೂಡ ಇದೇ ರೀಕಿಯಲ್ಲೇ ವ್ಯವಸ್ಥೆಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತೇವೆ. ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೂ ಪ್ರಪಂಚಕ್ಕೂ ಅಭೇದವಿದ್ದರೂ ಭೇದವು ಇರುವುದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನು ಎಕರಸಸ್ವರೂಪವಾಗುತ್ತಾನೆ. ಪ್ರಪಂಚವು ಅನೇಕ ರಸಸ್ಯರೂಪವಾಗುತ್ತದೆ.

ಅನೇಕ ರಸಸ್ವರೂಪವಾದ ಪ್ರಪಂಚಕ್ಕಿಂತ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಭೇದವಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಅಭೇದವಿರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಕಾರಣದಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ವಿಕರಸತ್ವಶ್ರುತಿಯು ಉಪಪನ್ನವಾಗುತ್ತದೆಂದು ನೀವು ಹೇಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತೀರೋ, ಅದರಂತೆ ನಾವೂ ಕೂಡ ಬ್ರಹನಿಗೆ ಪ್ರಪಂಚದ ದೆಸೆಯಿಂದ ಅಭೇದವಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಭೇದವಿರುವ ಕಾರಣದಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನು ವಿಕರಸಸ್ವರೂಪನಾಗುತ್ತಾನೆ. ಪ್ರಪಂಚವು ಅನೇಕರಸ- ಸ್ವರೂಪಾಗುತ್ತದೆಂದು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತೇವೆ.

ಸತ್ಯಕ್ಕೆ ಅನ್ನತಾಭೇದವು ಹೇಗೆ ಅನುಪಪನ್ನವೂ, ಅದರಂತೆ ಸತ್ಯಕ್ಕೆ ಅನ್ನತದ ಜೊತೆಗೇ ಭೇದಾಭಾವವೂ ಕೂಡ ಅನುಪಪನ್ನವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಭೇದವೂ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಅಭೇದವೂ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳುವುದಕ್ಕಿಂತ ಭೇದಾಭೇದವಿರುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳುವುದೇ ಲೇಸು.

ಪ್ರಪಂಚಕ್ಕೂ, ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೂ ಸಮಸತ್ರಾಕವಾದ ಭೇದವಿದೆ ಎಂದರೆ, ಸತ್ಯವಾದ ಭೇದ, ಸತ್ಯವಾದ ಅಭೇದವಿದೆ ಎಂಧರ್ಥ. ಇಂಥ ಭೇದಾಭೇದವನ್ನೇ ನೀನು ಒಪ್ಪಬೇಕಾಗುತ್ತದೆಂಬುದು ಗ್ರಂಥಕಾರರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ಭೇದಾಭಾವಮಾತ್ರಂ ತದನನ್ನತ್ವಮ್' ಎಂಬ ಎರಡನೆಯ ಪಕ್ಷವು ನಿರಸ್ತವಾಯಿತು.

ಆಕ್ಷೇಪ - 'ಬ್ರಹ್ಮವೈತಿರೇಕೇಣ ಅಸತ್ವಂ ತದನನ್ಯತ್ವಮ್' ಬ್ರಹ್ಮನಿಗಿಂತ ಅತಿರಿಕ್ತವಾದ ಜಗತ್ತು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಇದನ್ನೇ ಅನನ್ಯತ್ವವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತೇವೆ.

ಸಮಾಧಾನ - ಇದೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪು. ಒಂದನ್ನು ವಿಶೇಷವಾಗಿ ನಿಷೇಧ ಮಾಡಿದರೆ, ಇನ್ನೊಂದಕ್ಕೆ ಸಮ್ಮತಿ ಕೊಟ್ಟಂತಾಗುತ್ತದೆ. (ದೇವದತ್ತನು ಮಾತ್ರ ಬರಬಾರರು ಎಂದು ಹೇಳದಾಗ, ಯಜ್ಞದತ್ತನು ಬರಬಹುದೆಂದು ಅರ್ಥಾತ್/ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ.) ಜಗತ್ತು ಇಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳದೇ ಬ್ರಹ್ಮನೊಂತ ಅತಿರಿಕ್ತವಾಗಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳದರೆ, ಬ್ರಹ್ಮಸ್ತರೂಪವೆಂದು ಹೇಳಿದೆಂತುರು. ಆವಾಗ ಆನಂದಾದಿಗಳು ಹೇಗೆ ಬ್ರಹ್ಮಾತ್ಮಕ್ಷವೋ, ಅಥವಾ ಜೀವರು ಹೇಗೆ ಬ್ರಹ್ಮಾತ್ಮಕ್ಷವೋ, ಅದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ ಜಗತ್ತೂ ಕೂಡ ಬ್ರಹ್ಮಾತ್ಮಕ್ಷವೆಂದು ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತು. ಇದು ನಿಮ್ಮ ಸಿದ್ಧಾಂತಕ್ಕೆ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿದೆ.

ಆಕ್ಷೇಪ - 'ಬ್ರಹ್ಮಣ' ಅರೋಪಿತತ್ವಂ ತು ನ ತದನ್ನತ್ವಮ್' ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಜಗತ್ತು ಆರೋಪಿತವಾದ್ದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗಿಂತ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿದೆಯೆಂದು ಹೇಳುತ್ತೇವೆ.

ಸಮಾಧಾನ - ಹೀಗೂ ಕೂಡ ಹೇಳಲಾಗರು. ಅನನ್ನಶಬ್ದದಿಂದ ಆರೋಪಿತ್ವ ಎಂಬರ್ಥವು ತಿಳಿಯುವುದೇ ಇಲ್ಲ. ಶುಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಆರೋಪಿತವಾದ ರಜತವನ್ನು ಶುಕ್ತಿಯಿಂದ ಅನನ್ಯವಾಗಿದೆಯೆಂದು ಯಾರೂ ಕರೆಯುವುದಿಲ್ಲ. ಅದರಂತೆ ಜಗತ್ತು ಆರೋಪಿತವಾದ ಕಾರಣದಿಂದ ಅನನ್ನವೆಂದು ಕರೆಯಬಾರದು.

ಯಾವುದು ಎಲ್ಲಿ ಆರೋಪಿತವೋ, ಅದು ಅರಕ್ಕಿಂತ ಅನನ್ನವಾಗುವುದಾದರೆ, ಪ್ರಾತಿಭಾಸಿಕವಾದ ರಜತೆವು ವ್ಯಾವಹಾರಿಕವಾದ ಶುಕ್ರಿಯಲ್ಲಿ ಆರೋಪಿತವಾದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಾತಿಭಾಸಿಕವು ವ್ಯಾವಹಾರಿಕವಾದ ಶುಕ್ರಿಯಂದ ಅನನ್ನವಾಯಿತು. ಮತ್ತು ವ್ಯಾವಹಾರಿಕವಾದ ಜಗತ್ತು ಪಾರಮಾರ್ಥಿಕವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಾನಲ್ಲಿ ಆರೋಪಿತವಾದ್ದರಿಂದ ವ್ಯಾವಹಾರಿಕವು ಪಾರಮಾರ್ಥಿಕವಾಯಿತು. ಆವಾಗ ಅನಿರ್ವಚನೀಯತ್ವವೇ ಆಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಪಾರಮಾರ್ಥಿಕವಾಯಿತು. ಅವಾಗ ಅನಿರ್ವಚನೀಯತ್ವವೇ ಆಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಪಾರಮಾರ್ಥಿಕವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಾನಿಂದ ಅನನ್ನವಾಗಿರುವ ವ್ಯಾವಹಾರಿಕವಾದ ಜಗತ್ತೂ, ಕೂಡ ಪಾರಮಾರ್ಥಿಕವೇ ಆಯತಲ್ಲವೇ? ಅಂಥ ವ್ಯಾವಹಾರಿಕಜಗತ್ತಿನಲ್ಲಿ ಸೇರಿರುವ ಶುಕ್ರಿಯ ಜೊತೆ ಅನನ್ನವಾಗಿರುವ ರಜತೆವೂ ಕೂಡ ಪಾರಮಾರ್ಥಿಕವೇ ಆಯಿತು. ಹೀಗೆ ಒಪ್ಪಿದರೆ, ಜಗತ್ತಿನಲ್ಲಿ ಅನಿವ್ಯವಾಗಿರುವ ರಜತೆವೂ ಕೂಡ ಪಾರಮಾರ್ಥಿಕವೇ ಆಯಿತು. ಹೀಗೆ ಒಪ್ಪಿದರೆ, ಜಗತ್ತಿನಲ್ಲಿ ಅನಿರ್ವಾಚ್ಯವಾರ್ತೆಯೇ ಇಲ್ಲದಂತಾಗುತ್ತದೆ.

'ರೂಪ್ಯಮಿದಂ ನೇತಿ ತದನ್ಯಶಬ್ದಕ್ಕುವ ಪ್ರಯೋಗಾಚ್ಚ' ಎಂಬ ಪಾಠವನ್ನು ವಿವಕ್ತಿಸಿದಾಗ ಹೀಗೆ ಅರ್ಥವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು - ಭ್ರಮೆಯು ಬರುವ ಕಾಲದಲ್ಲಿ 'ಇದಂ ರಜತಂ' ಎಂಬ ಜ್ವಾನವು ಬರುತ್ತದೆ. ಬಾಧಕಾಲದಲ್ಲಿ 'ನೇದಂ ರಜತಂ' ಎಂಬ ಜ್ವಾನವು ಬರುತ್ತದೆ. ಬಾಧಕಾಲದಲ್ಲಿ ಕುಕ್ತಿಯು ರಜತಕ್ಕಿಂತ ಭನ್ನವಾಗಿದೆಯೆಂದೇ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ ಹೊರತು, ಶುಕ್ತಿಯು ರಜತಕ್ಕೆಂತ ಭನ್ನವಾಗಿದೆಯೆಂದು ಯಾರೂ ತಿಳಿಯುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದಲೂ ಆರೋಪಿತತ್ತವನ್ನು ಅನನೃತಿಬ್ದಾರ್ಥವೆಂದು ತಿಳಿಯುವಾರರು.

ಮತ್ತೊಂದು ದೋಷ - ಜಗತ್ತು ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಆರೋಪಿತವಾದಾಗ ಬ್ರಹ್ಮನು ಅಧಿಷ್ಯಾನನು, ಜಗತ್ತು ಆರೋಪಿತವೂ ಆಗಿರುತ್ತದೆ. ಆವಾಗ ಏಕವಿಜ್ಞಾನದಿಂದ ಸರ್ವವೂ ಕೂಡ ವಿಜ್ಞಾತವಾಗುತ್ತದೆಂದು ಶ್ರುತಿ ಹೇಳಿದ್ದು ಆಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

ಮತ್ತೊಂದು ದೋಷ - ಮೃತ್ತಿಂಡ ಹಾಗೂ ಮೃಣ್ಣಯಗಳ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನೂ ಕೂಡ ಕೂಡಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಮೃತ್ತಿಂಡದಲ್ಲಿ ಮೃಣ್ಣಯವು ಆರೋಪಿತವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಕೇವಲ ಉಪಾದಾನ ಉಪಾದೇಯಭಾವವಿರುತ್ತದೆ ಹೊರತು, ಅಧಿಪ್ರಾನಅಧ್ಯಸ್ತಭಾವ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ರರಿಂದ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ನೀಡಿರುವ ಮೃತ್ತಿಂಡಾದಿ ದೃಷ್ಟಾಂತವೂ ಕೂಡ ಅನುಪಪನ್ನವಾಗುತ್ತದೆ.

ಕಥಂ ಹಿ ಬ್ರಹ್ಮವಿಜ್ಞಾನಾದ್ವಿಜ್ಞಾತಂ ಸಕಲಂ ಭವೇತ್ । ನಹಿ ಶುಕ್ತಿಸ್ವರೂಪಸ್ಕ ವಿಜ್ಞಾನಾದ್ರಜತಜ್ಞತಾ ॥೧॥

ಬ್ರಹ್ಮರು ಅಧಿಪ್ರಾನನಾಗಿದ್ದಾನೆ, ಜಗತ್ತು ಆರೋಪಿಕವಾಗಿದೆ. ಅಧಿಪ್ರಾನನಾಗ ಬ್ರಹ್ಮನ ಪ್ರಾನದಿಂದ ಆರೋಪಿಕವಾದ ಜಗತ್ತಿನ ಜ್ಞಾನವನ್ನು ಹೇಳಲು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯ ? ಶುಕ್ತಿಯ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ಯಾರು ತಿಳಿದಿರುತ್ತಾನೋ, ಅವನಿಗೆ ರಜತಪ್ಪಾನವು ಬರಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಹೊರವಾಗಿ

ಶುಕ್ತಿತತ್ವಾಪರಿಜ್ಞಾನಾದ್ಯಫೈವ ರಜತಜ್ಞತಾ। ಬ್ರಹ್ಮತತ್ವಾಪರಿಜ್ಞಾನಾತ್ ತಥಾ ಸರ್ವಜ್ಞತೋಚಿತಾ

HOIL

ಅವರಿಗೆ ಶುಕ್ತಿತತ್ವದ ಬಗ್ಗೆ ತಿಳಿಯದ ಕಾರಣ ರಜತಜ್ಜಾನವು ಬಂದಿರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಧಿಪ್ರಾನದ ಅಜ್ಞಾನವು ಆರೋಪಿತದ ಜ್ಞಾನಕ್ಕೆ ಕಾರಣವಾಗಿರುತ್ತದೆ ಹೊರತು, ಅಧಿಷ್ಠಾನದ ಜ್ಞಾನವು ಆರೋಪಿತಜ್ಞಾನಕ್ಕೆ ಸರ್ವಥಾ ಕಾರಣವಲ್ಲ. ಅದರಂತೆ ಬ್ರಹ್ಮತತ್ವದ ಅಪರಿಜ್ಞಾನದಿಂದರೇ ಸಮುಗ್ರೆ ಜಗತ್ತಿನ ಜ್ಞಾನವು ಬರುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಉಚಿತೆ. ಹೊರತು, ಬ್ರಹ್ಮಣ್ಯನದಿಂದ ಸಮಸ್ತೆ ಜಗತ್ತಿನ ಜ್ಞಾನವು ಬರುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಸರ್ವಥಾ ಯುಕ್ತಮಾರ್ವಿಲ.

ಭಾಮತಿಯಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಗಿದೆ - ರಜ್ಜು ಜ್ಞಾತ್ರವಾದರೆ, ಆರೋಪಿತವಾದ ಸರ್ಪವೂ ಕೂಡ ಜ್ಞಾತ್ರವಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಸರ್ಪದ ಶತ್ವ ರಜ್ಜುವೇ ಆಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನು ಜ್ಞಾತನಾದರೆ, ಸಮಸ್ತ ಜಗತ್ತು ಜ್ಞಾತ್ರವಾಗುತ್ತದೆ. ಬ್ರಹ್ಮಣ್ಣಾನದಿಂದ ಆರೋಪಿತವಾದ ಸಮಸ್ತ ಜಗತ್ತು ಜ್ಞಾತ್ರವಾಗಲೇಬೇಕು.

ಇದು ತಪ್ಪು. ಹಾಗಾದರೆ ನೀವು ಜಗತ್ರನ್ನೇ ಬ್ರಹ್ಮನೆಂದು ಹೇಳಿರುವುದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮಜ್ಞಾನದಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನೇ ಜ್ಞಾತನಾಗುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತು. ಬ್ರಹ್ಮಜ್ಞಾನದಿಂದ ಜಗತ್ತಿನ ಜ್ಞಾನ ಬರುತ್ತದೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದಂತಾಗಲಿಲ . ಆದರೆ ಇದು ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲ. ತನಗೆ ತಾನೇ ಶಾರಣವಾಗುವುದು ಎಲ್ಲಿಯೂ ಕಂಡಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು 'ಯೇನಾಶ್ರುತಂ ಶ್ರುತಂ ಭವತಿ ಅಮತಂ ಮತಮವಿಜ್ಞಾತಂ ವಿಜ್ಞಾತ್ತಮ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರುವ ಅಶ್ರುತ ಮೊದಲಾದ ಪದಗಳೂ ಕೂಡ ಅಯುಕ್ರವಾಗುತ್ತವೆ.

ಮತ್ತು ಅಸಾಧಾರಣಧರ್ಮವನ್ನು 'ತತ್ತ' ಎಂದು ಕರೆಯುತ್ತಾರೆ. (ಜಗತ್ರಿನ ತತ್ರಜ್ಞಾನ್ನವು ಉಂಟಾಗಿದೆ ಎಂದರೆ ಜಗತ್ರಿನ ಅಸಾಧಾರಣಸ್ವರೂಪವು ತೀರಿದೆ ಎಂದರ್ಥ.) ಹೊರತು, ಭ್ರಮಾಧಿಷ್ಠಾನವನ್ನೇ ತತ್ತವೆಂದು ಕರೆಯುವಾಗಿದೆ. ಹಾಗೇ ಹೇಂದರ ಆನಂದವು ಬ್ರಹ್ಮನ ತತ್ತವೆಂದು ರಜ್ಜುತ್ತವು ಹತ್ತವೆಂದು ಹೇಳಿದೇಕಾರೀತು. ('ಸತ್ಯಂ ಜ್ಞಾನಂ ಆನಂತಂ ಬ್ರಹ್ಮ, ವಿಜ್ಞಾನಂ ಆನಂತಂ ಬ್ರಹ್ಮ, ವಿಜ್ಞಾನಂ ಆನಂತಂ ಬ್ರಹ್ಮ' ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಯಗಳಂದ ಬ್ರಹತ್ವತ್ತವು ಜ್ಞಾತವಾಗುತ್ತದೆಂದು ಅದ್ವೈತಿಗಳು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಹಾಗೆ ಹೇಂದರೆ ಬ್ರಹ್ಮನ ತತ್ತವೆಂದರೇನು ? ಜ್ಞಾನ, ಆನಂದ ಇವುಗಳನ್ನೆಲ್ಲಾ ಬ್ರಹ್ಮನ ತತ್ವವೆಂದು ವ್ಯವಹಾರ ಮಾಡಿದಂತಾಯಿತು. ಆರೋಪಾಧಿಷ್ಠಾನಗಳನ್ನೇ ತತ್ವವೆಂದು ನೀವು ಕರೆಯುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನ ತತ್ವ ಆನಂದ ಬ್ರಹ್ಮನ ಆರೋಪಕ್ಕೆ ಇದು ಅಧಿಷ್ಠಾನವಾಗಿದೆಯೆಂದು ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತು. ಹೀಗೆ ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಅಥವಾ ರಜ್ಜುವಿನ ತತ್ತ ಜ್ಞಾನವ ಬಂದ ಕೂಡಲೇ ಸರ್ಪರಜ್ಞಾನ ಹೋಗುತ್ತದೆ. ಇಲ್ಲಿ ರಜ್ಜುವಿನ ತತ್ರಜ್ಞಾನವೆಂದರೆ ಜಜ್ಜುತ್ತವುಂದು ಕೂಡಲೇ ಸರ್ಪರಜ್ಞಾನ ಹೋಗುತ್ತದೆ. ಇಲ್ಲಿ ರಜ್ಜುವಿನ ತತ್ರಜ್ಞಾನವೆಂದರೆ ಜಜ್ಜುತ್ರಪೂರದ ಜ್ಞಾನವಾಗಿರು ರಜ್ಜುತ್ರವೂ ಕೂಡ ತತ್ವವೆಂದು ಹೇಳುವುದಾದರೆ, ರಜ್ಜುವಿನ ಆರೋಪಕ್ಕೆ ಅಧಿಷ್ಠಾನವಾಗಿರುದ ರಜ್ಜುತ್ತವೂ ಕಂಡ ತತ್ವವೆಂದು ಹೇಳುವುದಾದರೆ, ರಜ್ಜುವಿನ ಆರೋಪಕ್ಕೆ ಅಧಿಷ್ಠಾನವಾಗಿರುದ ರಜ್ಜುತ್ತವೂ ಕಂಡ ತತ್ವವೆಂದು ಹೇಳುವುದಾದರೆ, ರಜ್ಜುವಿನ ಆರೋಪಕ್ಕೆ ಅಧಿಷ್ಠಾನವಾಗುದ ರಜ್ಜುತ್ತವೂ ಕಂಡ ತತ್ವವೆಂದು ಹೇಳುವುದಾದರೆ, ರಜ್ಜುವಿನ

ಅಸ್ಕಾರರಣಸ್ವರೂಪವೇ ತತ್ತವೆಂದು, ಅಸ್ಕಾಶಾರಣಧರ್ಮವೂ ಕೂಡ ತತ್ತವೆಂದು ಇಟ್ಟುಕೊಂಡು ಸರ್ಪದ ತತ್ತ ರಜ್ಜುವೆಂದು ನಿಮ್ಮಿಂದ ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಸರ್ಪದ ಸ್ವರೂಪವೇ ರಜ್ಜುವೆಂದು ನೀವು ಹೇಳಬೇಕು. ಅಥವಾ ಸರ್ಪದ ಧರ್ಮವ್ಯವೆಂದು ನೀವು ಹೇಳಬೇಕು. ಆರರ ಇವರಡೂ ಕೂಡ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಸರ್ಪವು ರಜ್ಜುಜ್ಜಾನದಿಂದ ನಿವರ್ತ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ. ರಜ್ಜುಜ್ಜಾನ ಬಂದ ಕೂಡಲೇ ಸರ್ಪವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗಾದರೆ ರಜ್ಜುಜ್ಜಾನದಿಂದ ನಿವರ್ತ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ ಸರ್ಪವಿಸ್ತ ಸರ್ವವಾಗಿ ರಜ್ಜುಜ್ಜನದಿಂದ ನಿವರ್ತ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಸರ್ಜಜ್ಜುನ ಬಂದ ಕೂಡಲೇ ಸರ್ಪವಿಸ ಸ್ವರೂಪವೆಂದು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ. ರಜ್ಜುವಿನ ಧರ್ಮ ಸರ್ಪವಾಗಿದೆ ಎಂದೂ ಕೂಡ ಹೇಳಲು ಸುತರಾಂ ಸಾಧ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ವಿಕೆಂದರೆ ಸರ್ಪವು ಧರ್ಮಿಯಾಗಿದೆ. ರಜ್ಜುವೂ ಕೂಡ

ಧರ್ಮಿಯಾಗಿದೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಸರ್ಪದ ಸ್ವರೂಪವಾಗಲೀ, ಸರ್ಪದ ಧರ್ಮವಾಗಲೀ, ರಜ್ಕುವೆಂದು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ.

ಆದ್ದರಿಂದ ಸರ್ಪಕ್ಕೆ ರಜ್ಜುವು ಸ್ವರೂಪವೂ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಧರ್ಮವೂ ಆಗುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇರದಂತಾಯಿತು. ಇದರಂತೆ ಅಸಾಧಾರಣವೆಂದೂ ಕೂಡ ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ ಅಸಾಧಾರಣ ಸ್ವರೂಪವನ್ನೇ ಧರ್ಮವೆಂದು ಎಲ್ಲರೂ ಕರೆಯುತ್ತಾರೆ. ರಜ್ಜುವು ಸರ್ಪಕ್ಕೆ ಅಸಾಧಾರಣ ಧರ್ಮವೂ ಅಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಒಂದೇ ಅಸ್ಥಾವನಲ್ಲಿ ಎಮ್ಮೆ ಪದಾರ್ಥಗಳನ್ನು ಬೇಕಾದರೂ ಆರೋಪ ಮಾಡಬಹುದು. ರಜ್ಜುವನಲ್ಲಿ ಎಮ್ಮೆ ಪದಾರ್ಥಗಳನ್ನು ಬೇಕಾದರೂ ಆರೋಪ ಮಾಡಬಹುದು. ರಜ್ಜುವನಲ್ಲಿ ನಿನ್ನೋ ಇದು ಚಿತ್ರ ಎಂಬ ಭ್ರಮೆ ಬರಬಹುದು. ಹೀಗೆ ಒಂದೇ ರಜ್ಜುವನಲ್ಲಿ ಅನೇಡ ಪದಾರ್ಥಗಳು ಆರೋಪಿತವಾಗಿವೆ. ಅನೇಕ ಆರೋಪ್ಯದಲ್ಲಿ ಅನುಗತವಾದ ಅಧಿ ಪ್ರಾನ ಮಾತ್ರ ಒಂದೇ ಆರೋಪಿಕವಾಗಿವೆ. ಅನೇಕ ಆರೋಪ್ಯದಲ್ಲಿ ಅನುಗತವಾಗಿ ಇರುವ ಅಧಿಪ್ರಾನ ಮತ್ತು ಒಂದೇ ಅರೋಪಿಕವುಗಿವೆ. ಅನೇಕ ಆರೋಪಗಳಲ್ಲಿ ಅನುಗತವಾಗಿ ಇರುವ ಅಧಿಪ್ರಾನ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಆರೋಪ್ಯವಣ್ಣ ಅಸಾಧಾರಣವೆಂದು ಹೇಳಲು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ?

'ಅನಾರೋಪಿತಮ್ ತತ್ವಮ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ತತ್ವವಾದಿಗಳಾದ ನಾವು ತತ್ವದ ಲಕ್ಷಣವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತೇವೆ. ಈ ಲಕ್ಷಣಗಳನ್ನು ಅಧ್ವೃತಿಗಳಾದ ನೀವು ವಿವಕ್ಷಿಸಿದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಇನ್ನೊಂದಕ್ಕೆ ಇದು ತತ್ವ ಎಂದು ಹೇಳಲು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. 'ಸರ್ಪಸ್ಕ ತತ್ವಂ ರಜ್ಜು' ಎಂದು ಹೇಳಲು ಬರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದರ್ಥ. 'ದೇವದತ್ತನ್ನ ಪಿತಾ, ಯಜ್ಜದತ್ತನ್ನ ಭ್ರಾತಾ.' ಇವೆಲ್ಲವೂ ಸಂಬಂಧಿಶಬ್ಬಗಳು ತತ್ವವೆಂಬುದು ನಮ್ಮ ಸಿದ್ಘಾಂತದಲ್ಲಿ ಸಂಬಂಧಿಯಾದ ಶಬ್ದವಲ್ಲ. ಅಸಾಧಾರಣಧರ್ಮವನ್ನು, ಮತ್ತು ಅಸಾಧಾರಣಪ್ಪರೂಪಪನನ್ನು ತತ್ವವೆಂದು ಇಟ್ಟುಕೊಂಡರೆ 'ಕನ್ನ ತತ್ವಂ' ಎಂಬ ಆಕಾಂಕ್ಷೆಯು ಬರುತ್ತದೆ. ಆದರೆ 'ಅನಾರೋಪಿತಂ ತತ್ವಂ' ಎಂಬರ್ಥಪನನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿದಾಗ, 'ಕನ್ನ' ಎಂಬ ಆಠಾಕ್ಷೆಯೇ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗಿರುವಾಗೆ ಇದು ಅದಕ್ಕಿಂತ ಭಿನ್ನವಾಗಿರುವ ಪದಾರ್ಥಕ್ಕೆ 'ತತ್ವ' ಎಂದು ಹೇಳಲು ಸುತರಾಂ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ.

ನೀವೂ ಕೂಡ ಸರ್ಪವು ರಜ್ಜುವಿಗಿಂತ ಭಿನ್ನವಾಗಿ ಇರುತ್ತದೆಂದು ಒಪ್ಪಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಎಲ್ಲೆಲ್ಲಿ ಅಧಿಷ್ಠಾನ ಅಧ್ಯಸ್ತಭಾವವಿದೆಯೋ, ಎಲ್ಲೆಡೆಯೂ ಅನನ್ನತ್ನವು ಇರುತ್ತದೆ.

283

ಅನನ್ಯತ್ತವೆಂದರೆ ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದಂತೆ 'ತರ್ವವ್ಯತಿರೇಕೀಣ ಅಸತ್ಯ' ಎಂದರ್ಥ. ಆವಾಗ ಸರ್ಪವೂ ಕೂಡ ರಜ್ಜುವಿನಿನ ಅನ್ನವಾಗಿ ಇರುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳಿದಂತಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ರಜ್ಜುವಿನ ಸ್ವರೂಪವೆಂದೋ, ಸರ್ಪದ ತತ್ತವೇ ರಜ್ಜುವಾಗಿದೆ ಎಂದೋ ಹೇಳಿಬೇಕು. ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದರೆ ಈಗಾಗಲೇ ದೋಷವನ್ನು ನಾವು ಹೇಳಿದ್ದೇವೆ. ರಜ್ಜುಜ್ಞಾನವಿಂದ ಸರ್ಪಜ್ಞಾನವಿನ ನಿವೃತ್ತಿಯಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸರ್ಪದ ಸ್ವರೂಪವನೇ ರಜ್ಜುವೆಂದು ಹೇಳಲು ನಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಸರ್ಪವು ರಜ್ಜುವಿನ ಸ್ವರೂಪವೆಂದು ಹೇಳಿಲು ನಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಸರ್ಪವು ರಜ್ಜುವಿನ ರಜ್ಜುವೆಂದು ಹೇಳಿಲು ನಿನ್ನ ಪ್ರವಾಶ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ರಜ್ಜುವಿಗೂ ಸರ್ಪವ ಸ್ವರೂಪವನ್ನ ರಜ್ಜುವೆಂದು ಹೇಳಲು ನಿನ್ನ ಪ್ರವಾಶ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ರಜ್ಜುವಿಗೂ ಸರ್ಪತ್ರೂ ಭೇದವನ್ನು ಅಧ್ವತಿಗಳೇ ಒಪ್ಪಿರುತ್ತಾರೆ. ಹೇಗೆಂದರೆ ಸರ್ಪಕ್ಕೆ ರಜ್ಜುವಿನ ಕಡೆಯಿಂದ ಭೇದವಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ರಜ್ಜುವಿಗೆ ಸರ್ಪದ ದಸೆಯಿಂದ ಭೇದವಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ರಜ್ಜುವಿಗೆ ಸರ್ಪದ ದಸೆಯಿಂದ ಭೇದವಿರುವುದೆ ಎಂಬುದು ಅವರ ಸಿದ್ದಾಂತೆ.

ರಜ್ಜುವು ಸರ್ಪಕ್ಕಿಂತ ಅತಿರಿಕ್ತವಾಗಿ ಇರುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳುತ್ತೀರ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ರಜ್ಜುವಿಗಿಂತ ಅನ್ಯತ್ತವು ಸರ್ಪದಲ್ಲಿ ಇರುವುದರಿಂದ ಅನಾಧಾರಣಸ್ವರೂಪವೇ ತತ್ತವಾಗುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳಲು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯ ? ರಜ್ಜುವು ಸರ್ಪದ ತತ್ವವಂದು ಹೇಳಿದೆ, ಆವಾಗ ರಜ್ಜುವನ್ನು ನೋಡಿ, ನೀವು 'ಆಯಂ ಸರ್ಪ:' ಎಂದು ತಿಳಿದುಕೊಂಡರೆ ಅದು ಭ್ರಮ ವಾಗುವೇಕು ? ಉದಾಹರಣೆ- ಬ್ರಹ್ನ ತತ್ತ ಆನಂದವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತೀರಿ. 'ಇದಂ ಭ್ರಹ್ನ' ತಿಳಿದುಕೊಂಡರೂ ಕೂಡ ಇದು ಭ್ರಮ ಅಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಆನಂದವನ್ನು ನೋಡಿ ತಿಳಿದುಕೊಂಡರೂ ಕೂಡ ಇದು ಭ್ರಮಯಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಬ್ರಹ್ನನನ್ನು ನೋಡಿ ಆನಂದವನ್ನು ನೀಡಿ ತಿಳಿದುಕೊಂಡರೂ ಕೂಡ ಇದು ಭ್ರಮಯಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಬ್ರಹ್ನನ ತತ್ವದಲ್ಲಿಯೇ ಜ್ಞಾನ ಬರುತ್ತಿದೆ. ಬ್ರಹ್ನನ ತತ್ವವನಿಸಿದ ಅನಂದವನ್ನು ತಿಳಿದುಕೊಂಡರೂ ಕೂಡ ಇದು ಭ್ರಮಯಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಎಕೆಂದರ ಬ್ರಹ್ನನ ತತ್ವವನಿಸಿದ ರಜ್ನುವನ್ನು ನೀಡಿ, ಸರ್ಪವನ್ನು ಮೋಡಿ, ಸರ್ಪವನ್ನು ಮೇಡಿ ಅನಂದದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ನು ಅಗುತ್ತದೆ, ಪ್ರಮರ್ಥ ಎಂದುಕೊಂಡರೂ ಕೂಡ ಇದು ಭ್ರಮ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಪ್ರಮಾವೇ ಆಗುತ್ತದೆ ವಿಷಯ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಈ ಪದಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಯಾವುದು ತತ್ವವೇ, ಆರರ ವಿಷಯದಲ್ಲೇ ಪದಾರ್ಥ ಎಂಬ ಜ್ಞಾನವು ಬಂದಾಗ ಭ್ರಮ ಏಕಾಗಬೇಕು? ಎಂದುಭಾವರು, ಆರರ ವಿಷಯದಲ್ಲೇ ಪದಾರ್ಥ ಎಂಬ ಜ್ಞಾನವು ಬಂದಾಗ ಭ್ರಮ ಏಕಾಗಬೇಕು? ಎಂದುಭಾವರು.

ಆಕ್ಷೇಷ - ರಜ್ಜುವು ಸರ್ವದ ತತ್ವವಲ್ಲವೆಂದು ತತ್ವವಾದಿಗಳಾದ ನೀವು ಖಂಡನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದೀರಿ. ಹಾಗಾದರೆ ರಜ್ಜುಜ್ಞಾನದಿಂದ ಸರ್ವದ ಜ್ಞಾನವು ನಿವೃತ್ತಿ ಏಕಾಗಬೇಕು ? ತತ್ತವಾದರೆ ಮಾತ್ರ ನಿವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಹೇಳಬಹುದು. ಆದರೆ ಸರ್ವದ ತತ್ತ ರಜ್ಜುವಲ್ಲವೆಂದು ನೀವು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಿರುವಾಗ ರಜ್ಜುಜ್ಞಾನದಿಂದ ತತ್ವಭ್ರಮನಿವೃತ್ತಿಯು ಹೇಗೆ ಯುಕವಾಗುತ್ತದೆ ?

ಸಮಾಧಾನ - ಅಧಿಷ್ಠಾನತತ್ವಜ್ಞಾನದಿಂದ ಅಧಿಷ್ಠಾನದ ಅಯಥಾರ್ಥಜ್ಞಾನವು ನಿವೃತ್ತಿಯಾಗುತ್ತದೆಂದು ನಾವು ಒಪ್ಪಿದ್ದೇವೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಭ್ರಮೆ ಬರಲು ಅಜ್ಞಾನವೇ ನಿಮಿತ್ತವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಅಜ್ಞಾನವು ನಿವೃತ್ತಿಯಾದರೆ, ಅಜ್ಞಾನನಿಮಿತ್ತಕವಾದ ಭ್ರಮೆಯೂ ಕೂಡ ನಿವೃತ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ದೋಷಬಲ್ಲ.

ಆಕ್ಷೇಷ - ಜಗತ್ತು ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಆರೋಪಿತವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನ ಜ್ಞಾನದಿಂದ ಜಗತ್ತಿನ ಜ್ಞಾನವಾಗುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದನ್ನು ದೃಷ್ಟಾಂತಪುರಸ್ಪರವಾಗಿ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಘಟಾದಿಗಳು ಮೃಕ್ತಿಂಡದಲ್ಲಿ ಆರೋಪಿತವಾಗಿವೆ. ಮೃಕ್ತಿಂಡದ ಜ್ಞಾನದಿಂದ ಮೃಣ್ಯಯವೆನಿಸಿದ ಘಟಾದಿಗಳ ಜ್ಞಾನವೆಲ್ಲವೂ ಬರುತ್ತದೆಂಬುದು ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಕಂಡಿದೆಯಲವೇ?

ಸಮಾಧಾನ – ಹೀಗೆ ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಬಾರದು. ಮೃತ್ತಿಂಡದ ಜ್ಞಾನವು ಬಂದರೂ ಕೂಡ ಘಟಾದಿಗಳು ನಿವೃತ್ತಿಯಾಗುವುದು ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಕಂಡಿಲ್ಲ.

ವಾಸ್ತವಿಕವಾಗಿ ತಾರ್ಕಿಕ ಮತರಂತೆ ಮೃತ್ತಿಂಡದಿಂದ ಆರಭ್ಯವಾದ ಬೇರೆ ದ್ರವ್ಯವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಕಾರಕವ್ಯಾವಾರಸಾಧ್ಯವಾದ ಜಲಾಹರಣಾದಿ ಕ್ರಿಯೆಯಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥವಾದ ವ್ಯಾವಹಾರಿಕವಾದ ಮೃತ್ತಿಂಡಾದಿಗಳಿಗೆ ಸಮಾನವಾದ ಅವಸ್ಥಾವಿಶೇಷವೇ ಘಟಕಬ್ಬದ ಅರ್ಥವಾಗಿದೆ ಎಂದು ನೀವೂ ಕೂಡ ಒಪ್ಪಿರುತ್ತೀರಿ. ಮೃತ್ತಿಂಡದ ಅವಸ್ಥಾವಿಶೇಷವೇ ಘಟಕಬ್ಬದಿಂದ ಪ್ರತಿವಾಧ್ಯವೆಂದು ನಾವೂ ಒಪ್ಪಿರಸ್ತಿವೆ. ನೀವೂ ಕೂಡ ಒಪ್ಪಿರುತ್ತಿಲೆ. ಕೇವಲ ಮಣ್ಣು, ಜಲಾಹರಣಕ್ಕೆ ಸಮರ್ಥವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಮೃತ್ತನ್ನೇ ಘಟವೆಂದು ಹೇಂದರೆ ಕಾರಕವ್ಯಾವಾರರಿಂದ ಏನನ್ನೂ ಸಾಧಿಸಲಾಗದು. ಕುಲಾಲ, ರಂಡ, ಚಿಕ್ಕ ಮೊದಲಾದ ಕಾರಕವ್ಯಾವಾರಗಳಿಂದ ಏನು ಮಾಡಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ ? ಮೃತ್ತಿಂಡವನ್ನೇ ಘಟವೆಂದು ಹೇಂದರೆ ಕಾರಕವ್ಯಾವಾರಗಳಿಂದ ಏನು ಮಾಡಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ ? ಮೃತ್ತಿಂಡವನ್ನೇ ಘಟವೆಂದು ಹೇಂದರೆ

ಮೃತ್ತಿಂಡವು ಮೊದಲೇ ಇರುವುದರಿಂದ ಕಾರಕವ್ಯಾಪಾರಗಳು ವೃರ್ಥವಾಗುತ್ತವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಕಾರಕವ್ಯಾಪಾರದಿಂದ ಸಾಧ್ಯವಾದದ್ದು, ಜಲಾಹರಣಾದಿಕ್ರಿಯೆಗಳು. ಮತ್ತು ಮೃದಾದ್ಯವಸ್ಥಾ ವಿಶೇಷ, ಇದನ್ನೇ ಘಟಶಬ್ದಾರ್ಥವೆಂದು ಕರೆಯಬೇಕು.

ಮತ್ತು

ಯದಿ ಮೃನ್ಮಾತ್ರವಿಜ್ಞಾನಾತ್ ವಿಜ್ಞಾತಂ ಸ್ಕಾದ್-ಘಟಾದಿಕಮ್ । ಮೃತ್ತಂ ನಿಶ್ವಿತ್ಯ ನ ಪುನಃ ಸಂಶಯೀತ ಘಟಾದೀಕೇ ॥

ಕೇವಲ ಮಣ್ಣನ್ನು ತಿಳಿಯುವುದರಿಂದ ಮಣ್ಣನ ವಿಕಾರವನಿಸಿದ ಘಟಾದಿಗಳನ್ನು ತಿಳಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು ಹೇಳುವುದಾದರೆ, ಮೃತ್ತ್ವದ ಬಗ್ಗೆ ನಿಕ್ಕಯವನ್ನು ಹೊಂದಿದವನು ಘಟಾದಿಗಳ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಸಂಶಯವನ್ನು ಹೊಂದರೇ ಇರಬೇಕಾದೀತು.

ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಭಾಮತಿಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದಂತಾಯಿತು -ಭಾಮತಿಕಾರ ಹೀಗೆ ಹೇಳುತ್ತಾನೆ - ಮಣ್ಣನ್ನು ಸರಿಯಾಗಿ ತಿಳಿಯುವುದರಿಂದ ಘಟಾದಿಗಳು ತಾತ್ರಿಕವಾಗಿ ಜ್ಞಾತವಾಗುತ್ತವೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಘಟಾದಿಗಳ ತತ್ತದಿದ್ದರೆ ಅದು ಮಣ್ಣೇ ಆಗಿದೆ ಎಂದು.

ಇದು ತಪ್ಪು. ಮೃತ್ ತಕ್ಷವನ್ನು ತಿಳಿದವನೂ ಕೂಡ ಅದರ ಸಂಸ್ಥಾನವಿಶೇಷವೆನಿಸಿದ ಘಟನಕ್ಕು ತಿಳಿದಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಮೇಕ್ಷನ ಜ್ಞಾನದಿದ್ದರೂ ತಾತ್ತಿಕವಾಗಿ ಘಟರ ಜ್ಞಾನವಿರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದೇ ವ್ಯವಹಾರವಿದೆ. ಈಗ ಮೇಕ್ಷನ್ನು ತಿಳಿಯುವುದರಿಂದ ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ತಿಳಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು ಹೇಳುವುದಾದರೆ, ಘಟವನ್ನೂ ಕೂಡ ಅವನು ತಿಳಿದಂತಾಗುಣಗುತ್ತದೆ.

ಮತ್ತು ಘಟದಲ್ಲಿ ಶರಾವತ್ವವನ್ನು ಮೊದಲು ಆರೋಪ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಆನಂತರ ಅದನ್ನು ನಿವೃತ್ತಿ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. ಇದೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪಾಗಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ವಿಕೆಂದರೆ ಅವನಿಗೆ ಯಥಾರ್ಥಜ್ಞಾನವಿರುವುದರಿಂದ ಅದನ್ನು ಶರಾವ ಎಂದು ಭ್ರಮಿಸುವ ಪ್ರಸಂಗವೇ ಇಲ್ಲ. ಒಂದು ವೇಳೆ ಎಲ್ಲ ಮೃಣ್ಣಯಗಳಲ್ಲಿ ಮೃತ್ ಎಂಬುರು ಅನುಗತವಾಗಿದೆ ಎಂದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಅದು ಎಲ್ಲ ಮೃಣ್ಣಯಗಳ ತತ್ವ ಎನಿಸುವುದಾದರೆ, ಎಲ್ಲ ವೃತ್ತಿಗಳಲ್ಲಿ ಜಾತಿ ಅನುಗತವಾದ್ದರಿಂದ ಆ ವೃತ್ತಿಗಳಲ್ಲಿ ಜಾತಿ ಅನುಗತವಾದ್ದರಿಂದ ಆ ವೃತ್ತಿಗಳ ತತ್ವವು ಜಾತಿಯಂದಾಗಬೇಕಾದೀತು.

ನಮ್ಮ ಮತದ ಪ್ರಕಾರ ಏಕವಿಜ್ಞಾನೇನ ಸರ್ವವಿಜ್ಞಾನವನ್ನು ಹೇಗೆ ಉಪಪಾದನೆ ಮಾಡಬೇಕು ಎಂಬುದನ್ನು ವಿಷ್ಣುತತ್ವರ್ನ್ಯಾಯ, ನ್ಯಾಯಾಂಮೃತಾದಿ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದನ್ನು ಅನುಸಂಧಾನ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು.

ಅದ್ವೃತಿಗಳಿಗೆ ಪ್ರಕೃತ್ಯರ್ಥಿಕರಣದಿಂದ ಹಾಗೂ ಅದ್ದಶ್ವತ್ತಾಧಿಕರಣದಿಂದ ಈ ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಪುನರುಕ್ತಿದೋಷವೂ ಕೂಡ ಬರುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಇಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನು ಆರೋಪಾಧಿ ಷ್ಯಾನನಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಬ್ರಹ್ಮವಿವರ್ತವಾದವನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಗಿದೆ. ಪುನಃ ಅಲ್ಲೂ ಆದೇ ವಿಷಯವನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನ ಮಾಡಿದರೆ ಪುನರುಕ್ತಿ ತಪ್ಪಿದ್ದಲ್ಲ.

ಮತ್ತು ನಿಮ್ಮ ಮತದ ಪ್ರಕಾರ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಭೋಕೃತ್ತಿಗೂ, ಭೋಗ್ಯಕ್ಕೂ ಭೇದವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಈಗ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೂ ಜಗತ್ತಿಗೂ ಅಭೇದವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಿಂದ ಈ ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ವಿರೋಧವು ಬರುತ್ತದೆ. ಪ್ರಮಾಣಭೂತವಾದ ಸೂತ್ರಗಳಿಗೆ ಪರಸ್ಪರ ವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾದಾಗ ಒಂದು ಸೂತ್ರವು ಪ್ರಾವವಾಕಿಸುತ್ತಯವಾಗಿದೆ. ಮತ್ತೊಂದು ಸೂತ್ರವು ಪಾರಮಾರ್ಥಿಕವಿಷಯಕವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಪರಿಹಾರವನ್ನು ಹೇಳುವುದು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ.

ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಭೋತ್ನ ಹಾಗೂ ಭೋಗ್ಯಗಳಿಗೆ ಭೇದವು ಹೇಗೆ ಬರುತ್ತದ? ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನೆ ಮಾಡಿದಾಗ, ಸಮುದ್ರಕ್ಕೂ ಫೇನ ಹಾಗೂ ತರಂಗಗಳಿಗೂ ಅಭೇದವಿದ್ದರೂ ಪರಸ್ಕರ ಫೇನ ಹಾಗೂ ತರಂಗಗಳಿಗೆ ಅಭೇದವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ, ಭೇದವೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಅದರಂತೆ ಭೋಕ್ಷ್ಮವಿಗೂ ಹಾಗೂ ಭೋಗ್ಯಕ್ಕೂ ಭೇದವೇ ಇರುತ್ತದೆ ಎಂದು ಅದ್ವೈತಿಗಳು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿರುತ್ತಾರೆ.

ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ಭೇದವು ವ್ಯಾವಹಾರಿಕವಾದದ್ದು, ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ಅಭೇದವು ವಾರಮಾರ್ಥಿಕವಾದದ್ದು ಎಂದು ಅದ್ವೈತಿಗಳು ಉತ್ತರಿಸಿದರೆ, 'ನಚ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ಮತ್ತು ಘಟಾದಿಗಳಿಗೆ ಮೃದನನ್ನತ್ವವನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುವ ಆರಂಭಣ ಶಬ್ದವು ಜಗತ್ತು ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಸಾಧಿಸುವ ನಿನ್ನ ಸಾಧ್ಯಕ್ಕೆ ಸಾಕ್ಷಾತ್ರಾಗಿ ಹೇತುವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ. ಆದರೆ ನಮ್ಮ ಪ್ರಕಾರ ಇದು ಸಾಕ್ಷಪ್ರಾಗಿ ಸಾಧಕವಾಗಿದೆ. ಮತ್ತು ನಮ್ಮ ಪ್ರಕಾರ ಮಾಡುವ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವು 'ಸತ್ತ್ಯಾಚ್ಚಾವರಸ್ಯ' ಎಂಬ ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅನುಸಾರಿಯಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಸ್ಯ ಎಂದು ಅಧ್ಯಾಹಾರ ಮಾಡುವುದು ತಪ್ಪಲ್ಲ. ನಿಮ್ಮ ಪ್ರಕಾರ ಜಗತಃ ಎಂದು ಅಧ್ಯಾಹಾರ ಮಾಡುವುದು ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅನುಸಾರಿಯಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ.

ಇಲ್ಲಿಯ ತನ 'ತರನನ್ಮತ್ವಂ' ಎಂಬ ಪ್ರತಿಜ್ಞಾಭಾಗವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯನ ಮಾಡಿ, ಈಗ ಆರಂಭಗಣಶಜ್ವಾದಿಧ್ಯ; ಎಂಬ ಹೇಳುಭಾಗವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ, 'ಮಾಚಾರಂಭಣಂ ವಿಕಾರೋ ನಾಮಧೇಯಂ ಮ್ಯಕ್ತಿಕೇನ್ನೇದ ಸತ್ಯಂ' ಎಂಬ ಪಕ್ಕವು ಸಂಸ್ಥತ ಭಾಷೆಯು ಮಾತ್ರ ನಿಷ್ಕವಾಗಿದೆಯೆಂದು ಹೇಳಲು ಹೊರಟರೆ. ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಘಟವು ಮೃತ್ತಿಗಿಂತ ಭಿನ್ನವಲ್ಲ ಎಂಬುದನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾರನೆ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಆರಂಭಣಶಜ್ವವು ಪ್ರಯಾಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಆರಂಭಣಶಜ್ಜವು ಬ್ರಹಾಭೇದಕ್ಕೆ ಸಾಧಕವಾಗುವುದಿಲ್ಲ.

ಯಾವುದು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವೋ, ಅರು ಬ್ರಹ್ಮಾಗಿಂತ ಅತಿರಿಕ್ತವಲ್ಲ ಎಮ್ನವುದಕ್ಕಾಗಿ ಆರಂಭಣ ಶೆಬ್ದವು ಸಾಕ್ಷಾಕ್ ಹೇಡುವಾಗುತ್ತದೆ. ಮತ್ತು 'ನಾವು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಸ್ಯ ಬ್ರಹ್ಮಾನ್ಯತ್ವಂ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಆಧ್ಯಾಹಾರವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತೇವೆ. ಆದರೆ ನೀನು 'ಜಗತಃ ಬ್ರಹ್ಮಾನನ್ನತ್ವಂ' ಎಂದು ಅಧ್ಯಾಹಾರ ಮಾಡುತ್ತಿರುವಿ. ಸತ್ ಎಂಬ ಶೆಬ್ನಕ್ಷೆ ಬ್ರಹ್ಮ ಎಂಬಧ್ವವನ್ನು ಇಬ್ಬರೂ ಅಂಗೀಕರಿಸಿದ್ದೇವೆ. ಧರ್ಮವಾಚಕಪರವನ್ನೂ ಕೂಡ ಇಬ್ಬರೂ ಅಧ್ಯಹಾರ ಮಾಡಿದ್ದೇವೆ. ಆದರೆ ನಾವು ಮಾಡುವ ಅಧ್ಯಾಹಾರವು ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಸಾಧನವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಸಾಧನೆಯದೆ ಎಂದು ಹೇಳಬೇಕೆಂದರ ಪೂರ್ವಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಸಾಧನೆಯದೆ ಎಂದು ಹೇಳಬೇಕೆಂದರ ಪೂರ್ವಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಸಾಧನೆಯ ಬಗ್ಗೆ ಪ್ರಸ್ತಾಪ ಮಾಡಿರಬೇಕು. ಆದ್ದಂಂದ ನಮ್ಮ ಅರ್ಥವು ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿದೆ.

ಮತ್ತು ವಾಚಾರಂಭಣ ಶಬ್ಧವು ಸಮಸ್ತ ಪದವಾಗಿದೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಆರಂಭಣಶಬ್ಧವನ್ನಷ್ಟೆ ಸೂತ್ರಕಾರರು ಸ್ವೀಕರಿಸುವುದು ಸಮಂಜಸವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಅದಿಶಬ್ದರಿಂದ 'ಇದಂ ಸರ್ವಂ ಯದಯಮಾತ್ಮಾ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಪರರು ಸ್ವೀಕರಿಸುತ್ತಾರೆ. ಹೀಗೆ ವಾಚಾರಂಭಣಶಬ್ಧವು ಸಮಸ್ತಪರವಾಗುವುದಾದರೆ, ಮತ್ತು ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಆದಿಶಬ್ದವು 'ಇದಂ ಸರ್ವಂ ಯದಯಮಾತ್ಕಾ' ಎಂಬುದನ್ನು ಹೇಳುವುದಾದರೆ 'ವಾಚಾರಂಭಣಶಬ್ದೇಭ್ಯ:' ಎಂದೇ ಸೂತ್ರವು ಇರಬೇಕಿತ್ತು. 'ಆರಂಭಣಶಬ್ದಾದಿದ್ದೇ:' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ಉಲ್ಲೇಖವು ತಮ್ಮಗುತ್ತದೆ.

ಅರ್ವೈತಿಗಳು 'ಆರಂಭಣಶಬ್ದಾರಿದ್ದೇ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುವಾಗ ಆರಂಭಣಶಬ್ದದಿಂದ 'ವಾಟಾರಂಭಣಮ್ ವಿಕಾರೋ ನಾಮಧೇಯಮ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸುತ್ತಾರೆ. ವಾಟಾರಂಭಣಮ್ ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಸಮಸ್ತ ಪರವಾಗಿರುವಾಗ ಇದರಲ್ಲಿರುವ 'ವಾಟಾ' ಎಂಬ ಪರವನ್ನು ಬಿಟ್ಟು, ಅನಂತರವಿರುವ ಆರಂಭಣಶಬ್ದವನ್ನು ಸ್ವೀಕರಿಸುವುದ 'ಸಮಾಜಸವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಆದಿಪದದಿಂದ ಮತ್ತೊಂದು ಶ್ರುತಿಯನ್ನೇ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡುವ ಉದ್ದೇವ ಸೂತ್ರಕಾರರಿಗೆ ಇರುವುದಾಗಿದ್ದಲ್ಲಿ, 'ಆರಂಭಕಾದಿಶಬ್ದೇಭ್ಯ': 'ಎಂದು ಹೇಳಬೇಕತ್ತು, 'ಶಬ್ದಾದಿಭ್ಯೇ,' ಎಂದು ಹೇಳಬಾರದು. ನಾವು ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಆದಿಪಪದಿಂದ ಸ್ವೀಕರಿಸುವುದರಿಂದ ನಮ್ಮ ಪ್ರಕಾರ ಸೂತ್ರವು ಸಾಧುವಾಗುತ್ತದೆ.

'ಭಾವೇ ಚೋಪಲಭ್ಯೇ' ಎಂಬ ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಭಾಮತಿಯಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ - ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಭಾವಕಬ್ಬರಿಂದ ಕಾರಣದ ಸತ್ತವನ್ನು ಹಾಗೂ ಜ್ಞಾನವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಸಬೇಕು. 'ಉಪಲಭ್ಯೀ' ಎಂಬಲ್ಲಿರುವ ಉಪಲಭ್ಯ ಶಬ್ದರಿಂದಲೂ ಕೂಡ ಕಾರ್ಯದ ಉಪಲಭ್ಯಯನ್ನು ಹಾಗೂ ಸತ್ತಾವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ಆಗ ಕಾರಣವು ಇದ್ದರೆ ಮಾತ್ರ ಕಾರ್ಯವು ಇರುತ್ತದೆ. ಕಾರಣವು ಉಪಲಭ್ಭವಾಗಿತ್ತದೆ ಎಂಬ ಹೇಳಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ. ಇದರಿಂದ ಕಾರ್ಯವು ಕಾರಣದಿಂದ ಅಭಿನ್ಯವೆಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬುದು ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರದ ಅರ್ಥ. ಈ ಹೇತುವಿನಲ್ಲಿ 'ತತ್ತತ್ವೇ' ಏವ ತತ್ ಸತ್ವಂ' ಎಂಬ ವಿಶೇಷಣವನ್ನು ಹೇಳದಿದ್ದರೆ, ಪ್ರಭಯು ಉಪಲಭ್ಯವಾದರೆ ಮಾತ್ರ ಉಪಲಭ್ಯವಾಗುವ ರೂಪಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ವ್ಯಭುಜಾರವನ್ನು ಬೇಡಬೇಕು. ವಕ್ಕಿ ಇದ್ದರೆ ಮಾತ್ರ ಧೂಮವು ಇರುವುದರಿಂದ ಅಲ್ಲಿ ವ್ಯಭುಜಾರವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ತರುಪ್ರಭಾವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ತರುಪ್ರಭಾವನವನ್ನು ಸಂಚರ್ಪಕು ಮತ್ತು ಇದ್ದರೆ ಮಾತ್ರ ಧೂಮವು ಇರುವುದರಿಂದ ಅಲ್ಲಿ ವ್ಯಭುಜಾರವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ತರುಪಲಭ್ಯವನ ಉಪಲಭ್ಯಮನಾನ್ತಾತ' ಎಂಬ ವಿಶೇಷಣವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ತರುಪಲಭ್ಯವನ ಉಪಲಭ್ಯಮನಾನ್ತಾತ' ಎಂಬ ವಿಶೇಷಣವನ್ನು ನೀಡಬೇಕು. 'ಇಷ್ಟು ಭಾಮತಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ವಿಚಾರ

ಕಾರ್ಯಂ ಕಾರಣಾಭಿನಂ ತತ್ತಕ್ಕೇ ಏವ ಸತ್ಯೇ ಸತಿ ತರುಪಲಭ್ಯಾವೇದ ಉಪಲಭ್ಯಮಾನತ್ತಾತ್, ಕಾರ್ಯವು ಕಾರಣಾಭವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ 'ತತ್ತಕ್ಕೇ ಏವ ಸ್ಥಾತ್' ಎಂಬುದು ಒಂದು ಹೇತು. 'ತದುಲಭ್ಯಾವೇದ ಉಪಲಭ್ಯಮಾನತ್ತಾತ್' ಎಂಬುದನ್ನು ಉಪಲಕ್ಷಣಯಾ ಎನ್ನೂಂದು ಹೇತು. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ಭಾವೇ ಎಂಬಲ್ಲಿ 'ಭಾವಾತ್' ಎಂಬುದನ್ನು ಉಪಲಕ್ಷಣಯಾ ಎನ್ನೂಂದು ಹೇತು. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ಭಾವೇ ಎಂಬಲ್ಲಿ 'ಭಾವತ್ರದ ಎಂದು ಹೇರದಂತಾಯುತ್ತಿ ಅದೇ ಭಾವ ಎಂಬ ಶಬ್ರಕ್ಷ್ಮ 'ಉಪಲಭ್ದ' ಎಂಬರ್ಥವೂ ಕೂಡ ಇರುತ್ತದೆ. ಎಕೆಂದರೆ 'ಭೂಸತ್ತಾಯಾಂ' ಎಂಬ ಧಾತುವೂ ಕೂಡ ಇರುತ್ತದೆ. ಅದ್ದೆಂದ 'ಭಾವಕ್ತುಯಾಂ' ಎಂಬ ಧಾತುವೂ ಕೂಡ ಇರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದೆಂದ 'ಭಾವಕ್ಕುಯಾಂ' ಎಂಬ ಪ್ರತಿಸ್ಥಮಣೆಕು. ಉಪಲಭ್ಯತಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬರ್ಥವು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಭಾವಕಬ್ಬರಿಂದ ಉಪಲಭ್ಯಿಯನ್ನು ಲಕ್ಷಣಯಾ ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ಉಪಲಭ್ಯಕ್ಕುಬಿಂದ ಭಾವಕನ್ನು

ಮೇಲಿನ ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿ ವಿಶಿಷ್ಟವನ್ನು ಏಕೆ ಹೇತುವನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಬೇಕು. 'ತದುಲಬ್ಬುವೇಡ ಉಪಲಭ್ಯಮಾನತ್ವಾತ್' ಎಂದಷ್ಟೇ ಸಾಕೆಲ್ಲವೇ? ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನಿಸಬಾರರು. ಇಷ್ಟೇ ಹೇತುವನ್ನು ಹೇಳದರೆ ರೂಪಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ವೈಭಿಜಾರ ಬರುತ್ತದೆ. ಬೆಳಕು ಕಂಡರೆ ಮಾತ್ರ ರೂಪವು ತಾಣಿಸುತ್ತದೆ. ಬೆಳಕು ಕಾಣಿಸದಿದ್ದರೆ ರೂಪವು ಕೂಡ ಕಾಣಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ಯರುವಲಬ್ಯಾವೇವ ಉಪಲಭ್ಯತ್ತೇ' ಪ್ರಥೆಯು ಉಪಲಭ್ಯವಾರ ಮಾತ್ರ ಉಪಲಭ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದು ಅದಕ್ಕಿಂತ ಅಭಿನ್ನ ಎಂದು ಹೇಳದರೆ, ರೂಪವು ಪ್ರಭೆಯಿಂದ ಅಭಿನ್ನವಾಗಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಆದು ಅದಕ್ಕಿಂತ ಅಭಿನ್ನ ಎಂದು ಹೇಳದರೆ, ರೂಪವು ಪ್ರಭೆಯಿಂದ ಅಭಿನ್ನವಾಗಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಆದುಕ್ಕೂರ್ಭರ 'ಕಾರಣ ಸತ್ತೇ' ಎವ ಕಾರ್ಯ ಸತ್ತಂ' ಎಂಬ ವಿಶೇಷಣವನ್ನು ನೀಡಬೇಕು. ಪ್ರಭಾ ಇದ್ದರೆ ಮತ್ತು ರೂಪ ಇರುತ್ತದೆಯ ಹೇಳಲು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಕತ್ತಲಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ರೂಪವು ಇದ್ದರೆ ಇರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ತಕ್ಷತ್ವೇ' ಏವ ತತ್ತಾತ್ರಿತ್ತ್ 'ಎಂಬ ವಿಶೇಷಣವು ಬರರ ಕಾರಣ ವಿಶಿಷ್ಟರೂಪವಾದ ಹೇಳುವೂ ಕೂಡ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಅದ್ದರಿಂದ ವೈಭಜಾರದಿಲ್ಲ.

'ತತತ್ವೇ ಏವ ತತ್ ಸತ್ಕಾತ' ಎಂಬ ವಿಶೇಷಣವನ್ನಷ್ಟೇ ಹೇಳಿ, 'ತರುಲಬ್ಭಾವೇವ ಉಪಲಭ್ಯಮನತ್ವ' ಎಂಬ ವಿಶೇಷ್ಠವನ್ನು ಹೇಳದಿದ್ದರೆ ಪಕ್ಷ ಇದ್ದರೆ ಮಾತ್ರ, ಧೂಮವು ಇರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಧೂಮವೂ ಕೂಡ ಪಕ್ಷಿಯಿಂದ ಅಭಿನ್ನ ಎಂದು ಹೇಳಬೇಕಾದೀತು. ಆಗ ಧೂಮದಿಂದ ಪಕ್ಷಿಯನ್ನು ಸಾಧನೆ ಮಾಡಲು ಬರುವುದೇ ಇಲ್ಲ. ಸಾಧ್ಯಾವೈಷ್ಟ್ಯದೋಷವು ಬರುತ್ತದೆ. ಆದಕ್ಕೋಗ್ಯರ 'ತದುಲಬ್ದಾವೇವ ಉಪಲಭ್ಯಮಾನಕ್ಕ' ಎಂಬ ವಿಶೇಷ್ಯವನ್ನು ನೀಡಬೇಕು. ವಹ್ನಿ ಉಪಲಭ್ಯವಾದರೆ ಮಾತ್ರ ಧೂಮವು ಉಪಲಭ್ಯವಾಗುತ್ತದೆಂಬ ನಿಯಮವಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಎರಡು ವಿಶೇಷಣಗಳು ಸಾರ್ಥಕ.

ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವು ಆಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಭಾವಕಟ್ಟವನ್ನು ಹಾಗೂ ಉಪಲಭ್ಪ ಕಟ್ಟವನ್ನು ಆವೃತ್ತಿ ಮಾಡಿರುತ್ತೀರಿ. ಮತ್ತು 'ಭಾವೇ' ಎಂಬಲ್ಲಿ 'ಭಾವತ್' ಎಂಬ ವಿಭಕ್ತಿ ಪರಿಣಾಮವನ್ನು 'ಉಪಲಭೇ' ಎಂಬಲ್ಲಿ ಉಪಲಭ್ಪ ಎಂದು ವಿಭಕ್ತಿನಿಪರಣಾಮ ಮಾಡಿರುತ್ತೀರಿ. ಮತ್ತು ಕಾರಣಸ್ಥೆ ಹಾರ್ಗೂ ಕಾರ್ಯಸ್ಥ ಎಂಬೆರಡು ಪದಗಳನ್ನು ಆಧ್ಯಾಹಾರ ಮಾಡಿರುತ್ತೀರಿ. ಹೀಗೆ ಆವೃತ್ತಿ, ವಿಭಕ್ತಿನಿವರಣಾಮ ಪರದ್ವಯ ಅಧ್ಯಾಹಾರ ಇತ್ಯಾದಿ ಅನೇಕ ದೋಷಗಳು ಆದ್ರೈತಿಗಳಿಗೆ ಬರುತ್ತವೆ.

ನಮ್ಮ ಪ್ರಕಾರ ಈ ಯಾವ ರೋಷಗಳು ಇಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಒಂದು ವೇಳೆ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗಿಂತ ಅತಿರಿಕ್ತವಾದ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವು ಇರುವುದಾದರೆ, 'ಉಪಲಭ್ಯೇ' ಉಪಲಭ್ಯವಾಗುವ ಪ್ರಸಂಗ ಬರುತ್ತದೆ ಎಂದು ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡುವುದರಿಂದ ಪ್ರಸಂಗಹೇಣುತ್ತವನ್ನಷ್ಟೇ ಕೆಲ್ಸನೆ ಮಾಡಬೇಕು. ಆಂದರೆ ಉಪಲಭ್ಯಶಭ್ವಕ್ಕೆ 'ಉಪಲಭ್ಯಪ್ರಸಂಗಾತ್' ಎಂದಷ್ಟೇ ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡಬೇಕು. ಬೇರೆ ಯಾವ ರೋಷವು ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಕಾರಣವು ಇದ್ದರೆ ಮಾತ್ರ ಕಾರ್ಯವು ಇರುತ್ತದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಡುವಿನಲ್ಲಿ ನೀವು ನೀಡಿರುವ ಏಕೇಷಣವು ನಿಮ್ಮ ಅಭಿಪ್ರಕಣವಾದ ಆನ್ಯತಕ್ಕರೂಪವಾದ ಅಭೇದಕ್ಕೆ ಪೂರಕವೇ ಆಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ವಿರೋಧಿಯೇ ಆಗಿರುತ್ತದೆ.

ಶಚ್ಚ್ರೀಸಮಧಿಗಮ್ಯನಾದ ನಿರ್ವಿಶೇಷಚಿನಾತ್ರರೂಪನಾದ ಶುದ್ಧಬ್ರಹ್ಮನು ಮತ್ತು ಸರ್ವಜ್ಞತ್ವಾದಿ-ವಿಶಿಷ್ಠನಾದ ಸಗುಣಬ್ರಹ್ಮನು ಉಪಲಬ್ಬನಾಗದೇ ಇದ್ದರೂ ಕೂಡ ಪ್ರಪಂಚವು ಉಪಲಬ್ಬವಾಗುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮ ಹಾಗೂ ಪ್ರಪಂಚಗಳಿಗೆ ಅಭೇದವು ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲ.

'ಭಾವೇ ಚೋಪಲಬ್ದೇ!' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅದ್ವೈತಿಗಳು 'ಭಾವಾಚ್ಚೋಪಲಭ್ಯೇ!' ಎಂಬ ಪಾಹಾಂತರವನ್ನು ಅಂಗೀಕರಿಸುತ್ತಾರೆ. ಆಗೆ ಇದರ ಅರ್ಥ ಹೀಗೆ - ಅಗಲ, ಉದ್ದದಲ್ಲಿ ಸೇರಿರುವ ತಂತುಗಳೇ ಪಟವಾಗುವುದು ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷದಿಂದ ಕಾಣಿಸುತ್ತಿದೆ. ಮತ್ತು ಹಾಗೆಯೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಕಾರ್ಯಕಾರಣಗಳಿಗೆ ಅಭೇದವರುರುವುದು ಕಂಡಿದೆ. ಅದರಂತ ಬ್ರಹ್ಮ ಹಾಗೂ ಪ್ರಪಂಚಕ್ಕೆ ಅಭೇದವನ್ನು ಒಪ್ಪಬೇಕು ಎಂದು.

ಇದು ತಪ್ಪ. 'ಉಪಲಭ್ಯೇ' ಎಂಬುದು ಪಂಚಮ್ಮಂತವಾದ ಪರವನ್ನಾಗಿ ವಿವಕ್ಷಿಸಿದರೂ ಕೂಡ ವಿವಕ್ತಿತವಾದ ಅರ್ಥವು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ 'ಭಾವಾತ್' ಎಂಬ ಪರವೇ ವೃರ್ಥ. ಮತ್ತು ಹೀಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದರೆ, ಕಾರ್ಯಕಾರಣಗಳಿಗೆ ಅಭೇದವಷ್ಟೇ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಹೊರತು, ಅದ್ವೈತಿಗಳಿಗೆ ಅಭಿಪ್ರೇತವಾದ ಪ್ರಪಂಚಮಿಥ್ಯಾಥ್ಯವು ಸಿದ್ಧವಾಗುವೈದಿಲ್ಲ.

'ಸತ್ವಾಚ್ಚಾವರಸ್ಯ' ಎಂಬುದು ಮೂರನೆಯ ಸೂತ್ರ. ಈ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅದ್ವೃತಿಗಳ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಹೀಗಿದೆ- ಅನಂತರ ಹುಟ್ಟುವ ವಿಯದಾದಿ ಕಾರ್ಯಗಳು ಹುಟ್ಟುವ ಮೊದಲೂ ಕೊಡ ಸತ್ಯವಾಗಿದ್ದವು ಎಂಬುದಾಗಿ 'ಸದೇವ ಸೋಮ್ಯ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಯು ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಕಾರ್ಯಕಾರಣಗಳಿಗೆ ಅಭೇದವಿದೆಯೆಂದು ಒಪಚೇಕು ಎಂದು.

ಇದು ತಪ್ಪು. ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ಸತ್ಯಾತ್' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಸತ್ಯಭೂತವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಎಂದು ಅದ್ವೈತೆಗಳು ವ್ಯಾಪ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಇದು ಅವರು ಒಪ್ಪುವ ಆನ್ಯತಕ್ಕೆ ವಿರೋಧಿಯಾಗಿದೆ. ಮತ್ತು 'ಉತ್ತಕ್ಷೇ ಪ್ರಾಗೇವ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಅಧ್ಯಾಹಾರ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಮತ್ತೊಂದು ದೋಷ - ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರವು ತಂತು ಹಾಗೂ ಪಟಗಳಿಗೆ ಅಭೇದವನ್ನು ಹೇಳಲು ಹೊರಟರೆ. ಮೂರನೆಯ ಸೂತ್ರವು ಬ್ರಹ್ಮ ಹಾಗೂ ಆಕಾತಾರಿಗಳಿಗೆ ಅಭೇದವನ್ನು ಹೇಳಲು ಹೊರಟರೆ ಎಂದು ವ್ಯಾಪ್ಯಾನ ಮಾಡಿದರೆ ಎರಡು ಸೂತ್ರಗಳು ಭಿನ್ನವಜಯಕವಾಯಿತು. ಆಗ 'ಸತ್ಯಾಚ್ಛ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಚ' ತಬ್ಬವು ಅಸ್ತರವಾಗುತ್ತದೆ.

ಅಪ್ಪೇ ಅಲ್ಲದೇ 'ಅವರ' ಶಬ್ದಕ್ಷೆ 'ಕಾರ್ಯ' ಎಂಬರ್ಥದಲ್ಲಿ ಲಕ್ಷಣಾವನ್ನೂ ಕೂಡ ಮಾಡಬೇಹಾಗುತ್ತದೆ. ಮತ್ತೊಂದು ದೋಷ - 'ತತ್ತೇಜೋರ್ನಸ್ಪಪ್'ಎಂಬ ಮಾಕ್ಷಶೇಷದಿಂದ 'ಸರೇವ ಸೋಮ್ನ ಇದಮಗ್ರ ಅಸೀಕ್' ಎಂಬ ವಾಕ್ಷವ್ಯ ಕೇವಲ ಕಾರಣತ್ವವನ್ನಷ್ಟೇ ಹೇಳುತ್ತಿದೆ ಹೊರತು, ಕಾರ್ಯಕಾರಣಗಳಿಗೆ ಅಭೇದವನ್ನು ಸಾಧನೆ ಮಾಡುತ್ತಿಲ್ಲ. ಈ ಕಾರಣದಿಂದ ಕಾರ್ಯಸತ್ರವೂ ಕೂಡ ಅಸಿದ್ದವಾಗುತ್ತದೆ.

'ಅಸದ್ವ್ಯವಪೇಶದೇಶಾತ್ ನೇತಿ ಚೇನ್ನ ಧರ್ಮಾಂತರೇಣ ವಾಕೃಶೇಫಾತ್' ಎಂಬುದು ನಾಕನೆಯ ಸೂತ್ರ. ಇದಕ್ಕೆ ಅದ್ವೈತಿಗಳ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಹೀಗಿದೆ - 'ಅಸದೇವೇದಮಗ್ರ ಆಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಕಾರ್ಯಭೂತವಾದ ವಸ್ತುವು ಮೊದಲು ಇರಲಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆಯಲ್ಲವೇ? ಎಂದು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಿದರೆ ಈ ಸೂತ್ರವು ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದೆ. ಸರ್ವಧಾ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಶ್ರುತಿಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯವಲ್ಲ, ಸೃಷ್ಟಿಯ ಅನಂತರದಲ್ಲಿ ನಾಮ, ರೂಪಗಳನ್ನು ಹೊಂದಿದಂತೆ ಮೊದಲು ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದಷ್ಟೇ ಶ್ರುತಿಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ಈ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪು. ಏಕೆಂದರೆ 'ತದಸದೇವ ಸನ್ಯಮೋನಕುರುತ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕತೇಷದಿಂದ 'ಅಸದೇವೇದಮಗ್ರ ಆಸೀತ್' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕವು ಕಾರಣಪರವಾಗಿದೆ ಎಂದು ತೀಯುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಕಾರ್ಯಾಸತ್ಪಕ್ಷ ಇದು ಸಾಧಕವಾಗುವುದಿಲ್ಲ.

ಕಾರ್ಯ ಹಾಗೂ ಕಾರಣಗಳಿಗೆ ಅಭೇದವನ್ನು ಒಪ್ಪಿರುವುದರಿಂದ ಕಾರ್ಯವು ಪ್ರತ್ಯೇತವಾಗಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಆಶಂಕಿಸಬಹುದಲ್ಲವೇ? ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನಿಸಬಾರದು. ಏಕೆಂದರ ಕಾರ್ಯಸತ್ತವೂ ಕೂಡ ಕಾರ್ಯಕಾರಣಗಳ ಅಭೇದಕ್ಕೆ ಪೂರಕವೇ ಆಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಭೇದವನ್ನು ಒಪ್ಪಿರುವುದರಿಂದ ಅಸತ್ತಕಾರ್ಯವು ಇರಲಿಲ್ಲವೆಂಬ ಆಶಂಕೆಯೇ ಬರುವುದಿಲ್ಲ.

'ಯುಕ್ಕೇ ಶಬ್ಧಾಂತರಾಚ್ಛ' ಎಂಬುದು ಐರನೆಯ ಸೂತ್ರ. ಕಾರ್ಯ ಹಾಗೂ ಕಾರಣಗಳಿಗೆ ಭೇದವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅನುಮಾನಪ್ರಮಾಣವಿದೆ. ಪಟರ ಉತ್ಪತ್ತಿಗೆ ತಂತುವನಿದ್ದ ಅತ್ಯಯಸಬೇಕು. ತಂತುವಿನಿಂದ ಮೊಸರು ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಲಿನಿಂದ ಪಟವು ಸೃಷ್ಟಿಯಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅದ್ದರಿಂದ ಪಟ ಹಾಗೂ ತಂತು ಒಂದೇ ಎಂದು ಹೇಳಬೇಕು. ಹಾಲು ಹಾಗೂ ಮೊಸರು ಎರಡೂ ಕೂಡ ಒಂದೇ ಎಂದು ಹೇಳಬೇಕು. ಇದರಂತೆ 'ಸದೇವಸೌಮ್ಯ ಇದಮಗ್ರ ಆಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತ್ತಿಯೂ ಕೂಡ ಇದಕ್ಕೆ ಆಧಾರವಾಗಿದೆ. ಎಕೆಂದರೆ ಈ ಶ್ರುತ್ತಿಯು 'ಇದಂ' ಎಂದು ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷದೀಗತವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗೆ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷ ನಿರ್ದೇಶ ಮಾಡಿ, 'ಆಗ್ರೇ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಸೃಷ್ಟಿಯ ಪ್ರಾರಂಭದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮಪ್ರದಿಯವಾಗಿತ್ತು ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ, ಕಾರ್ಯ ಹಾಗೂ ಕಾರಣಗಳಿಗೆ ಅಭೇದವು ಸಿದ್ದವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು.

ಇದೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪು. 'ಶಬ್ದಾಂತರಾತ್' ಎಂಬ ಯುಕ್ತಿಯು ಹಿಂದೆ 'ಸತ್ಪ್ವಾಚ್ನಾವರಸ್ಥ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಸತ್ಯಾತ್' ಎಂಬ ಯುಕ್ತಿಯಿಂದಲೇ ಗತಾರ್ಥವಾಗಿದೆ. ಪುನಃ ಅದನ್ನೇ ಹೇಳಿದರೆ ಪುನರುಕ್ತಿ ಬರುತ್ತದೆ. 'ಪಟವಚ್ಚ' ಎಂಬುದು ಆರನೆಯ ಸೂತ್ರ. ಪಟವು ಒಟ್ಟಿಗೆ ಮುದ್ದೆಯಾಗಿದ್ದಾಗ ಸಪ್ಷವಾಗಿ ತಿಳಿಯುವುದಿಲ್ಲ. ಬಿಡಿಸಿದಾಗ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಅದರಂತೆ ಕೇವಲ ತಂತುಗಳಿದ್ದಾಗ ಬಟ್ಟೆಯ ಅರವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಆತಾನ ವಿತಾನಗಳಿಂದ ಅದನ್ನೇ ಜೋಡಿಸಿದರೆ ಪಟ ಎಂಬ ಜ್ಞಾನವು ಬರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ತಂತು ಹಾಗೂ ಪಟಗಳು ಒಂದೇ ಆಗಿದೆ. ಇದರಂತೆ ಬೃಹ್ಮ ಹಾಗೂ ಜಗತ್ತು ಒಂದೇ ಆಗಿದೆ ಎಂದು ಆರನೆಯ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅಧ್ವೃತ್ತಿಗಳು ಮಾಡುವ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ.

'ಯಥಾಪ್ರಾಗಾದಿ' ಎಂಬುದು ಏಳನೆಯ ಸೂತ್ರ. ಉಸಿರು ಹಿಡಿದಾಗ ದೇಹವು ಸ್ವಬ್ಧವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಉಸಿರಾಟವಾಡುವಾಗ ಅದೇ ಪ್ರಾಣವಾಯುವು ದೇಹದ ಎಲ್ಲೆಡೆಯೂ ಸಂಚರಿಸುತ್ತದೆ. ಇದರಂತೆ ಕಾರ್ಯಕಾರಣಗಳು ಒಂದೇ ಆಗಿವೆ ಎಂಬುದು ಈ ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ.

ಆದರೆ ಆರನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಮುದ್ದೆಯಾದ ಪಸ್ತರ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ನೀಡಿದ್ದು ವಿವರ್ತವಾದಿಗಳಿಗೆ ಅನುಕೂಲವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಅವರಂತೆ ಪ್ರಾಣಾಯಾಮದ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ಎಳನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ನೀಡಿದ್ದೂ ಕೂಡ ವರ್ತವಾದಿಗಳಿಗೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ವರ್ತಿದರೆ ಮುದ್ದೆಯಾಗಿರುವಿಕೆಯು ಪಟದಲ್ಲಿ ಅಧ್ಯಸ್ತವಲ್ಲ ಅದರ ಜನಕ್ಕು ಬ್ರಹಲ್ಲಿ ಅಧ್ಯಸ್ತವಾಗಿದೆಯೆಂದು ಅದ್ವೈಹಿಗಳು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಮುದ್ದೆಯಾದ ಹಾಗೂ ಬಿಡಿಸಿದ ಬಟ್ಟೆಯಲ್ಲಿ ಸಂತೋಚವಿಕಾಸವು ಪರುವರತಿ ನಿರವಯವನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಸಂತೋಚವಿಕಾಸನ್ನು ಇರುವಂತೆ ನಿರವಯವನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಸಂತೋಚವಿಕಾಸನ್ನು ಇರುವಂತೆ ಬಿಗಿದು ಹಿಡಿದ ಉಸಿರೂ ಕೂಡ ದೃಷ್ಟಾನಕ್ಕುಗಳು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ.

ನಮ್ಮ ಮತದಲ್ಲಿ ಎರಡೂ ಸೂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಮೇಯವಿಶೇಷವನ್ನು ಹೇಳಿರುವುದರಿಂದ ಎರಡೂ ರೃಷ್ಟಾಂತಗಳು ಸಾರ್ಥಕವಾಗಿವೆ. 'ಪಟವಚ್ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ನಾವು ಹೀಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತದೆ. ಭಗವಂತನು ತನಗಿಂತ ಭಿವ್ರವಾದ ಸಾಮಗ್ರಿಯನ್ನು ಅಪೇಟ್ಟಿಸಿ, ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಕುಲಾಲನು ತಂತುವನ್ನು ಆಶ್ರಯಿಸಿ ಪಟವನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಯವಂತೆ ಎಂಬ, 'ಯಥಾ ಪ್ರಾಹಾದೀ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಪ್ರಾಣ. ದೇಹ, ಇಂದ್ರಿಯ ಮೊದಲಾದವುಗಳಲ್ಲಿ ಭಗವಂತನು ಪ್ರವೇಶ ಮಾಡಿರುವುದರಿಂದ ಅವುಗಳು ಹೇಗೆ ಆಸ್ಥತಂತ್ರವಾಗಿವೆಯೋ, ಅದರಂತೆ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕಾರಣವಾದ ಪ್ರಕೃತ್ಯಾವಿಗಳಲ್ಲೂ ಅವನು ಪ್ರವೇಶ ಮಾಡಿರುವುದರಿಂದ, ಅವುಗಳೂ ಕೂಡ

ಆಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿವೆ ಎಂದು ನಾವು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತೇವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ನಮ್ಮಲ್ಲಿ ಎರಡೂ ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳು ಸಾರ್ಥಕವಾಗಿವೆ.

ರಾಮಾನುಜರು ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣರ ಸೂತ್ರಗಳಿಗೆ ಹೀಗೆ ವ್ಯಾಮ್ಯನ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ -ಮೊದಲು 'ತೆದನನ್ನತ್ತಂ ಆರಂಭಣತ್ವಂ ಶೆಬ್ದಾದಿಚ್ಛ: ಎಂಬ ಮೊದಲನೆಯ ಸೂತ್ರರ ವ್ಯಾಮ್ಯನವನ್ನು ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ - ಸೂಕ್ಷ್ಮವಾದ ಅವ್ಯಕ್ತಾದಿ ವಿಶಿಷ್ಟವಾದ ಕಾರಣನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನು ಸ್ಥೂಲನಾದ ಮಹಪಾದದಿ ವಿಶಿಷ್ಟವಾದ ಕಾರ್ಯಾರೂಪನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ಅಭಿವೃವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಇದನ್ನು ಈ ಸೂತ್ರ ಹೇಳುತ್ತಿದೆ ಎಂದು.

ವಿಶಿಷ್ಪಾದ್ವೈತಿಗಳ ಈ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವು ತಪ್ಪು. ಅದು ಹೀಗೆ - ಚೇತನದಿಂದ ಮಿಶ್ರಣವಾಗದ ಅಚೇತನಸ್ವರೂಪವಾದ ವಿಶಿಷ್ಟವೆಂಬ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿರುವ ವಿಶೇಷಣಸ್ವರೂಪವಾದ ಮಹದಾರಿ ತತ್ವಗಳು ವಿಶಿಷ್ಟಚೇತನದ ಕಾರ್ಯವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ವಿಶಿಷ್ಟಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ಅಭೇದವೇ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಹೀಗಿರುವಾಗ 'ಇದಂ ಸರ್ವಂ ಯದಯಮಾತ್ಮಾ ಸರ್ವಂ ಖಲ್ವಿದಂ ಬ್ರಹ್ಮ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ನಿರ್ವಹಣೆ ಮಾಡಿದಂತೆಯೂ ಕೂಡ ಆಗಲಿಲ್ಲ. ವಿಶಿಷಾದ್ರೈತಿಗಳು 'ಇದಂ ಸರ್ವಂ ಯದಯಮಾತ್ಮಾ ಸರ್ವಂ ಖಲ್ವಿದಂ ಬ್ರಹ್ಮ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ನಿರ್ವಹಣೆ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಸೂಕ್ಷ್ಮಚಿದಚಿದ್ಏಶಿಷ್ಟನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ, ಸ್ಥೂಲ ಚಿದಚಿದ್ಏಶಿಷ್ಟವಾದ ಪ್ರಪಂಚದ ಜೊತೆ ಐಕ್ಕವನ್ನು ಒಪ್ಪುತ್ತಾರೆ. ಆದರೆ ಇದೇ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲವೆಂದು ಗ್ರಂಥಕಾರರು ಇಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಮಹದಾದಿ ವಿಶಿಷ್ಟ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ವಿಶೇಷಣವಾದದ್ದು ಮಹತ್ತತ್ವ. ಇದು ಕೇವಲ ಜಡವೇ ಆಗಿದೆ. ಮತ್ತು ವಿಶಿಷ್ಟರೂಪವಾದ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ವಿಶೇಷಣವಾಗಿದೆ. ಇದು ಚೇತನವೆಂಬ ಕಾರ್ಯರೂಪವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಅಚೇತನವು ಚೇತನದ ಕಾರ್ಯವಾಗಲು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯ ? ಆದ್ದರಿಂದ ವಿಶಿಷ್ಟ ಬ್ರಹ್ಮಾಭೇದವೇ ಸಿದ್ದವಾಗದಿದ್ದಾಗ 'ಇದಂ ಸರ್ವಂ' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯ ನಿರ್ವಹಣೆಯು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯವಾಗುತ್ತದೆಂಬುದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಬ್ರಹ್ಮನು ಸರ್ವಾಂತರ್ಯಾಮಿಯಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು 'ಇದಂ ಸರ್ವಂ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ನಿರ್ವಾಹಣೆ ಮಾಡುತ್ತೇವೆ ಎಂದು ರಾಮಾನುಜರು ಉತ್ತರಿಸಿದರೆ, ವಿಶಿಷ್ಟಾಭೇದವನ್ನೇಕೆ ಒಪ್ಪಬೇಕು? ವಿಶಿಷ್ಕಾಭೇದವನ್ನು ಒಪ್ಪದಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಅಂತರ್ಯಾಮಿವಿವಕ್ಷೆಯಿಂದ ಅಭೇದವನ್ನು ಹೇಳಲಾಗಿದೆಯೆಂದೇ ಶ್ರತಿಯನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲು ಬರುತ್ತದೆ.

ಮತ್ತು ಸ್ಥೂಲ ಮಹದಾದಿವಿಶಿಷ್ಟವಾರ ಬ್ರಹ್ಮನೇ ಕಾರ್ಯರೂಪನೆಂದು ಹೇಳದರೆ 'ತತ್ಸ್ಪಪ್ಟ್ ತರೆದವಾನುಪ್ರವಿಶತ್' ಎಂಬ ಕ್ರುತ್ಮರ್ಥವನ್ನೂ ಕೂಡ ಸ್ವರಸವಾಗಿ ಹೇಳದಂತಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಸ್ವವಿಶಿಷ್ಟನಲ್ಲಿ ಸ್ವಪ್ರವೇಶವು ಅನುಚಿತವಾಗುತ್ತದೆ. ಕೇವಲ ಜನದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನು ಅಂತರ್ಯಾಮಿಯಾಗಿ ಪ್ರವೇಶ ಮಾಡಿದ್ದಾನೆಂದು ಹೇಳಬಹುದೇ ಹೊರತು, ಮಹದಾದಿವಿಶಿಷ್ಟವಾರ ತನ್ನಲ್ಲಿ ತಾನು ಪ್ರವೇಶ ಮಾಡಿದನು ಎಂಬ ಅರ್ಥವು ಆಸ್ಪರಸವಾಗಿದೆ.

ರಾಮಾನುಜರು ಅರ್ವೈತಿಗಳಂತೆ 'ವಾಚಾರಂಭಣಮ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯನ್ನೇ ವಿಷಯವಾಕೃತನ್ನಾಗಿ ಪರಿಗಣಿಸಿದ್ದಾರೆ. 'ವಾಚಾರಂಭಣಮ್' ಎಂಬಲ್ಲಿ 'ಆರಭ್ಯತೇ ಇತ್ಯಾರಂಭಣಮ್' ಎಂಬ ನಿಷ್ಪತ್ರಿಯನ್ನು ಅಂಗಿಕರಿಸಿ, 'ಆಲಭ್ಯತೇ ಸ್ಪೃತ್ಯತೇ' ಎಂಬರ್ಕವನ್ನು ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ. ಆರ್ಥರಿಂದ ವಿಕಾರಭೂತವಾರ ಘಟಾದಿನಾಮಕ್ಕೆಯಾಗಳಲ್ಲಿನ್ನು, ವಾಚಾ : ವಾಕ್ ಪೂರ್ವಕವಾದ ಜಲಹರಣಾದಿವ್ಯವಹಾರಕ್ಕೊಡ್ಡರ, ಆರಭ್ಯತೇ : ಮೃಹ್ ದ್ರವೈದಿಂದ ಸರ್ಶಿಸಲು ಯೋಗ್ಯವಾಗಿದೆ. ಆರ್ಥರಿಂದ ಮೃತ್ ಎಂಬ ದ್ರತ್ಯವೇ ವ್ಯವಹಾರಕ್ಕೊಡ್ಗರ ವಿಕಾರಾಧಿಭಾವವನ್ನು ಹೊಂದಿದೆ ಎಂಬುರನ್ನು ಶ್ರುತ್ಯಕ್ಕೆ ಎನ್ನುತ್ತಾರೆ.

ಇದು ತಪ್ಪ. ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ವಾಕ್ ಪ್ರತಿವಾದಕವಾದ ಶಬ್ದಕ್ಕೆ ಲಕ್ಷಣಾವನ್ನು ಒಪ್ಪದೇಶು. ತೃತೀಯಾವಿಭಕ್ಕಿಗೆ ಚತುರ್ಥ್ಯರ್ಥತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪದೇಶು. ಆರಂಥಣ ಶಬ್ದದಲ್ಲಿ ರ ಮತ್ತು ಲಗಳಿಗೆ ಅಭೇದವನ್ನೂತ್ತಿ. 'ಆಲಂಥಣ' ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಬೇಕು. 'ನಾಮಧೇಯಂ' ಎಂಬಲ್ಲಿ 'ಚೆ' ಶಬ್ದವನ್ನು ಅಧ್ಯಾಹಾರ ಮಾಡಬೇಕು. 'ಮೃತ್ ದ್ರವೈಣ' ಎಂಬಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಅಧ್ಯಾಹಾರ ಮಾಡಬೇಕು. ಇವೆಲ್ಲವೂ ಕೂಡ ಅತ್ಯಂತ ಅಯುಕ್ರವಾಗಿದೆ. ಮತ್ತು ಮೃತ್ ದ್ರವೃದಿಂದ ಘಟವು ಸ್ಪರ್ಶಿಸಲು ಯೋಗ್ಯವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದಾಗ, ಮೃತ್ತಿಗೂ, ಘಟಕ್ಕೂ ಭೇದವನ್ನೇ ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತು.

'ಭಾವೇಚೋಪಲಭ್ಯೇ' ಎಂಬ ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಹಾಗೂ 'ಸತ್ಯಾಚ್ಚಾವರಸ್ಥ' ಎಂಬ ಮೂರನೆಯ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಕಾರ್ಯಕಾರಣಭೇದದಲ್ಲಿ 'ಇದಂ ಕುಂಡಲಂ ಹಿರಣ್ಯಮ್' ಎಂಬ ಪ್ರತೀತಿಯನ್ನೇ ಪ್ರಮಾಣವನ್ನಾಗಿ ನೀಡಿದ್ದಾರೆ. ಹೊರತು, ಮೂರನೆಯ ಸೂತ್ರವು ಬ್ರಹ್ಮ ಅಥವಾ ಜಗದ್ವಿಷಯಕವೆಂದು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಕುಂಡಲದಲ್ಲಿ ಓರಣ್ಯದ ಪ್ರತೀತಿ ಬರುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಕುಂಡಲವು ಹಿರಣ್ಯದ ಕಾರ್ಯವಾಗಿದೆ. ಆದರೂ ಕಾರಣಾಭೇರಜ್ಞಾನ ಬರುವುದರಿಂದ ಕಾರ್ಯಕಾರಣಗಳಿಗೆ ಅಭೇದವನ್ನು ಹೇಳಬೇಕು. ಜಗತ್ತೂ, ಕೂಡ ಬ್ರಹ್ಮಾಗಿಂತ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಕಾರ್ಯಕಾರಣವಾಗಿರುವ ಅಭೇದವಿಷಯದಲ್ಲಿ 'ಇದಂ ಕುಂಡಲಂ ಹಿರಣ್ಯಮ್' ಎಂಬ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನೇ ಎರಡು ಸೂತ್ರಗಳಿಂದ ಅವರು ನೀಡಿದ್ದಾರೆ.

ಎರಡು ಸೂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದೇ ವಿಷಯವನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡಿದರೆ ಪುನರುಕ್ತಿ ಬರುತ್ತದಲ್ಲವೇ? ಎಂದು ಪ್ರತ್ನಿಸಬಾರದು. ಏಕೆಂದರೆ ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಕಾರ್ಯಕಾರಣಗಳ ಅಭೇದವಿಷಯದಲ್ಲಿ 'ಸೋಯಂ' ಎಂಬ ಪ್ರತ್ಯಭಿಷ್ಠಯನ್ನು ಮುಂದೆ 'ಅಯಂ ಸ' ಎಂಬ ಅಭಿಜ್ಞಾನವನ್ನು ಪ್ರಮಾಣವನ್ನಾಗಿ ವಿವಕ್ಷಿಸಲಾಗಿದೆ. ಅಥವಾ ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಕಾರ್ಯಕಾರಣಗಳಿಗೆ ಬರುವ ಐಕ್ಯಪ್ರತೀಕಿಯನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿ, ಮುಂದನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಕುಂಡಲವನ್ನೇ ಹಿರಣ್ಯವೆಂದು ವಕ್ಷಪ್ರತೀಕಿಯನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿ, ಮುಂದನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಕುಂಡಲವನ್ನೇ ಹಿರಣ್ಯವೆಂದು ವಕ್ಷಪ್ರತಿಸಿದರುತ್ತಾರೆಂಬ ಐಕ್ಯವ್ಯವಹಾರವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಲಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆ ವಿಷಯಭೇದವಿರುವುದರಿಂದ ಸೂತ್ರದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಭೇದವು ಯುಕ್ತಮಗಿನದೆ. ಇಷ್ಟು ರಾಮಾನುಜರು ಮಾಡುವ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನೆ.

ಇದು ತಪ್ಪು. ಕೇವಲ ಉದ್ದೇಶ ವಿಧೇಯಗಳ ವಿನಿಯಮಕ್ಕೋಸ್ಕರ ಸೂತ್ರಭೇದವನ್ನು ಒಪ್ಪುವುದಾದರೆ ಅನಂತಸೂತ್ರಗಳನ್ನು ರಚನೆ ಮಾಡಬೇಕಾಗುತ್ತದೆಂಬ ಅತಿಪ್ರಸಂಗವು ಬರುತ್ತದೆ. ಮತ್ತು ನೀವು ಹೇಳಿರುವ ಸೂತ್ರಾಕ್ಷರದ ಅರ್ಥವು ಅಸ್ವರಸವಾಗಿದೆ. ಏಕೆಂದರೆ 'ಭಾವೇ ಬೋಹಲಲ್ಟೇ ಎಂಬರನ್ನು ಕೇಳಿದಾಗ' ಕಾರಣವನ್ನು ನೋಡಿ, ಕಾರ್ಯಕಾರಣಗಳಿಗೆ ಪ್ರತ್ಯಭಜ್ಞೆಯು ಬರುತ್ತಿದೆ ಎಂದು ಸರ್ವಥಾ ತಿಳಿಯುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ನಾವು ಹೇಳುವಂತೆ ಸೂತ್ರಗಳಲ್ಲಿವೂ ಸಾಕ್ಷಾಪ್ ಬ್ರಹ್ನವಿಷಯಕವಾಗಿದೆಯೆಂದೇ ಸುಲಭವಾಗಿ ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡಬಹುದು. ಅದ್ವೈತಿಗಳು ಹಾಗೂ ವಿಶಿಷ್ಠಾದ್ವೈತಿಗಳು ಹೇಳುವಂತೆ ಲೌತೀಪವರ ಕುಂಡಲ, ಹಿರಣ್ಯ ಇತ್ಯಾದಿ ವಸ್ತುಗಳ ವಿಷಯಕ್ಕಾಗಿ ಸೂತ್ರವು ಹೂರಟದೆ ಎಂಬುದು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ.

ಇಲ್ಲಿಗೆ ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ, ಸತ್ತರ್ಕದೀಶಾವಳಿ, ತತ್ವಪ್ರದೀಪ, ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ, ಭಾವದೀಪ ಇವುಗಳ ಅನುವಾದವು ಹಾಗೂ ತಂತ್ರದೀಪಿಕೆಯ ಜೊತೆ ಮತತ್ವಯ ವಿಮರ್ಶೆಯು ಸಮಾಪ್ರವಾಯಿತು. ॥ ಶ್ರೀಲಕ್ಷ್ಮೀಹಯಗ್ರೀವೋ ವಿಜಯತೇತಮಾಮ್ ॥

# ಇತರವ್ಯಪದೇಶಾಧಿಕರಣ

ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ, ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ, ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ, ತತ್ವಪ್ರದೀಪ, ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ, ಭಾವದೀಪ ವಿಶೇಷವಿಚಾರದೊಂದಿಗೆ ಕನ್ನಡಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಅನುವಾದ ಮತ್ತು ತಂತ್ರದೀಪಿಕೆಯ ಜೊತೆ ಮತತ್ರಯ ವಿಮರ್ಶೆ

#### ॥ ಹರಿ: ಓಂ ॥

॥ ಶ್ರೀವೇದವ್ಯಾಸಾಯ ನಮ:॥

॥ ಶ್ರೀಮದಾನಂದತೀರ್ಥಭಗವತ್ತಾದಾಚಾರ್ಯಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ: ॥ ॥ ಶ್ರೀಮದ್ರರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ:॥

॥ ಶ್ರೀಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ:॥

(ಇತರವ್ಯಪದೇಶಾಧಿಕರಣ )

# ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

'ಇತರವೃಪದೇಶಾತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

### ब्रह्मसूत्रम् – इतरव्यपदेशाद्धिताकरणादिदोषप्रसक्तिः ।।

'ಜೀದಾದ್ ಭವಂತಿ ಭೂತಾನಿ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಜೀವನಿಂದಲೇ ಸಕಲ ಭೌತಿಕಡದಾರ್ಥಗಳ ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಶ್ರುತಿ ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವನೇ ಜಗತ್ಕಾರಣನಾಗಬೇಕಲ್ಪವೇ? ಹೀಗೆ ಅಕ್ಷೇಡ ಮೂಡಬಾರರು. ಜೀವನೇ ಸ್ವತಂತ್ರನಾಗಿ ಜಗತ್ಕಾರಣನಾಗುವುದಾದರೆ ತನ್ನ ಹಿತವನ್ನು ಏಕೆ ತಂದುಕೊಳ್ಳುವುದಿಲ್ಲ? ಅಹಿತವನ್ನು ಏಕೆ ಹೊಂದುತ್ತಿದ್ದಾನೆ? ಈ ಅಕ್ಷೇಡವು ಬರುವುದರಿಂದ ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರ ಕಾರಣನಲ್ಲ.

ಅಥ್ -- 'ಡಿತಿ ಯದಿ ತರ್ಜಿ" ಎಂಬ ಪದಗಳನ್ನು ಕೇಷ ಪೂರಣ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. 'ಜೀನಾರ್ ಭಾರತಿ' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಜೀವತಕ್ಷಗತ್ತವನ್ನು ಹೇಳುವುದಾರದಿ. ಜೀವತೀ ಸ್ವತಂತ್ರ ಕತ್ತಗಾವಿಗುವುತೆ ಹೊರಕು ಈಶ್ವರನಲ್ಲ. 'ಇತಿ ಯದಿ ತರ್ಜಿ : ಹೀಗೆ ಹೇಳುವುದಾದರೆ, ಹಿತಾಕರಣಾದಿ ಪ್ರತೇತ್ರ : ಹಿತಾದದನ್ನುವ ನ ಮಾಡುವುದಲ್ಲ. ಅಕುಮಾದದ್ವನ್ನು ಏಕೆ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ? ಎಂಬ ಆಕ್ಷೇಪಪು ಬರುತ್ತದೆ. ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರನಾದ್ದರಿಂದ ಈ ಎರಡು ಆಕ್ಷೇಪಪು ಬರುವಾದಿತು, ಎಂದುಭಾರ್ಯ. ಆದರೆ ಈ ಆಕ್ಷೇಪಪು ಬರುವ ತಾರಣ ಜೀವನಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರ ಕತ್ತ್ರಗತ್ನವನ್ನು ಯಾವಾಗಲೂ ಹೇಳಬಾರರು.

# ಜಗದ್ಗುರು ಶ್ರೀಮಧ್ವಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ್ರ

### ಜೀವಕರ್ತೃತ್ತದ ನಿರಾಕರಣೆ

### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् - जीवकर्तृत्वपक्षः श्रुतिप्राप्तो विस्तरान्निराक्रियते -

ಅನುವಾದ - ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಶ್ರತಿಯಿುದ ತಿಳಿಯುವ ಜೀವನೇ ಕರ್ತೃವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ವಿಸ್ತಾರವಾಗಿ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತಿದೆ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಪ್ರತಿಪ್ರಾಪ್ತ:= ವೇದಗಳಿಂದ, ಅಪಾತ:= ತೋರುವ ಜೀವನೇ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ ಪಕ್ಷವು, ವಿಸ್ತರಾತ್ = ವಿವರವಾಗಿ, ನಿರಾಕ್ರಿಯತೇ = ದೂಷಿಸಲಾಗುತ್ತಿದೆ.

> > ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವಿಲ್ಲವೆನ್ಡಲು ಅನುಭವದ ಆಧಾರ

#### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – ।। इतरव्यपदेशाद्धिताकरणादिदोषप्रसक्तिः ।।१।।

### जीवकर्तृत्वे हिताकरणमहितकरणं च न स्यात् ।।१।।

ಅನುವಾದ - ಜೀವನೇ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕರ್ತೃವಾಗುವುದಾದರೆ ಹಿತವಾದವೃನ್ನು ಪಡೆಯಲು ಅವನಿಂದ ಸಾಧ್ಯವಾಗುತ್ತಿಲ್ಲ. ಅಹಿತವಾದವೃನ್ನು ಬೇಡವೆಂದರೂ ಪಡೆದುಕೊಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದಾನೆ. ತನ್ನ ಇಚ್ಛೆಗೆ ವಿಪರೀತವಾದ ಫಲವನ್ನು ಅನುಭವಿಸುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಜೀವನು ಕರ್ತೃವಲ್ಲ.

ಶ್ರತಿಶದಾರ್ಥ -- ಘಟಪಟಾದಿಗಳಿಗೆ ಜೀವನೇ ಕರ್ತೃವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಅನುಭವದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಇರರಂತೆ ಸಮಸ್ತ ಜಗತ್ರಿಗೂ ಜೀವನನ್ನೇ ಕರ್ತೃವದರು ಹೇಳಬಹುರು 'ಜೀವಾದ್ಯರಂತಿ' ಇತ್ತಾದಿ ಶ್ರುತಿಗಳು ಇದಕ್ಕೆ ಅಧಾರವಾಗಿವೆ. ಈ ಅಕ್ಷೇವಕ್ಕೆ ಸಿದ್ಧಾಂತಿಸ್ಥಾರಕವಾದ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಪರಿಸಿ ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಜೀವಕರ್ಕೃತಕ್ಷಣೇ = ಜೀವನೇ ಜಗತ್ರಿನ ಕರ್ತ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ, ಓತಾಕರಣವರ್ ಹಿತವಾದರದ್ದನ್ನು ಮಾಡದಿರುವಕೆ, ಅಹಿತಕರಣಂ = ಅಹಿತವಾದ್ದನ್ನು ಮಾಡುವಿಕೆ ಮೊದಲಾದವುಗಳು, ಪ್ರಾತ್ = ಉಂಟಾಗಬಾರರು.

# ಶ್ರೀಪದ್ಮನಾಭತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಸತ್ತರ್ಕ ದೀಪಾವಳಿ

#### ಜಡದಂತೆ ಜೀವನೂ ಕೂಡ ಅಸ್ವತಂತ್ರ

सत्तर्कदीपाविकः – यत् अन्तर्यामिप्रेयंत्वं तयुक्तं जडानामेव । न जीवस्य चेतनत्वादिति वाच्यम् । हिताकरणादिहतकरणाव । अहितकारिणि ज्ञातेऽिष कचित् प्रवृत्तिदर्शनात् । हितकारिण ज्ञातेऽिष कचिदप्रवृत्तेः नाज्ञातकृतं हिताकरणादिकमिति चकुं शक्यते । न च 'कर्मकारितं तत्' इति वाच्यम् । कर्मणः अचेतनस्य प्रेरकेश्वरमन्तरेण कार्यकारणत्वायोगात् । तस्मात् अस्वतन्त्रो जीवः । तदाइ – जीवकर्तृत्वपक्ष इत्यादिना ।।

ಅಂತರ್ಯಾಮಿಯಾದ ಪರಮಾತ್ಮನು ಸಕಲ ಪ್ರಪಂಚವನ್ನು ಪ್ರೇರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಯಿತು. ಇದು ಜಡವಾದ್ದಕ್ಕೆ ಯುಕ್ತವಾಗಬಹುದೇ ಹೊರತು, ಜೀವನಿಗೆ ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಜೀವನು ಚೇತನನಾಗಿದ್ದಾನೆ.

ಹೀಗೆ ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಬಾರದು. ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರನಾದಲ್ಲಿ ಹಿತವಾದದ್ದನ್ನು ಪಡೆಯಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗದಿರುವಿಕೆ. ಅಹಿತವಾದದ್ದನ್ನು ಪಡೆಯದೇ ಇರಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗದಿರುವಿಕೆಯು ಯುಕ್ತವಾಗದಿರುವಿಕೆ ಮುಡುವಾದ ತಿರುವ ಕಿಹಿಕಿಕಾರಿಯಾಗಿದೆ ಎಂದು ತಿಳಿದಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಕೆಲವೊಮ್ಮೆ ಪ್ರವತ್ತಿಯನ್ನು ಜೀವನು ಮಾಡಿಯೇ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಇದು ನನಗೆ ಹಿತಕಾರಿಯಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಜ್ಞಾನವಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಅಂಥಲ್ಲಿ ಪ್ರವತ್ತಿ ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಇನ್ನು ಅಜ್ಞಾನದಿಂದ ಹಿತಾಕರಣಾದಿಗಳು ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತವೆಂದು ಹೇಳಬಾರದು. ಏಕೆಂದರೆ ಮತ್ತು ಹಿತಾಕರಣ ಅಹಿತಕರಣಗಳು ಕರ್ಮದಿಂದ ಉಂಟಾಗಿವೆ ಎಂದೂ ಕೂಡ ಹೇಳಬಾರದು. ಏಕೆಂದರೆ ಕರ್ಮವೂ ಕೂಡ ಅಚೇತನವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಪ್ರೇರಕನಾದ ಈಶ್ವರನು ಇಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಬೇಕೇ ಬೇಕು. ಅಂಥ ಈಶ್ವರನನ್ನು ಬಿಟ್ಟು, ಕಾರ್ಯಕಾರಣಭಾವವೇ ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವನು ಆಸ್ಪತಂತ್ರನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಇದನ್ನೇ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ 'ಜೀವಕರ್ತ್ಯ-ತ್ವಪ್ಪ್: ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ನಿರೂಪಣೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

# ಶ್ರೀತ್ರಿವಿಕ್ರಮಪಂಡಿತಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ

# ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

तत्वप्रदीपः - इतस्व्यपदेशात् तद्धिताकरणादिदोषप्रसिक्तः ॥ ब्रह्मण इतस्य जीवस्य स्वतन्त्रकर्तृत्वं यदि व्यपदिस्यते तर्हि तस्य हिताकरणम् अहितकरणं दुःस्वप्राप्तिः सुखाप्राप्तिस्च न युज्यते । परतन्त्रत्वे तु युज्यते, अपिहार्यत्वात् । अन्यया हिताकरणादयो दोषाः प्रसज्येरन् । अतः ते जीवे दुस्यमानाः, तस्य स्वातन्त्र्यं निवास्यन्ति ।

ಬ್ರಹ್ಮನಿಗಿಂತ ಭಿನ್ನನಾದ ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ಯವಾಗುವುದಾದಲ್ಲಿ ಹಿತಾಕರಣ ಮತ್ತು ಆಹಿತಕರಣಗಳು ದುಖಪ್ರಾತ್ರಿತ್ರ ಹಾಗೂ ಸುಖಪ್ರಾತ್ರಿಗಳು ಯುಕ್ತವಾಗದೇ ಇರಬೇಕಾದೀತು. ಅದೇ ಜೀವನು ಪರಕಂತ್ರನಾಗುವುದಾದರೆ ಈ ದೋಷಕ್ಕೆ ಆಸ್ತದವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಪರತಂತ್ರನಾದ ಜೀವನಿಗೆ ಹಿತಾಕರಣ ಮತ್ತು ಆಹಿತಕರಣಗಳು ಅಪರಿಹಾರ್ಯವಾಗಿವೆ. ಹೀಗೊಪ್ಪದಿದ್ದರೆ ಹಿತಾಕರಣ, ಅಹಿತಕರಣದೋಷೆಗಳು ಬಂದೇ ಬರುತ್ತವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಕಾಣಿಸುತ್ತಿರುವ ಈ ಜೀವರಲ್ಲಿ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನು ಒಪ್ಪಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ.

ವಿಶೇಷ ವಿಚಾರ - ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ 'ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವಪಕ್ಷ್ ಹಿತಾಕರಣ ಅಹಿತಕರಣಂಚ ನ ಸ್ಕಾತ್' ಎಂಬ ಪಾಠವು ಕೆಲವು ಪುಸ್ತಕಗಳಲ್ಲಿ ಮುದ್ರಿತವಾಗಿದೆ. ಆದರೆ 'ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವೇ' ಎಂಬುದು ನಿಜವಾದ ಪಾಠ.

ಹೃಷೀಕತೀರ್ಥರ ಪಾಠರ ಪ್ರಕಾರ ಈ ಸೂತ್ರವೇ ಪ್ರಕ್ರೀಣೆ ಅಧಿಕರಣವಾಗಿದೆ. ಮುಂದಿನ 'ಅಧಿಕಂ ತು ಭೇದನಿರ್ದೇಶಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಬೇರ ಅಧಿಕರಣವು ಪ್ರಾರಂಭವಾಗುತ್ತದೆ. ಇದು ಹೃಷೀಕತೀರ್ಥರ ಪಾಠರ ಪ್ರಕಾರ ಮತ್ತ ತತ್ವದ್ರದೀಪಾರರೂ ಕೂಡ ಈ ಒಂದು ಸೂತ್ರಮ್ಮ ಪ್ರತ್ಯೆಣೆ ಅಧಿಕರಣವೆಂದು ಪರಿಗಣಿಸಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಹೃಷೀಕತಶೀರ್ಥರ ಪಾಠರಲ್ಲಿ ಇದನ್ನು ಪ್ರತ್ಯೆಣೆ ಅಧಿಕರಣವೆಂದು ಸಂಗುತಿಸಲು ಕಾರಣ ಹೀಗೆರಬಹುದು - ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಜೀವಕತ್ತ್ವವನ್ನು ನಿರಾಕರಿಸುತ್ತಾರೆ. ಅಧಿಕಂ ತು ಭೇದನಿರ್ದೇಶಾತ್ 'ಇತ್ತಾದಿ ಸೂಕ್ರದಲ್ಲಿ ವಿಷ್ಣುವನಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರಕತ್ವ ತೃತ್ಣ ಪ್ರಾವಾಗುವ ದೋಷಗಳನ್ನು ಪರಿತರಣುತ್ತಾರೆ. ಆಧ್ಯಂದ ಆರು ಬೇರೆ ವಿಷಯವೇ ಆಗಿರುವುದರಿಂದ ಇದನ್ನು ಪ್ರತ್ಯೆಣೆ ಅಧಿಕರಣವನ್ನಲಹುದು.

### ಶ್ರೀಮಜ್ಜಯತೀರ್ಥಭಿಕ್ಷುಗಳಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ

### ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಹೊರಡಬೇಕೆ ?

तत्वप्रकाशिका – अन्यथानुमितौ च ज्ञशक्तिवियोगादिति जीवकर्तृत्वस्य निराकरिष्यमाणत्वादेतेन शिष्टा अपरिग्रहा अपि व्याख्याता इति निराकृतत्वाच नैतद्यिकरणारम्भो युक्त इत्याशङ्कापरिहारायाधिकरणार्यमाह – जीवेति ।।

'ಅನ್ಯಥಾನುಮಿತ್' ಚ ಜ್ಞಶಕ್ತಿವಿಯೋಗಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುವವರಿದ್ದಾರೆ. 'ಏತೇನಶಿಷ್ಟಾ ಅಪರಿಗ್ರಹಾ ಅಪಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾತಾ:' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಈಗಾಗಲೇ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದ್ದಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಇತರವೃಪದೇಶಾಧಿಕರಣದ ಪ್ರಾರಂಭವೇ ಅನಾವಶ್ಯಕ. ಈ ಆಶಂಕೆಯ ಪರಹಾರಕ್ಕೊಸ್ಕರ ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಭಾಷ್ಕರಲ್ಲಿ 'ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವ' ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ - ಇತರವ್ಯಪರೇಶಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಜೀಪಕರ್ಕೃತ್ವವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತದೆ. ಪರಮಾತ್ರನೊಬ್ಬನೇ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಕರ್ತ್ಸ್, ಅವನನ್ನು ಹೊರತುಪಡಿಸಿ ಉಳಿದದ್ದರಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ಕೃತ್ನ ಇಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಪ್ರಮೇಯ. ಆದರೆ ಈಗಾಗಲೇ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಮುಂದೆ ಬರುವ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಈ ವಿಷಯವನ್ನು ಸೂತ್ರವಾರರು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುವುದರಿಂದ ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಹೊರಡಬೇಡೇ ಎಂಬ ಸಂತರುವು ಪ್ರಾಥಿಕಿಸುವು ಪ್ರಕ್ರೀತಾಧಿಕರಣದ ಹಿಂದೆ ಅನ್ನಥಾನುಮಿತ್ರಾಧಿಕರಣವಿದೆ. ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಬರುವ ವೈಶೀಪಿಕಾಧಿಕರಣದ ಹಿಂದೆ ಅನ್ನಥಾನುಮಿತ್ರಿಧಿಕರಣವಿದೆ. ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಮದುದುನೆಯ ಸೂತ್ರ 'ಅನ್ನಾಥಾನುಮಾತ್ ಜ ಪ್ರಕ್ರತ್ತಿಯೋಗಾತ್' ಎಂಬುದು. ಇದರ ಅರ್ಥ ಹೀಗಿದೆ - ಅನ್ನಥಾನುಮಿತ್ ಜ ಪ್ರಕ್ರತ್ತಿಯೋಗಾತ್' ಎಂಬುದು ಪುರತ್ತವಾಗುವುದಿಂದ ಪ್ರಥಾನವು ಪ್ರಕೃತಿಯು ಪ್ರಧಾನವು ಎಂಬುದಾಗಿ ಹಿಂದೆ ಹೇಳದಕ್ಷ್ಮೆ ವಿಪರೀತವಾಗಿ ಪ್ರಕೃತಿಯೋ ಅಪ್ರಧಾನವೆಂದು ಪುರುಷಮ ಪ್ರಧಾನಕ್ಕವೆಂದು ಪುರುಷಾಶ್ರವ್ವಾಂತದಿಂದ ಸಾಧಿಸಲಾಯು. ಅದರಂದ ಸುರುಷಮ ಪ್ರಭುಷೆಗೆ ಅಂಗಿತ್ತವು ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲ. ಎಕೆಂದರೆ ಜ್ಞಕ್ಕಾವಿಯೋಗಾತ್ - ಜೀವನಿಗೆ ಶರೀರಸಂಬಂಧವನ್ನು ಹೊಂದಲು ಸ್ವತಃ ಸಾಮರಕ್ಷ್ಯ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ದೃಷ್ಟಾಂತವೇ

ದೊರಕದಿರುವುದರಿಂದ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ಕೃತ್ವವಿಲ್ಲ ಎಂದು. ಹೀಗೆ ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಜೀವಕರ್ತ್ಯತ್ವವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುವವರಿದ್ದಾರೆ.

ಆಫ್ಟ್ ಅಲ್ಲದೆ ಇದೇ ಹಾದರ ಅಧಿಕರಣವಾರ ಅಸದಧಿಕರಣದ ಕೊನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ, 'ಏತೇನ ಶಿಷ್ಟಾ ಆಪರಿಗ್ರಹಾ ಆಶಿ ವ್ಯಾಪ್ರಾಹ:' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಕುನ್ನಡಿದೆ. ಈ ಸೂತ್ರದ ಅಧಿಪ್ರಾಯ ಹೀಗಿದೆ - ಏತೇನ - ಭಾವಪದಾರ್ಥಗಳೇ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಎರಣವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಶತವುಳ್ಳ ಅನುಮಾನಪ್ರಮಾಣ ಇರುವುದರಿಂದ ಜೀವ ಪ್ರಕೃತಿ ಮೊದಲಾದವುಗಳು ಹಾರಣವೆಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಶತವುಳ್ಳ ಅನುಮಾನರೂಪ ಪ್ರಮಾಣ ಇಲ್ಲದ್ದರಿಂದ ಶಿಷ್ಟಾ - ಹಿಂದೆ ನಿರಾಕರಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ಅಭಾವಕರ್ತ್ಯಕ್ಕವಾದವನ್ನು ಬಟ್ಟು ಉಳಿದ ವಾದಗಳು ಅಪರಿಗ್ರಾಹಾ: - ವೇದವನ್ನು ಪ್ರಮಾಣವೆಂದು ಒಪ್ಪದ ಹಾಗೂ ಪೇಡವಿರುದ್ದಳಳ್ಳು ಪತ್ರಕ್ಕಾತಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಇದ್ದರೂ ಕೂಡ ಜೀವ, ಪ್ರಕೃತಿ, ತ್ಯೂ ಸ್ಥಾರ್ ಪ್ರತಿಕ್ಕಾತಿ ಸಂಪ್ರಕ್ಷಕ್ಕಾತಿ ಎಂಬುದಾಗಿ ಪ್ರತಿಹಾದಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ವಾದಗಳು ಮ್ಯಾಪ್ಟಾತಾ: - ನಿರಾಕೃತವಾದವು ಎಂದು ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಪ್ರಕೃತ್ಯಾದಿಗಳ ಜೊತೆ ಜೀವನಿಗೂ ಕೂಡ ಕರ್ತ್ಯತ್ರವನ್ನು ಸ್ಪಮ್ಮಾನಿ ನಿರಾಕರಿಸಲಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆ ಹಿಂದಿನ ಮುಂದಿನ ಸುತ್ರಗಳಿಂದಲೇ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವು ನಿರಾಕೃತವಾಗಿರಬೇಕಾದರೆ ಪ್ರನಃ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಎಣೆ ಹೊರಡಬೇಕು?

ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವದ ವಿಸ್ತಾರ ನಿರಾಕರಣೆಗಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಸಾರ್ಥಕ

तत्वप्रकाशिका – अत्र 'जीवाझवन्ति भृतानि' त श्रुतिप्राप्तो जीवकर्तृत्वपक्षो निराक्रियते । उत्तरत्र तु समयप्राप्त इत्यर्धभेदः । श्रुतिप्राप्तस्य सङ्केपतो निरस्तस्य विस्तरानिराकरणावावैयर्ध्यमिति भावः । न च वाच्यं तदनन्तरमेव निराक्रियतामिति । अत्र 'यथा प्राणादिः' इत्युक्ते पुनराशङ्कोदयात्।

ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ 'ಜೀವಾದ್ಧನಂತಿ ಭೂತಾನಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ಪ್ರಾಪ್ರವಾದ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತದೆ. ಮುಂದಿನ ಪಾದದಲ್ಲಿ ಸಮಯಪ್ರಾಪ್ರವಾದ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಪ್ರಮೇಯದಲ್ಲಿ ಭೇದವಿರುವುದರಿಂದ ಅಧಿಕರಣವು ವೃರ್ಥವಲ್ಲ. ಹಿಂದೆ ಶ್ರತಿಪ್ರಾಪ್ರವಾದ ಜೀವಕರ್ತೈತ್ವವನ್ನ ಸಂಕ್ಷೇಪವಾಗಿ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಪ್ರಕೃತ ವಿಸ್ತಾರವಾಗಿ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಿರುವುದರಿಂದಲೂ ಈ ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ವೈಯರ್ಥವಿಲ್ಲ. ಇಷ್ಟು ಸೂತ್ರಕಾರರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ವಿವರಣೆ - ತೈಶ್ರೀಯೋಪನಿಷತ್ರಿನಲ್ಲಿ 'ಜೀವಾದ್ಯವಂತಿ ಭೂತಾನಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಯಗಳನ್ನು ನೋಡಿದಾಗ ಜೀವನಿಂದಲೇ ಸಕಲ ಭೂತಗಳು ಹುಟ್ಟುತ್ತದೆ ಎಂದು ತೋರುತ್ತದೆ. ಇದರಿಂದ ಕಣ್ಣಿಗೆ ಗೋಡೆರವಾದ ಈ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಜೀವನೇ ಕರ್ತ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ ಸಂಕಯವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಇದರ ನಿರಾಕರಣೆಗಾಗಿ ಈ ಇತರವ್ಯವದಕ್ಕಾಕರಣವು ಹೊರಬಿಟಿದೆ. ಮುಂದಿನ ಸಮಯವಾದರಲ್ಲಿ ಶ್ರತಿಯಾಂದ ಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಜೀವಕರ್ತೃಷ್ಟ ಪಕ್ಷದ ನಿರಾಕರಣೆ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಜೀವನೇ ಕರ್ತ್ಯ ಪಕ್ಷತಿಯು ಅಪ್ರಧಾನಕರ್ತ್ಯ ಎಂಬ ನಿರೀಶ್ವರವಾಂಬ್ಕರ ಮತದ ನಿರಾಕರಣೆಗೋಸ್ಕರ 'ಆನ್ಯಥಾನುಮಿತೌ ಚ ಪ್ರಶಕ್ತಿನಿಯೋಗಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಬರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಅಧಿಕರಣದಿಂದ ನಿರಾಕ್ಷತವಾಗುವ ಆಕ್ಷೇವವೇ ಬೇರ ಸಮಯವಾದರಲ್ಲಿರುವ ಅನ್ನಥಾನುಮಿತ್ಯೆಧಿಕರಣದಿಂದ ಪರಿತಾದವಾಗುವ ಆಕ್ಷೇವವೇ ಬೇರ ಸಮಯವಾದರಲ್ಲಿರುವ ಅನ್ನಥಾನುಮಿತ್ಯಧಿಕರಣದಿಂದ ಪರಿತಾದವಾಗುವ ಆಕ್ಷೀವವೇ ಬೇರ. ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಣ ಇರುವುದರಿಂದ ಸಿದ್ಧಾಂತ ಪ್ರಮೇಯದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಣ ಇರುವುದರಿಂದ ಸಿದ್ಧಾಂತ

ಹಾಗಾದರೆ ಹಿಂದಿನ ಅಸದಧಿಕರಣದಿಂದ ಈ ಆಕ್ಷೇಪವು ಪರಿಹಾರವಾಗುತ್ತದೆ ಅಲ್ಲವೆ? ಎಂಬುದು ಮುಂದಿನ ಪ್ರಶ್ನೆ, ಅದರ ಅಸದಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ರವಾದ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಸಂಕ್ಷೇಪವಾಗಿ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಇದರ ಮೇಲೆ ಬರುವ ಅಧಿಕ ಆಕ್ಷೇಪದ ನಿವಾಕರಣೆ ಆ ಅಧೀಕರಣದಲ್ಲಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಅರಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಇತರವ್ಯಪರೇಹಾಧಿಕರಣವು ಹೊರಡಲೇ ಬೇಕು. ಹೀಗೆ ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ರವಾದ ಜೀವಕರ್ಶೃತ್ವಪಕ್ಷದ ವಿಸ್ತಾರ ನಿರಾಕರಣೆಗಾಗಿ ಈ ಇತರವ್ಯಪರೇಹಾಧಿಕರಣ ಹೊರಟಿರುವುದರಿಂದ ವೈಯರ್ಥ್ಯ-ದೋಪದಿಲ್ಲ.

तत्वप्रकाशिका – अत एवात्र विष्णोर्जगत्कारणत्वे जीवकर्तृत्वसाधक-युक्तिविरोधस्य परिष्ठियमाणत्वादस्ति शास्त्रादिसङ्गतिः ।

ಹಾಗಾದರೆ ಈ ಅಧಿಕರಣವನ್ನು ಮೂರನೆಯ ಪಾದದಲ್ಲಿ ಸೇರಿಸಬೇಕಲ್ಲವೇ? ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಮೂರನೆಯ ಪಾದದಲ್ಲೇ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿರಿ? ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನಿಸಬಾರದು. ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ 'ಯಥಾ ಪ್ರಾಣಾದಿಃ' ಎಂದು ಹೇಳಿದಾಗ ಬರುವ ಆಕೇಪಕ್ಕೆ ಉತ್ತರಿಸಲು ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಸಾರ್ಥಕ.

ಆದ್ದರಿಂದಲೇ ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಜಗತ್ ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡಿದಾಗ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವಸಾಧಕವಾದ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾದರೆ ಅದನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶಾಸ್ತ್ರಾಧಿಸಂಗತಿಗಳು ಇರುತ್ತವೆ.

ವಿವರಣೆ - ದ್ವಿತೀಯಾಧ್ಯಾಯರ ಪ್ರಥಮವಾರವು ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮೂರುತ್ತರೆ. ದ್ವಿತೀಯವಾರವು ಸಮಯವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುತ್ತರೆ. ಮೂರನೆಯ ವಾರವು ಶ್ರುತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುತ್ತರೆ. ಪ್ರಕೃತಿ ನೀವು. 'ಜೀವಾಧ್ಯಕಂತಿ ಭೂತಾನಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ಬರುವ ವಿರೋಧದ ಪರಿಹಾರಣ್ಯಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಹೊರಟಿದೆ ಎನ್ನುವುದಾದರೆ ಇದನ್ನು ಮೂರನೇ ಪಾರದಲ್ಲಿ ಸೇರಿಸಬೇಕಲ್ಲವೆ?

ಈ ಪ್ರಕ್ಷೆಗೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ಹೀಗೆ ತಿಳಿಯಬೇಕು - ಹಿಂದಿನ ಆರಂಭಕಾಧಿಕರಣದ ಕೊನೆಯ ಸೂತ್ರ 'ಯಥಾವ್ರಕಾದಿ: ಎಂದು. ಈ ಸೂತ್ರದ ಅರ್ಥ ಹೀಗಿದೆ - ಹೇಗೆ ಮುಖ್ಯವ್ರಾಣ ದೇವ ಇಂದ್ರಿಯಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರವಲ್ಪವು ಅದರಂತೆ ಪ್ರಕೃತಿಯೂ ಸ್ವತಂತ್ರವಲ್ಲ ಎಂದು. ಈ ಸೂತ್ರದ ಅಥವನ್ನು ಗಮನಿಸಿದಾಗ ಭಗವಂತನು ಮಾತ್ರ ತೀರರಲ್ಲಿ ಪ್ರವೇಹಿಸಿ ನಿಯಮನ ಮಾಡುತ್ತಾವೆ ಎಂಬುದು ಸೂತ್ರದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ತಾಗಾರದ ಜೀವನೇ ಶರೀರದಲ್ಲಿ ಪ್ರವೇಹಿಸಿ ನಿಯಮನ ಮಾಡಲಿ, ಪರಮಾತ್ರವ ಆಗತ್ಯವೇಮ? ಎಂಬ ಆಕ್ಷೇಪವು ಪ್ರಾಸ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಇದಕ್ಕೆ ಉತ್ತರಿಸುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಹೊರಟಿದೆ. ಒಂದು ವೇಳೆ ಈ ಅಧಿಕರಣವಿರದ ಜೀವತೇಕೃತ್ವವನ್ನು ನಿರಾತರಣೆ ಮಾಡದಿದ್ದರೆ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣ-ಪ್ರಮುಯವೇ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತಿದಲ್ಲಿ. ಆದ್ದರಿಂದ ಇತರವ್ಯಪರಣಾಧಿಕರಣದ ಪ್ರಾರಂಭವು ಸಾರ್ಥಕವಾಗಿದೆ.

ಈ ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಈ ವಾದದಲ್ಲಿ ಅರ್ತಭಾವಸಂಗತಿಯು ಇರುತ್ತದೆ. ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಆಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಅರ್ತಭಾವವನ್ನು ಹೊಂದಿದೆ. ಹಾಗೂ ಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿಯೂ ಅರ್ತಭಾವವನ್ನು ಹೊಂದಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಪಾದಸಂಗತಿ, ಆಧ್ಯಾಯಸಂಗತಿ, ಶಾಸ್ತ್ರಸಂಗತಿಯನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

#### ಅಧಿಕರಣದ ವಿಷಯ ಹಾಗೂ ಸಂದೇಹಗಳು

तत्वप्रकाशिका – विष्णोर्जगत्धेष्टृत्वादिकमुक्तम् । तस्य च जीवकर्तृत्व साघकयुक्तिविरोधे लक्षणत्वायोगात् स निराकार्यं एव । तज्जगत्कर्तृत्वादिविषयः। विष्णोर्युक्तमयुक्तं वेति सन्देदः ।

ವಿಷ್ಣುವೇ ಸಮಸ್ತ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣನಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಜನ್ಯಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥನ ಮಾಡಿದ್ದಾಯಿತು. ಇದಕ್ಕೆ ಜೀವಕತ್ಯೇತ್ವ ಸಾಧಕವಾದ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವು ಬರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜಗತ್ ಸ್ರಷ್ಟತ್ವವು ವಿಷ್ಣುವಿನ ಲಕ್ಷಣವೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗಾಗಿ ಜೀವಕತ್ಯೇತ್ವಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲೇಬೇಕು. ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಜಗತ್ ಕರ್ತೃತ್ವವೇ ವಿಷಯವಾಗಿದೆ. ವಿಷ್ಣುವಿನಲ್ಲಿ ಈ ಲಕ್ಷಣವು ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೋ ಇಲ್ಲವೋ? ಎಂಬುದು ಸಂದೇಹವಾಗಿದೆ.

#### ಜೀವನಲ್ಲೇ ಕರ್ತೃತ್ವವಿದೆ ಎಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ

तत्वप्रकाशिका – श्रुतिविप्रतिपत्तिः श्रुत्यनुभवविप्रतिपत्तिबं सन्देहबीजम्। न विष्णोर्जगत्कर्तृत्वं युक्तमिति पूर्वः पक्षः । जीवस्यैव कर्तृत्वानुभवात् । स हि यत्कार्यमारभते तत्समापयतीत्युनुभूयते । न चायमनुभवो भ्रान्तः । बाधकाभावात्।

ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲಿರುವ ವಿಪ್ರತಿಪತ್ರಿ ಹಾಗೂ ಶ್ರುತಿ ಮತ್ತು ಅನುಭವಗಳಲ್ಲಿರುವ ವಿಪ್ರತಿಪತ್ರಿಯು ಸಂದೇಹಕ್ಕೆ ಕಾರಣವಾಗಿದೆ. ವಿಷ್ಣುವಿನಲ್ಲಿ ಜಗತ್ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಆಧಿಕರಣದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ವಿಕೆಂದರೆ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಜೀವನಲ್ಲೀ ಅನುಭವಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ. ಜೀವನು ಯಾವ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಪ್ರಾರಂಭ ಮಾಡುತ್ತಾನೋ ಅದನ್ನು ತಾನೇ ಮುಕ್ತಾಯ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂಬ ಅನುಭವದಿದೆ. ಈ ಅನುಭವವನ್ನು ಭ್ರಾಂತಿ ಎಂದು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಯಾವುದೇ ಬಾಧಕವಿಲ್ಲ.

ವಿವರಣೆ - 'ಯತೋವಾ ಇಮಾನಿ ಭೂತಾನಿ ಜಾಯಂತೇ' ಎಂಬ ತೃತ್ತಿರೀಯೋಪನಿಷತ್ರಿನ ಒಂದು ವಾಕ್ಕವನ್ನು ಗಮನಿಸಿದಾಗ ವಿಷ್ಣುವೇ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಾರಣನಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. 'ಜೀನಾದ್ ಭವಂತಿ ಭೂತಾನಿ' ಎಂಬ ಮತ್ತೊಂದು ವಾಕ್ಕವನ್ನು ನೋಡಿದಾಗ ಜೀನವೇ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಪ್ರತಿಕೇಳಲ್ಲೇ ಪರಸ್ತರ ವಿಪ್ತತಿಪತ್ತಿ ಇರುವುದರಿಂದ ಜೀವನು ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣನೋ ಅಥವಾ ವಿಷ್ಣುವೋ ? ಎಂಬ ಸಂದೇಹವು ಪ್ರಾಪ್ತನಾಗುತ್ತದೆ.

ಅಥವಾ 'ಯಶೋ ವಾ ಇಮಾನಿ ಭೂತಾನಿ ಜಾಯಂತೇ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರತಿಗಳನ್ನು ನೋಡಿದಾಗ ವಿಷ್ಣುವೇ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಜರಣಾಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಇದೇ ಅಧಿಕರಣದ 'ಉಪಗಂಹಾರದರ್ಶನಾನೇತಿಚನ್ನಕ್ಷೀರವಧ್ದಿ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ಉಪಗಂಹಾರವರ್ತನಾನ್, ಅತ್ತಿನಾಸ್ ಎಂಬ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಭಾಗವು ಹೇಗಿದೆ - ಉಪಗಂಹಾರದರ್ಶನಾತ್ - ಪ್ರಾರಂಭಿಸಿದ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ತಾನೇ ಮುಗಿಸುವುದರಿಂದ ಜೀವನೇ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬುದು 'ಉಪಗಂಹಾರದರ್ಶನಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಈ ಅನುಭವವನ್ನು ಭ್ರಾತಿ ಎನ್ನಲು ಯಾವುದಾದರು ಬಾಧಕವಿರಬೇಕು. ಬಾಧಕವಿಲ್ಲದ್ದರಿಂದ ಈ ಅನುಭವವವು ಯಾಘರ್ಥವೇ ಆಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವನಲ್ಲೇ ಕರ್ತೃತ್ವ ಬರುತ್ತದೆಂಬ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವು ದೃಢವಾಯತು.

#### ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ವ ಒಪ್ಪಿದರೆ ಕಲ್ಪನಾಗೌರವ

तत्वप्रकाशिका – न च बाच्यमस्तु जीवस्य कर्तृत्वम् । तबेश्वप्रेरितमिति। कल्पनागीरवापत्तेः । तथा हि ईश्वरस्तावदनुपरुभ्यमानो नास्त्येव स च कल्पनीयस्तस्य च जीवप्रेरकत्वं कल्पनीयमप्रामाणिकमिति जीवस्यैव स्वतन्त्रकर्तृत्वाङ्गीकारे लायवम् ।

ಪ್ರಶ್ನೆ - ಜೀವನಲ್ಲೇ ಕರ್ತೃತ್ವವಿರಲಿ. ಈ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಈಶ್ವರನಿಂದ ಪ್ರೇರಿತವಾಗಷ್ಟೇ ಇರುತ್ತದೆ ಎಂದು ಹೇಳಬಹುದಲ್ಲವೆ?

ಉತ್ತರ - ಇದು ತಪ್ಪು. ಹಾಗೆ ಹೇಳಿದರೆ ಕಲ್ಪನಾಗೌರವವರೋಷವು ಪ್ರಾಪ್ತನಾಗುತ್ತದೆ. ಈಶ್ವರನು ಕಾಣುತ್ತಿಲ್ಲವಾದ್ದರಿಂದ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಕಾಣಸದಿರುವ ಪರಮಾತ್ಯನನ್ನು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡಬೇಕು. ಅಂಥ ಕಲ್ಲಿತನಾದ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಅಪ್ರಾಮಾಣಿಕವಾದ ಜೀವಪ್ರೇರಕತ್ವನನ್ನು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಬೇಕು. ಹೀಗೆ ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಿಂತ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಸಿದ್ದನಾದ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃಕ್ವವನ್ನು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡುವುದರಲ್ಲಿ ಲಾಘವವಿದೆ.

ವಿವರಣೆ - ಇದೇ ಅಧಿಕರಣದ 'ರೇವಾದಿವರಬ ಲೋಣೇ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಯಾವ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಮ್ನ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುವವರಬ್ದಾರೋ ಆ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಮ್ನ ಇನ್ನಿ ಉಮ್ಮಾಪನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಜೀವನಲ್ಲಿ ಕರ್ಕೃತ್ರವನ್ನು ಒಪ್ಪುವುದರಿಂದ ಕಲ್ಪನಲಾಘವವಿದ ಎಂಬುದಾಗಿ ನ್ಯಾಯುವರಣದಲ್ಲೂ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು ತೋರಿಸುತ್ತಾರೆ. ಅರನ್ನು ಕೂಡ ಪ್ರಕೃತ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಈಶ್ವರನನ್ನು ಸರ್ವತ್ಯವಾ ಪರಿತ್ಯಾಗ ಮಾಡಿ ಜೀವನೆಂಬ್ಯನಲ್ಲೇ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಅಂಗೀತಾರ ಮಾಡಬೇಕೆಂಬುದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಅಭಿವ್ರಾಯ. ಇಲ್ಲರ ಈಶ್ವರನನ್ನು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡಿ ಅವನಲ್ಲಿ ಅಪ್ರಾಮಾಣಕ್ಕೆ ಜೀವತ್ತೇರಶಕ್ಷವನ್ನು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಿಂತ ಪ್ರಾಮಾಣಕಕ್ಕೆ ಅನ್ನನಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರಕಕ್ಷಕ್ತವನ್ನು ಅಂಗೀತಾರ ಮಾಡುವುದೇ ಲಾಘವತಿಂಬುದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಯಾಕ್ತಿ.

ಸಮಸ್ತ ಜಗತ್ ಕಾರಣತ್ರವು ಜೀವನಲ್ಲೇ ಎಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಉಪಸಂಹಾರ

तत्वप्रकाशिका – एवं च परिदृश्यमानकार्याणां स्वतन्त्रजीवकर्तृत्वं समस्तजगतोऽपि तयात्वं सिद्धचति । तयाच श्रुतिः । 'जीवाद्रवन्ति भृतानि' इत्यादि । न चेश्वरविषयत्वं श्रुतेः । तस्यैवाभावात् । अतः श्रुत्यादिबलाज्ञीवस्यैव स्वतन्त्रकर्तृत्वादसम्भवि जन्मादिकारणत्वलक्षणं ब्रह्मण इति प्राप्ते सिद्धान्तयत्स्वृत्रमुपन्यस्य व्याचष्टे – इतरेति ।।

ಆದ್ದರಿಂದ ನಮಗೆ ಕಾಣಿಸುತ್ತಿರುವ ಎಲ್ಲಾ ಕಾರ್ಯಗಳಿಗೆ ಜೀವನೇ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃವೆಂದು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಬೇಕಾದ್ದರಿಂದ ಕಣ್ಣೆಗೆ ಕಾಣದ ಸಮಸ್ತ ಜಗತ್ತಿಗೂ ಜೀವನೇ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ಯವೆಂದು ಅಂಗೀಕರಿಸಬೇಕು. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ 'ಜೀವಾದ್ ಭವಂತಿ ಭೂತಾನಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಗಳು ಕೂಡ ಆಧುರವಾಗಿವೆ.

ಈ ಶ್ರತಿಗಳು ಈಶ್ವರ ಪರವೆಂದು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಈಶ್ವರನೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶ್ರುತಿ ಅನುಭವ ಮೊದಲಾದ ಪ್ರಮಾಣಗಳ ಆಧಾರದಿಂದ ಜೀವನಲ್ಲೇ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ಶೃತ್ವನು ಬರುತ್ತದೆ. ಜನ್ಮಾಧಿಕಾರಣತ್ಕಲಕ್ಷಣವನ್ನು ವಿಷ್ಣುವಿನಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದು ಅಸಂಭಾವಿತವಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾದರೆ ಸಿದ್ಧಾಂತಸ್ಥಾಪನಗಾಗಿ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಪರಿಸಿ 'ಇತರವೃಪದೇಶಾತ್' ಇತ್ಯಾಧಿಯಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

#### ಹಿತಾಕರಣ-ಅಹಿತಕರಣಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರನಲ್ಲಿ ಬರಲಾರವು

तत्वप्रकाशिका – यदि जीवकर्तृत्वस्य श्रुतौ व्यपदेशादिसिद्धत्वाजीवः स्वतन्त्रकर्तेत्युच्यते तर्हि तस्य हिताकरणमहितकरणं च न स्यात् । न हि स्वतन्त्रस्य ते सम्भवतः । वियेते च ते जीवे अतोऽसौ न स्वतन्त्रकर्ता अपि तु परमेश्वर एवेति भावः ॥

ಒಂದು ವೇಳೆ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಮೇಲ್ ನೋಟಕ್ಕೆ ಕಾಣುವ ಅರ್ಥವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿ ಜೀವನೇ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ಯ ಆಗಿದ್ದಾನೆಯ ಹೇಳುವುದಾದರೆ ಆಗ ಹಿತವಾದದೃನ್ನು ಹೊಂದಲು ಆಗಿದಿರುವುದು ಅಹಿತವಾದದೃನ್ನು ಹೊಂದುವುದನ್ನು ಕೂಡಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಸ್ವತಂತ್ರನಾದ ವೃಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಇವರಡು ಆಸಂಭಾವಿಕವಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ಎರಡು ಧರ್ಮಗಳು ಜೀವನಲ್ಲಿ ಅನುಭವಸಿದ್ದವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ಕೃವಲ್ಲ. ಪರಮಾತ್ಮನೇ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ಕೃವೆಯಿದು ಸೂತ್ರದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ವಿವರಣೆ - 'ಜೀವಾರ್ಭವಂತಿ ಭೂತಾನಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಮೇಶ'ನೋಟಕ್ಕೆ ಸಣ್ಣಪಟ್ಟ ಮತ್ತುಗಳಿಗೆ ಜೀವನ ಕರ್ತೃತ್ವಕ ರಾಜು ಜೀವನೇ ಸಮಸ್ತ್ರ ಜಣಿತ್ರಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರಕಕ್ಕ್ ಆಗಿದ್ದಾನೆಂದು ನಿರ್ವಯಸವುದಾರರೆ ಹಿತಾಕರಣ ಅವತಕರಣ ಇವರತು ಜೀವನಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲದ ಇರಬೇಕಾದೀತು. ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬ ಜೀವಿಗೂ ಕೂಡ ತಾನು ಬಯಸಿದ ಸುವಿವು ದೊರಕುತ್ತಿಲ್ಲ. ರುಬುವು ಬೇಡವೆಂದರೂ ಕೂಡ ಬರುತ್ತದೆ. ಒಂದು ವೇಳೆ ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕಕ್ಕ್-ವಾರಲ್ಲಿ ನಿರಂತರ ತಾನು ಪೂರ್ಣಕಂದುಕ್ಕರನು ನಿರಂತರ ಹಿತವನೇ ಹೊಂದುವವವಾಗಬೇಕು. ಮತ್ತು ಜಗತ್ತಿನಲ್ಲಿ ಯಾರೇ ಒಬ್ಬ ಜೀವಿ ಇದ್ದರೂ ರುಬುವವನೇ ಹೊಂದುವರು, ಅಹಿತಾಕರಣ್ಯ ಯಾರಿಗೂ ಇಲ್ಲ ಎಂದಾಗಬೇಕು. ಆದರೆ ರುಬುವವನೇ ಹೊಂದುವರು, ಅಹಿತಾಕರಣ ಮತ್ತು ಅಹಿತಕರಣಗಳು ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. 'ಯತ್ತ ಸ್ವತಂತ್ರವುಗ' ತತ್ತ ಹಿತಾಕರಣ-

ಆಹಿತಕರಣೇ ನಸ್ತ: ಯತ್ರ ಹಿತಾಕರಣ ಆಹಿತಕರಣೇ ಸ್ತ; ನ ತತ್ರ ಸ್ವತಂತ್ರತ್ವಮ್' ಎಂಬ ವ್ಯಾಪ್ತಿಯ ಮೂಲಕ ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ನ ಅಲ್ಲ ಎಂದು ಈ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ.

ಮಂತ್ರಾಲಯ ಪ್ರಭುಗಳಾದ ಶ್ರೀರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥಶ್ರೀಪಾದರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಭಾವದೀಪ

ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ತ: ಹಾಗೂ ವಿಸ್ತರಾತ್ ಎಂಬೆರಡು ಪದಗಳಿಗೆ ಕೃತ್ಮಚಿಂತನೆ

भावदीपः - ।। इतरव्यपदेशाद्धिताकरणादिदोषप्रसक्तिः ।। २२ ।। भाष्ये श्रुतिग्राप्त इति विस्तरादिति चोक्तपदद्वयव्यावत्यै क्रमेणाह - अन्यथेति ।। समयपाद इत्यर्थः॥ श्रुतिग्राप्त इति ।। आपाततः श्रुतिमूलयुक्तिग्राप्त इत्यर्थः। 'वेदवादरतो न स्यात्र पाषण्डी न हैतुकी' इत्युक्तवेदवादिनरासद्योतनाय श्रुतिग्राप्त इत्येवानुवादः कृतः॥

ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿರುವ 'ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ತ: ಹಾಗೂ 'ವಿಸ್ತರಾತ್' ಎಂಚರಡೂ ಪದಗಳಿಂದ ವ್ಯಾವರ್ಕ್ಯವಾದದ್ದನ್ನು ಕ್ರಮವಾಗಿ 'ಅನ್ಯಥಾ' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕೆಯಾರ ತೋರಿಸಿದ್ದಾರೆ. 'ಅನ್ಯಥಾ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರವು ಮುಂದೆ ಸಮಯವಾದದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. 'ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ತ:' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಅವಾತಕಃ ಶ್ರುತಿಮೂಲಕವಾರ ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಎಂದರ್ಥ. 'ಪೇದವಾದರತೋ ನ ಸ್ಕಾತ್ ನ ಪಾಪಂಡೀ ನ ಹೈತುಕೀ' -ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಳಿರಂತೆ ವೇದವಾದರತನ್ನು ನಿರಾಸೆ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ತ:' ಎಂದಪ್ಪೇ ಅನುವಾದ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ – ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ 'ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ರ' ಎಂಬ ಪದರ ಕೃತ್ಯವನ್ನು ಹಾಗೂ 'ವಿಸ್ತರಾತ' ಎಂಬ ಪದರ ಕೃತ್ಯವನ್ನು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ತಿಳಿಸಿದ್ದಾರೆ, 'ಶ್ರುತಿಪ್ರಾತ್ರ' ಎಂಬ ಪದರಿದ್ದು ಇಲ್ಲಿ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಿಲ್ಲ ಎಂಬ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. 'ವಿಸ್ತರಾತ' ಸಮಯವ್ರಾಸ್ತವಾದದ್ದನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ತಿಳಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟಪೆಡಿಸಲು ವ್ಯಾವರ್ತ್ಯವಾದ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ಪ್ರಕೃತ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ 'ಆನ್ಯಥಾ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಉಪವಾದನೆ

ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಸಮಯಪಾರದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಸ್ತವಾಗುವ 'ಆಸ್ಪಥಾನುಮಿತೌ ಚ ಜ್ಞಕ್ತವಿರೋಗಾತ್' (೨/೨/೯) ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಸಮಯಪ್ರಾಪ್ರವಾರ ಜೀವಕರ್ತಕ್ಷವನ್ನು ನಿರಾಕರಿಸುತ್ತಾರೆ. 'ಏತೇನ ಶಿಷ್ಟ್ರಾ ಆಪರಿಗ್ರಹಾ ಆಪಿ ಮ್ಯಾತ್ರಾತು: ಎಂಬುದಾಗಿ ಹಿಂದೆ ಪ್ರಾಪ್ತವಾರ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಸಂಕ್ಷೇಪವಾಗಿ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ನಿರಾಕರಿಸಲಾಗಿದೆ ಎಂಬುದು ಟೀಕೆಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

'ಶ್ರತಿಪ್ರಾಪ್ತ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವಶಕ್ಷ ನಿರಾಕ್ರಿಯತೇ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಂದ್ದಾರೆ. ಇಲ್ಲಿರುವ 'ಶ್ರತಿಪ್ರಾಪ್ತ' ಹಾಗೂ ಭಾಷ್ಟದ್ದಿರುವ 'ಶ್ರತಿಪ್ರಾಪ್ತ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಆಪಾತಕು ಯಾಕ್ತಿಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವಶಕ್ಷವನ್ನು ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಹಾಗಾದರ ಆಪಾತಕು ಶ್ರತಿಮೂಲಯುಕ್ತಿಪ್ರಾಪ್ತ' ಎಂದು ಹೇಳಬೇಕಿತ್ತು. ಎಕೆ ಕೇವಲ ಶ್ರತಿಪ್ರಾಪ್ತ ಎಂದೇಕೆ ಹೇಳಿದರು? ಎಂಬ ಪ್ರಕ್ಷೆ ಬರುತ್ತದೆ. ಇದಕ್ಕೆ ಹೀಗೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು. 'ವೇದವಾದರತೋ ನ ಸ್ಕಾತ್ ನ ಪಾಷಂಡೀ ನ ಹೈತುಕೀ' - ಎಂಬುದಾಗಿ ಪಾಷಂಡಿಗಳನ್ನು ಹೈತುಕಗಳನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದಂತೆ ಪೇಮವಾದರತರನ್ನೂ ಕೂಡ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದಂತೆ, ಇದನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸುವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ಶ್ರತಿಪ್ರಾಪ್ತ' ಎಂಬ ಪ್ರಯೋಗವನ್ನು ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಇದನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸುವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ಶ್ರತಿಪ್ರಾಪ್ತ' ಎಂಬ ಪ್ರಯೋಗವನ್ನು ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

### ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವದ ಬಗ್ಗೆ ಪುನಃ ಶಂಕೆ ಹುಟ್ಟಿದೆ.

भावदीपः - पुनरासङ्कोदयादिति ।। यथा प्राणादिरिति पूर्वाधिकरणोक्तं प्राणादिजीवानामस्वातन्त्र्यं न युक्तम्। जीवकर्तृत्वस्यानुभवादिति शङ्कोदयादव्यवधानेनात्र निराकरणिनत्यर्थः। एतेन विस्तरेण निराकरणं व्यर्थमिति प्रत्युक्तम्। अत एव शङ्काया उत्पन्नत्वादेवेत्यर्थः॥

'ಪುನರಾಶಂಶೋದಯಾತ'' ಎಂಬುದಾಗಿ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರಾಣದೀ' ಎಂಬ ಸಂತ್ರದಿಂದ ಪ್ರಾಣದಿಶೀವರಿಗೆ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನು ಹೇಳಲಾಯಿತು. ಇದು ಆಯುತ್ತವಾಗಿದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಜೀವಕರ್ತ್ಯತ್ವವು ಅನುಭವಸಿದ್ದವಾಗಿದೆಯಲ್ಲವೇ? ಈ ಆಕ್ಟೇಪ್ ಬರದೆ ಮುಂದಿನ ಈ ಅಧಿಕರಣದಿಂದ ಉತ್ತರವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಆರ್ಥಿಂದ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಿಂದ ಈ ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಅವ್ವವಹಿತವಾದ ಸಂಗತಿಯು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದರ್ಥ. ಹೀಗೆ ಪ್ರಾಪ್ತಾನ ಮಾಡಿದ್ದರಿಂದ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಮಿಶ್ರರವಾಗಿ ಎತ್ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುವೇತು? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೂ ಕೂಡ ಉತ್ತರವನ್ನು ತೀರಂತಾಗುತ್ತದೆ. ಆತ ಏವ' ಎಂಬ ಪರಕ್ಷ ಪ್ರವಃ ಆಶಂತೆಯು ಹುಟ್ಟದ್ದರಿಂದರೇ ಎಂದರ್ಥ. ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಯುಕ್ತಿಗೆ ಶ್ರುತಿ ಹಾಗೂ ಅನುಭವಗಳ ಸಂವಾದವಿದೆ

भावदीपः – युक्तीति ।। श्रृत्यनुभवसंवादियुक्तीत्यर्थः। व्यपदेशादिति सौत्रोक्त्यनुरोधादाह – श्रृतीति ।। यतो वा इमानि भूतानि जायन्त इति जीवान्द्रवन्ति भृतानीति श्रृत्योर्विप्रतिपितिविरोध इत्यर्थः।

'ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ' ಎಂದರೆ ಶ್ರುತಿ ಹಾಗೂ ಅನುಭವಗಳಿಗೆ ಸಂವಾದಿಯಾದ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾದಾಗ ಎಂದರ್ಥ. 'ವ್ಯಪರೇಹಾಶ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ 'ಶ್ರುತಿವಿಧ್ಯತಿಪತ್ರಿ: ಇಷ್ಟಾದಿಯಾಗಿ ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. 'ಯತೋ ವಾ ಇಮಾನಿ ಭೂತಾನಿ ಜಾಯಂತೇ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿ ಹಾಗೂ 'ಜೀವಾದ್ಯವಂತಿ ಭೂತಾನಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಗೆ ಪರಸ್ತರವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತಿದೆ ಎಂಬುದು ಶ್ರುತಿಎಪ್ರತಿಪತ್ರಿಶೆಟಕ್ಷೆ ಅರ್ಥ.

ವಿವರಣೆ – ಜನಚಿತ್ಯಕೃತ್ರವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಕೇವಲ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಅಕ್ಕೇಷ ಮಾಡುಲ್ಲ. ಶ್ರತಿ ಹಾಗು ಅನುಭವಗಳು ಸಂವಾಧವಳ್ಳ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವನ್ನು ಅಕ್ಷೇಷ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತಿದೆ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ "ಇತರನ್ನ ಪದೇಶಾತ್" ಎಂಬುದಾಗಿ ಜೀವಾಗೆ ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಕರ್ತ್ಯಕ್ತವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಎಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಇಲ್ಲಿರುವ "ವ್ಯಪದೇಶಾತ್" ಎಂಬ ಶುಟ್ಟ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ "ಪ್ರಿತಿವಿವ್ಯವಿಪತ್ರಿತ" ಎಂದು ವ್ಯಾಖ್ಯನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲಿ ಕೆಲವು ಜಿವ್ನುಕೆತ್ಯಕ್ತವನ್ನು ಹೇಗುತ್ತಿವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲಿ ತರುಸಗಳಲ್ಲಿ ಪರುಸದಲ್ಲಿಗಳನ್ನು ಪರುಸ್ತವನ್ನು ಹೇಗುತ್ತಿವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲಿ ಪರುಸದಲ್ಲಿಗಳನ್ನು ಪ್ರಾವಾಗುತ್ತಿದೆ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅರ್ಥ.

#### ಉಪಸಂಹಾರಸೂತ್ರದ ಹೇತುವಿವರಣೆ

भावदीपः - उपसंहारदर्शनादित्युक्त्यनुरोधादाह - श्रुत्यनुभवेति ।। उपसंहारसूरे भाष्योकं हेतुं तद्भाष्यं विवृण्वज्ञाह - जीवस्यैवित ।। ईस्वरत्यागेन जीवस्यैव कर्तृत्वाज्ञीकारे कत्यनालाधविमिति न्यायविवरणोकं च हेतुं देवादिवदिति सूत्रव्यावत्यमत्र योजयितुं व्यावत्यंग्रह्मामाह - न च वाच्यमिति ।। कर्ता शास्त्रार्थवत्वादित्यत्र तथा वश्यमाणत्वादिति भावः ॥

'ಉಪಸಂಹಾರದರ್ಶನಾತ್' ಎಂಬ ಯುಕ್ತಿಗೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ 'ಶ್ರುತ್ಯನುಭವವಿಪ್ರತಿಪತ್ತಿ;' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 'ಉಪಸಂತಾರದರ್ಶನಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಯುಕ್ತಿಗೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ ಪ್ರಕ್ಷಚ ಪ್ರತ್ಯನಭವವತ್ತವತ್ತು;' ಎಂಬುದಾಗಿ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಉಪಸಂತಾರಸೂತ್ರದ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿಲ್ಪಟ್ಟ ಹೇಳುವನ್ನು ಮತ್ತು ಆ ಸೂತ್ರದ ಭಾಷ್ಕವನ್ನು ವಿವರಸಲು 'ಜೀವಸ್ಟ್ರಿನ' ಎಂಬ ಮಾಕ್ಕವು ಹೊಂಟಿದೆ. ಈಶ್ವರನನ್ನು ಪರತ್ಯಾಗಮಡಿ ಜೀವರಿಗೆ ಮತ್ತ ಕರ್ಶ್ಯತ್ರಮ್ಮ ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿದರೆ ಕಲ್ಪನಾಲುಘವವಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ನ್ಯಾಯವಿವರಣದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದು 'ದೇವಾದಿವರವಿ ಲೋಸ್ ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಪರಿಹಾದಾಗವ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವಾಗಿದೆ. ಅದನ್ನೂ ಕೂಡ ಪ್ರಕೃತ ಯೋಜನೆ ಮಾಡಲು ವ್ಯಾರ್ವಕ್ಕವಾರ ಆರಂಕೆಯನ್ನು ನಡ ಮಕ್ಕಂ' ಎಂಬುದರಿಂದ ತೋರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. 'ಆರ್ವ ಎಂಬುದು ಇಲ್ಲಿಯ ಅಭಿವ್ರಾಯ.

ವಿವರಣೆ - ಇದೇ ಅಧಿಕರಣದ ನಾಲ್ಯನೆಯ ಸೂತ್ರ 'ಉಪಸಂಹಾರದರ್ಶನಾತ್ ನೇತಿ ಬೇನ್ನ ಕ್ಷೀರಾಧ್ಯವದ್ದಿ' ಎಂಬುದು. ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಜೀವನು ಪ್ರಾರಂಭ ಮಾಡಿದ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಮುಕ್ರಾಯಗೊಳಿಸುವುದರಿಂದ ಕರ್ತ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ ಪೂರ್ವಪತ್ನವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಈ 'ಉಪಸಂಹಾರದರ್ಶನಾತ್' ಎಂಬ ಪಂದ ಪ್ರಯೋಗವನ್ನು ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಶ್ರತಿಯು ಜೀವನಿಗೆ ಕರ್ತ್ಯತ್ತವಿಲ್ಲ ಎನ್ನುತ್ತಿದೆ. ಉಪಸಂಹಾರದರ್ಶನವಂಬ ಅನುಭವವು ಕರ್ತ್ಯತ್ತವಿದೆ ಎನ್ನುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗೆ ಪರಸ್ಪರವಿತ್ರಪತ್ರಿಯು ಬರುವುದರಿಂದ ಸಂದೇಷವು ಉಂಟಾಗಿದೆ ಎಂಬುದು ಇಲ್ಲಿಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ಕರ್ತಾ ಶಾಸ್ತ್ರಾರ್ಥವತ್ವಾತ್ ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಈ ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಗತಾರ್ಥತ್ವವಿಲ್ಲ.

भावदीप: - कल्पनेति ।। एतेन कर्ता शास्त्रार्थवन्वादिति वध्यमाणन्यायेन जीवस्य कर्तृत्वेऽप्यनुभवादिसामञ्जस्येनेझवरकर्तृत्वे विरोधाभावादयं विचारो व्यर्थ इति परास्तम्। तस्यैवह गौरवेणाक्षेपादिति भावः। कर्तुरीश्वरस्यादृष्टिविरोध इति भाष्यदिशा विवृणोति - तथाहीति ।।

ಟಣೆಯಲ್ಲಿ 'ಕಲ್ಪನಾಗೌರವಾಪತ್ರೇಃ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ 'ಕರ್ತಾ ಶಾಸ್ತ್ರಾರ್ಥವತ್ಯಾತ್' ಎಂಬ ಮುಂದೆ ಬರುವ ಸೂತ್ರದ ನ್ಯಾಯದಿಂದ ಜೀವನಿಗೆ ಕರ್ಕೃತ್ವವಿದೆಯೆಂಬ ಅನುಭವವು ಇದೆ. ಇದಕ್ಕನುಗುಣವಾಗಿ ಈಶ್ವರಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪಿದರೆ ಯಾವುದೇ ವಿರೋಧಕ್ಕ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ. ಅದ್ದರಿಂದ ತದ್ವಿರುದ್ಧವಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ನಿಂಚರಣೆ ಮಾಡುವುದು ಅಯುತ್ತವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು ಈಗ ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಿದಂತಾಯತು. ಅದನ್ನೂ ಕೂಡ ಪ್ರಕ್ಷಕ ಕಲ್ಪವಾಗೌರವವನ್ನು ಹೇಳುವ ಮೂಲಕ ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಮುಂದೆ 'ರೇವಾಧಿವದಲು' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ 'ಕರ್ತು: ಈಶ್ವರಸ್ಥಾಧಸ್ವಿವಿರೋಧು' - ಎಂದು ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅದಕ್ಕನುಗುಣವಾಗಿ 'ತಥಾಹಿ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ಪ್ರಕ್ಷತ ವಿವರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ – ಪ್ರಶ್ನೆ - 'ಕರ್ತಾ ಶಾಸ್ತ್ರಾರ್ಥವತ್ತಾತ್' (೩-೩-೩೩) ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಜೀವರಿಗೆ ಕರ್ಕೃತ್ಯಮ್ನ ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡುವವರಿದ್ದಾರೆ. ಆದರೆ ಪ್ರಥಮಾದದಲ್ಲಿ ಅದರ ಅತ್ಯಕ್ಕಮಾದದಲ್ಲಿ ಅದರ ಇತರಪ್ಪವರಣಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಜೀವರಿಗೆ ಕರ್ತ್ಯತ್ತಮ್ಮ ನಿಷೇಧ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದೀಂ. ಜೀವರಿಗೆ ಕರ್ಕೃತ್ವಮ್ಮ ಒಪ್ಪಿದರೆ ಅತ್ಯರಕರ್ತೃತ್ವವು ಇಲ್ಲದಂತಾಗುತ್ತದೆಂಬ ಭಯದಿಂದ ಜೀವಕರ್ಕೃತ್ವಮ್ನ ಇಲ್ಲಿ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದೀಂ. ಆದರೆ ಜೀವಕರ್ಕೃತ್ವಮ್ನ ಒಪ್ಪಿದರೂ ಕೂಡ ಈತ್ಯರಕರ್ತೃತಕ್ಕೆ ಭಂಗಬರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ವಿಚಾರವನ್ನು 'ಕರ್ತಾ ಶಾಸ್ತ್ರಾರ್ಥವನ್ನಾತ್' ಎಂಬಲ್ಲಿ ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡುವುದರಿಂದ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಹೊರಟಿದ್ದೇ ವೃರ್ಥವಲ್ಪತ್ತಿಗೆ'

ಉತ್ತರ – ಈ ವಿಷಯವನ್ನೇ ಪ್ರಕೃತ ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತದೆ. ಈಶ್ವರನು ಪ್ರೇರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಜೀವನು ಆ ಪ್ರೇರಣೆಗೆ ಅನುಸಾರವಾಗಿ ಕರ್ತೃವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂದು ಒಪ್ಪಿರರ ಕಲ್ಪನಾಗೌರವರೋಷ ಬರುತ್ತದೆ ಎಂಬುದೇ ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಮುಖ್ಯ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಹೊರಟಿದ್ದು ಸಾರ್ಥಕವಾಗಿದೆ.

## ಶಶವಿಷಾಣದಂತೆ ಪರಮಾತ್ವನಲ್ಲಿ ಅಸತ್ವಾಪಾದನೆ.

भावदीपः – नास्त्येवेति ।। अनुपलब्धिर्हं धर्मादिवदयोग्यत्वाह्य मेर्वादिवदेशकालादिव्यवहितत्वेन बाऽभिमानिनयन्यायेनान्तर्धानशक्त्या बा शाशगृहादिवदसत्वेन वा। नाष्टः । आपरोध्याभावापातात् । त्र द्वितीयः। अदृग्यत्वनयोक्तदिशा नित्यसर्वंगतत्वात्। न तृतीयः। तदव्यक्तमाह हीत्यव्यक्तैकस्वभावत्वोपगमात्।अतः परिशेषादसत्त्वमेवेति भावः। ಈಶ್ವರನು ಕಾಣಿಸುತ್ತಿಲ್ಲವಾದ್ದರಿಂದ ಇರುವುದೇ ಇಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದರ ಆಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಹೀಗೆ ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಈಶ್ವರನು ಅನುಪಲಭ್ಯವಾಗಲು ಏನು ಕಾರಣ?

(೧) ಧರ್ಮಾದಿಗಳಂತೆ ಅಯೋಗ್ಯವಾಗಿರುವುದರಿಂದಲೋ (೨) ಮೇರು ಪರ್ವತ ಮೊದಲಾದವುಗಳಂತೆ ದೇಶಕಾಲಾದಿಗಳಂದ ವ್ಯವಹಿತವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದೂಃ (೩) ಅಭಿಮಾನ್ಯ ಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದಂತೆ ಅಂತರ್ಧಾನಶಕ್ತಿಯುಕ್ಕಮಾದ್ದರಿಂದಲೋ (೪) ಶಶಕ್ತಂಗಾದಿಗಳಂತೆ ಅಸತ್ತಾಗಿರುವುದರಿಂದಲೋ

ಮೂರವನೆಯ ಪಕ್ಷ ತಪ್ಪ. ಧರ್ಮಾಧಿಗಳಂತೆ ಅಯೋಗ್ಯನಾಗಿರುವ ಕಾರಣ ಅನುವರಬ್ರಭಾಗಿದ್ದಾನೆಂದರೆ ಅವನ ಅಪರೋಕ್ಷವೇ ಬಾರದೇ ಇರಬೇಕಾರಾದಿತು. ಇನ್ನು ಮೇರ್ವಾಧಿಗಳಂತೆ ದೇಶಕಾರಾದಿಗಳಂತೆ ವ್ಯವಹಿತನಾಗಿರುವುದಿಂದ ಅನುವರಬ್ರಭಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬ ಎರಡನೆಯ ಪಕ್ಷವು ಕೂಡ ತಪ್ಪ. ಅರಕ್ಷಿಸ್ತ್ರೂಧಿಕರೇಶದ ನ್ಯಾಯದಂತೆ ಅವನು ನಿಷ್ಕ್ಷಾಗಿದ್ದಾನೆ ಮತ್ತು ಸರ್ವಗತವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಅಭಿಮಾನ್ಮಧಿಕರಣ ನ್ಯಾಯದಂತೆ ಅಂತರ್ಧಾನಕಕ್ಕಿಯುಳ್ಳನಾದ್ದರಿಂದ ಅನುವರಬ್ಭವಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬ ಮೂರನೆಯ ಪಕ್ಷವು ತಪ್ಪ. 'ತರುವೃತ್ತನಾಹತ್ಯ' ತರ್ಮವರ್ತ್ವಿ ಹೇರದಂತೆ ಅವನು ಕೇವಲ ಅರಕ್ಷಕ್ಷಿಸುವ ಪರ್ವಿಷಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಒಪ್ಪಿರುತ್ತಿನಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಪರಿಶೇಷಾಕ್ ಪರಮಾತ್ರನು ಶಕ್ತಿದಿವಾಗದಂತೆ ಅಸತ್ರಾಗಿದ್ದಾನೆಂದೇ ಒಪ್ಪರಕ್ಷಣೆ.

## ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವು ಬಲಿಷ್ಠವಾಯಿತು

भावदीपः — ननु जीवकर्तृत्वपक्षे अनवस्थितेरसंभवाच्च नेतर इत्युक्तदोषः स्यादित्यत उक्तम् — जीवस्यैव स्वतन्त्रेति ।। एतेन न्यायविवरणे स्वतन्त्रेति विशेषणं योज्यमिति दर्शितम्। एतेन वक्ष्यमाणचेतनत्वयुक्तेत्वकूलतकों दर्शितः। कार्यत्वयुक्तेर्दृष्टान्तरुचोपपादितः। अस्त्येवं घटादौ जीवःकर्ता महदादौ क इत्यत आह— एवं चेति ।। महदादिकं जीवकर्तृकं कार्यत्वात् घटवदिति भावः।

ಜದಕರ್ತ್ಯಕ್ಷವಾಗ್ನಲ್ಲಿ 'ಅನಮ್ಯಕೀಯಸಂಭವಾಚ್ವ ನೇಶರ: ಎಂಬ ಎಕೇಷಣವನ್ನು ಬರುತ್ತರದ್ದುವೇ ಎಂಬ ಪಕ್ಷಕ್ ಜೀವನ್ನೇದ ಎಂಬ ವಾಕ್ಕರಿಂದ ಉತ್ತರಗುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಪಕ್ಷಕ್ 'ಸೇವಕ್ರಕರ್ಕೃತ್ಯಾಂಗೀಕಾರೇ' ಎಂಬ ಪರ ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಿದ್ದೆಂದ ನ್ಯಾಯವಿರರಣದಲ್ಲೂ ಕೊಡ ಜೀವಸ್ಥ್ವಿವ ಕರ್ಕೃತ್ಯಾಂಗೀಕಾರೇ' ಎಂಬಲ್ಲಿ 'ಸ್ವತಂತ್ರಕಕ್ಷ-ತ್ಯಾಂಗೀಕಾರೇ' ಎಂಬ ವಿಶೇಷಣವನ್ನು ಯೋಜನೆ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಮುಂದೆ ಹೇಳೆಲ್ಪಡುವ ಚೀತನತ್ವಯುಕ್ತಿಗ ಅಮಕೊಂಚರ್ಕವನ್ನು ತೋರಿಸಿದಂತಾಯತು. ಕಾರ್ಯತ್ವಯುಕ್ತಿಗೆ ದೃಷ್ಟಾತರೆಯುಕ್ಕಿಯನ್ನು ಕೂಡ ಉಪಮಾದನೆ ಮಾಡಿದಂತಾಯತು. ಘಟಸಬಾದಿಗಳಿಗೆ ಜೀವನು ಕರ್ತ್ಯವೆಂದಾಗಲಿ ಮಹದಾದಿ ತತ್ವಗಳ ಕಾರ್ಯಕ್ಕೆ ಯಾರು ಕರ್ತೈ ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಏವಂ ಚ ಎಂಬ ವಾಕ್ಕರಿಂದ ಉತ್ತರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಮಹದಾದಿಕಂ ಜೀವಕರ್ತ್ಯಕ್ಕಂ ಕಾರ್ಯತ್ವಾತ್ ಘಟವಕ್ ಎಂಬ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ತಿಳಿಯಬೇಕು.

ವಿವರಣೆ – 'ಅನಮ್ಮಕ್ಷೇರಸಂಭವಾಚ್ಯ ನೇಶರ: (೧/೨/೧೭) ಎಂಬ ಸೂಕ್ರದಲ್ಲಿ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪಿದರೆ ಅನಮ್ಯಾಧೋಷ ಹಾಗೂ ಅಸಂಭವದೋಷಗಳನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಅದಕ್ಕೂ ಕೂಡ ಇಲ್ಲಿ ಉತ್ತರಿಸಲಾಗಿದೆ. ಜೀವನು ಸ್ವಕಂತ್ರಕರ್ತ್ಯ ಎಂದು ಒಪ್ಪುವುದರಿಂದ ಲಾಘವರ್ವ ಇರುವುದೇ ಹೊರತು ಅನಮ್ಮಾ ದೋಷವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಇಟಮಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಕರ್ಕೃತ್ವವ ಕಾಣಿಸುವುದರಿಂದ ಅಸಂಭವ ದೋಷವು ಕೂಡ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಜೀವನು ಕರ್ತ್ಯ ಎಂದು ಒಪ್ಪಿದರ ಅಂತಹ ದೋಷಗಳು ಬರುಹುದು. ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ಯ ಎಂದು ಒಪ್ಪಿದರ ಅಂತಹ ದೋಷಗಳು ಬರುಹುದು. ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ಯ ಎಂದು ಒಪ್ಪಿದರ ಗೋಷಗಳಿಗೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ ಎಂದು ತೀಯಬೇಕು.

'ಆತ್ಮಾದಿಪಟ್ಟೆ ತರನುಪಪತ್ರಿ:' ಎಂಬ ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಚೀತನತ್ವಯುಕ್ತಿಯುತ್ತ ಹೇಳಿ ಜೀವನ ಸ್ವತಂತ್ರಕತ್ಯಕತ್ವವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಆ ಚೀತನತ್ವಯುಕ್ತಿಗೆ ಅನುಕೂಲತರ್ಕವನ್ನು ತೋರಿಸಿದಂತಾಯತು. 'ಜೀವು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತಾ ಚೀತನತ್ವಸಮ್ಮವೇನಿಪಿ ಸ್ವತಂತ್ರಕತ್ಯಕತ್ವಂ ನೋಪಪದ್ಧತೀ' ಎಂದು ಅಪ್ರಯೋಜಕರಣಾ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಈಗ ಯದಿ 'ಜೀವಸ್ಟ್ ಸ್ವತಂತ್ರಕತ್ಯಕತ್ವಂ ನ ಸ್ವಾತ್ ತರ್ಹಿ ಕಲ್ಪನಾಗೌರವರೋಜ್ ಸ್ವಾತ್ ತಸ್ವಾತ್ ಸ್ವತಂತ್ರಕತ್ಯಕತ್ವಮಂಗೀಕರಣೆಯಮ್'' ಎಂಬ ಅನುಕೂಲತರ್ಕವನ್ನು ಹೇಳಿದಂತಾಯತು. ಆದರಿಂದ ಪೂರ್ವಕಪ್ಪವು ಬಲಿಪ್ಪನಾಯತು. ಮುಂದೆ 'ಉಪಸಂಹಾರದರ್ಶನಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಯಾವ 'ಕಾರ್ಯೇಖೆಸಾರ್ವವೆಯ ಪೇಠುವನಾವರಕ್ ನಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಯಾವ 'ಕಾರ್ಯೇಖೆಸಾರ್ವವೆಯಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಾರೋ ಆದಕ್ಕೆ ಘಟಪಟಾದಿ ಕಾರ್ಯಗಳೇ ದೃಷ್ಟಾಂತವೆಂದ ಮಹದಾದಿಕಾರ್ಯಗಳಲ್ಲೂ ಸಹ ಜೀವನೇ ಕರ್ತ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಸಾಧನೆ ಮಾಡಬಹುದು.

## ಯುಕ್ತಿಸಂವಾದಿಯಾದ ಶ್ರುತಿ

भावदीपः - युक्तिसंवादिनी श्रुतिमाह- तथा चेति ।। इवं च एतेन शिष्टा अपरिग्रहा इत्यत्र भाष्योक्ता॥ तस्यैवेति ।। एतेन युक्तेः श्रुतिबाघोऽपि परास्तः। अत इत्यस्यार्थः श्रुत्यादीति। यद्वा ईनवरस्यैवाभावेन श्रुतेस्तत्यरत्वायोगादित्यर्थः। आदिपदेन युक्त्यनुभवी ग्राह्यौ। न ह्यत्राधिकरणे पूर्वपक्षिणा महदादिसकलकार्यकर्तृत्वं जीवस्यैव शक्कितमिति सुधावाक्याविरोधसचन्त्रिकायां स्कृटः ॥ छ ॥

ಯುಕ್ತಿಸಂಪಾದಿಶ್ರತಿಯನ್ನು 'ತಥಾ ಚ' ಎಂಬ ಟೀಕೆಯಿಂದ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಪ್ರತಿಯು 'ವಿತೇನ ಶಿಷ್ಟಾ ಪರಿಗ್ರಹಾಃ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. 'ತನ್ನೈನ ಅಭಾವಾತ್' 'ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಯುಕ್ತಿಗೆ ಪ್ರತಿಬಾಧವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದಂತಾಯಿತು. 'ಆತು' ಎಂಬ ಪದದ ಅರ್ಥವನ್ನು 'ಶ್ರುತ್ಕಾದಿ' ಎಂಬುದಾಗಿ ವಿವರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಅಥವಾ ಈಶ್ವರನೇ ಇಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಪ್ರತಿಗೆ ಈಶ್ವರಪರತ್ನವು ಆಯುಕ್ತಮಗುತ್ತದೆ ಎಂದರ್ಥ. ಅಧಿಪದದಿಂದ ಯುಕ್ತಿ ಮತ್ತು ಅನುಭವಗಳನ್ನು ವಿವಕ್ತಿಸುದೇಕು. 'ನ ಹೃತ್ಯಾಧಿಕರಣೇ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಣಮ ಮಹದಾದಿಸುಕಲಾರ್ಯಕರ್ತನ್ನಂ ಜಾರನ್ನೈವ ಕಂಡಿತಮ್" - ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಯು ಮಹದಾದಿ ಸುಲಕಾರ್ಯಗಳಿಗೆ ಕರ್ತೈನ್ನನ್ನು ಜೀವನ್ನಲ್ಲಿ ಆಶಂಕಿಸುತ್ತಿಲ್ಲ ಎಂಬ ನ್ಯಾಯಸುಧೆಯಿಂದ ಬರುವ ವಿರೋಧವನ್ನು ಚಂದ್ರಿಕಾದಲ್ಲಿ ಪರಿಹರಿಸಲಾಗಿದೆ.

ವಿವರಣೆ – 'ಜೀವಾರ್ವವಂತಿ ಭೂತಾನಿ' ಇತ್ಕಾದಿ ಶ್ರುತಿಯು ಮೇಲೆ ಉಲ್ಲೇಖಿಸಿದೆ ಯುಕ್ತಿಯ ಆಧಾರದಿಂದ ಬಲಿಷ್ಠವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಯುಕ್ತಿಗೆ ಕೇವಲ ಶ್ರುತಿಯ ಬಾಧವನ್ನು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಯುಕ್ತಿಸಹಿತವಾರ ಶ್ರುತಿಯು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಗಳಿಗೆ ಆಧಾರವಾಗಿದೆ.

ಪ್ರಶ್ನೆ - ನ್ಯಾಯಸಭೆಯಲ್ಲಿ ಮಹದಾದಿಸಳಲಾರ್ಯಕರ್ಕೃತ್ತವನ್ನು ಈ ಅನಾರ್ದರಲ್ಲಿ ಅಕ್ಷದ ಮಹುತ್ತಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳಾದ್ದರೆ. ಆದರೆ ನಿಗ್ಯಾ ಘಟಸೆಟಾದಿ-ಕಾರ್ಯಗಳ ದೃಷ್ಟಾಡದಿಂದ ಮಹದಾದಿಗಳಗೂ ಜನವೇ ಕರ್ಕೃವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದೀರಿ. ಆದ್ದರಿಂದ ನ್ಯಾಯಸುಧಾ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತರಲ್ಲವೇ? ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ತಾತ್ವರ್ಯಚಂದ್ರಿಕಾಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ ಉತ್ತರವನ್ನು ಹೀಗೆ ತಿಳಿಸಿದ್ದಾರೆ -

ಯತ್ತು ಸುಧಾಯಾಂ "ನ ಹೃತ್ಪಾಧಿಕರಣೀ ಪೂರ್ವಶಕ್ಷಿಕಾ ಮಹದಾದಿಸಕಲ-ಕಾರ್ಯಕರ್ತೃತ್ಯಂ ಜೀವಸ್ತ ಕಂತಿಕಮ್" ಇತ್ತುಕ್ತಂ ತತ್ರಾದ್ಯೇ ಜೀವನ್ನು ಮಹದಾದಿಕರ್ತ್ಯ ಪ್ರಶಕ್ಷೇನುಭವವಿರೋಧಃ । ನತು ದೃತೀರ್ಯ । ಕಿಂತು ತಮಾನುಕಂತ್ರಮಣವಣ್ಣದ್ವೇನವರಿತೋಪಮಾತ್ರಮಧಿಪ್ರದುತ್ ।

ಪ್ರಶ್ನೆ - ನ್ಯಾಯಸುಧಯಲ್ಲಿ 'ನ ಪೃತ್ರಾಧಿಕರಣೇ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಣ ಮಹದಾದಿಸಕಲಕಾಲಕರ್ತೃತ್ತಂ ಜೀವಸ್ಥ ಶಂಕಿತಮ್' ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಮಹದಾದಿ ಸಕಲಕಾರ್ಯವ್ರಪಂಚವನ್ನು ಶಂಕಿತು ಜೀವನೇ ಕರ್ಕ್ರವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದಿಂದ ಆಕ್ಷೀಪವನ್ನು ಮಾಡಿರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ವಾಕ್ಕವಿದೆ. ಈ ವಾಕ್ಕವನ್ನು ನೋಡಿದಾಗ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ನ್ಯಾಯವಿರರಣ ವಾಕ್ಕವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಾ ಪ್ರಥಮಪಕ್ಷವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದು ತಪ್ಪಲ್ನವೇ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆ ಬರುತ್ತದೆ.

ಉತ್ತರ - ಅರ್ವತಃ ನ್ಯಾಯಸುಧಾ ಮಾತನ್ನು ನೋಡಿದರೆ ಟೀಕೆಯ ಪ್ರಥಮಪಕ್ಷ ತಪ್ಪಂದು ಕಾಣಿಸುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಮಾಡಲ್ಪಟ್ಟ ಮೊದಲನೆಯ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಅಸ್ಪಾರಸ್ನ ವಿರುವುದರಿಂದ ಮತ್ತೊಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕೆಂಬುದರೆ ಪ್ರಾಯಸುಧಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಏಕೆಂದರೆ ಜೀವನು ಘಟಪಟುದಿಗಳಿಗೆ ಕರ್ಕ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬುರು ಅನುಭವಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ಮಹದಾದಿ ತತ್ರಗಳಿಗೆ ಜೀವನು ಕರ್ತ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬುರು ಅನುಭವಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ. ಅಪ್ಪೇ ಅಲ್ಲದೇ 'ನಾಹಂ ಸರ್ವಕರ್ತಾ" 'ನಾನು ಸರ್ವಕರ್ತ್ಯನಲ್ಲ' ಎಂಬ ಅನುಭವಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ. ಅಪ್ಪೇ ಅಲ್ಲದೇ 'ನಾಹಂ ಸರ್ವಕರ್ತ್ರ" 'ನಾನು ಸರ್ವಕರ್ತ್ಯನಲ್ಲ' ಎಂಬ ಅನುಭವಸೇ ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬರಿಗೂ ಇದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಮಹದಾದಿ ತತ್ರಗಳಿಗೂ ಕೂಡ ಜೀವನೇ ಕರ್ತ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬ ಮೊದಲನೆಯ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಅನ್ನಾರಸ್ತ್ರವಿದೆ. ಆದರೆ ಎರಡನೆಯ ಪೂರ್ವತಿಗಳಿಗೆ ಬ್ರಹ್ಮಸ್ಥು ಜೀವನಿಗಳು ಪ್ರಕ್ಷನ್ ಕರ್ಪ್ನ ಬರಡನೆಯ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಅನುಭವವಿರೋಧವಿರುವುದಿಲ್ಲ ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೇ ಅನುಕೊಲ್ಲವೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಥಮಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಅಸ್ಕಾರವರಿಯದುರುವ ತೀರು ನ್ಯಾಯಸುಧಿಯಲ್ಲಿ ಮತ್ತೊಂದು ಬಗೆಯ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು ತೋರಿಸಿದ್ದಾರೆ.

ಆತ ಏವಾತ್ರಾಪಿ ಟೀಕಾಯಾಮಾದ್ದೇನಪರಿತೋಷಾತ "ಯದ್ದಾ" ಇತ್ಯಾದಿನಾನಿಧಿಕರಣಾಂತೇ ದ್ವಿತೀಯ ಉಕ್ತಮ್ । ನತ್ತಾರ್ಥ; ಸುಧಾಯಾಂ ಸರ್ವಥಾ ನಾಭಪ್ರೇಶಃ । ತಥಾತ್ಮೇ "ದೇವಾದಿ" ಇತ್ಯುತ್ತರಸೂತ್ರ ಈಶ್ವರಸ್ಕಾದೃಶ್ಯಮ್ಮೇಕ್ತರೋಗಾತ್।

ಆದ್ದರಿಂದಲೇ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಅಧಿಕರಣದ ಕೊನೆಯಲ್ಲಿ 'ಯದ್ತು' ಇತ್ತಾದಿಯಾಗಿ ನ್ಯಾಯಾರಿರಮಲ್ಲಿ ಹೇರದ ಎರಡನೆಯ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಮೊದಲನೆಯ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಅಪರಿತೋಷವಿದೆಯೆಂಬುದು ಟೀಕೆಗೂ ಕೂಡ ಸಮ್ಮತವೆಂದು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗುತ್ತದೆ.

ಆದ್ದರಿಂದ ಮೊದಲನೆಯ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವು ನ್ಯಾಯಸುಧಿಗೆ ಅಭಿಪ್ರೇತರಲ್ಲವೆಂದು ಸರ್ವಧಾ ತೀಯುವಾರದು, ಹಾಗಾರಲ್ಲಿ 'ದೇವಾದಿವರಪಿ ಲೋಣೆ' ಎಂಬ ಮುಂದಿನ ಸುತ್ರದಲ್ಲಿ ಈಶ್ವರನು ಇರುವುದಾರರ, ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಪ್ತೆ ಯೋಗ್ಯಮೇ, ಅಯೋಗ್ಯಮೇ, ಇ ಯೋಗ್ಯಮಗುವುದಾರರ ಕಾಣಿಸಬೇಕಾರಿಡು, ಅಯೋಗ್ಯಮರರ ಯಾಮಗಳೂ ಕೂಡ ಕಾಣಸರಿರಬೇಕಾರಿದನು ಇಷ್ಟಾದಿಯಾಗಿ ಆಶಂತಿಸಿ ಅಪರ್ಧಾನಕಕ್ರಿಯಿಂದ ಇದ್ದರೂ ಕೂಡ ಈಶ್ವರನು ಕಾಣಿಸುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಗಿದೆ. ಇದನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದೇ ವೃರ್ಥವಾಗ-ಬೇಕಾರಿಗತು.

#### ಆಪಾದಕತರ್ಕದ ಸಮರ್ಥನೆ

भावदीपः – जीवकर्तृत्वं इति भाष्यस्थमापादकं सूत्रारूढं कुर्वन्सूत्रार्थमाह-यदीति ।। असद्व्यपदेशात्रीति चेदित्यतश्चेदिति वर्तते। स च यद्यर्थः। यदितद्वार्षेश्च नित्यान्वय इति भावः। श्रुतौ व्यपदेशादीति नित्यसाकाङ्कत्वात्समासः। आदिपदेन वक्ष्यमाणयुक्त्यनुभवौ ग्राद्यौ।

'ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವಚಕ್ಕೆ' ಇತ್ತಾರಿ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಅವಾದಕ ರ್ತ್ವರ್ಯ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದನ್ನು ಸೂತ್ರಾರೂಥ ಮಾಡರಣಾಗಿದೆ. ಅರತ್ನಾಗಿ ಚಣಾತಾರರು 'ಯರಿ' ಇತ್ತಾರಿ ಮಾಕ್ರರಿಂಥ ಭಾಷ್ಕದ ಜೋಡಕೆಯ ಜೊತೆ ಸೂತ್ರಾರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. 'ಅಸಧ್ಯ ಪದಣಾತ್ ನೇತಿ ಚಿಡ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಚಿಡ್' ಎಂಬ ಪರವನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಅನುವೃತ್ತಿ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಅದರ ಅರ್ಥವನ್ನೇ 'ಯರಿ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಬರೆದಿದ್ದಾರೆ. 'ಯರಿ' ಶಬ್ದರಿದ್ದ ಮೇಲೆ 'ತರ್ಟ್' ಎಂಬ ಶಬ್ದತ್ತು ಇರಲೇಬೇಕು.

ಏಕೆಂದರೆ ಯದಿ ಮತ್ತು ತರ್ಹಿಶಬ್ದಗಳಿರಡೂ ನಿತ್ಯಾಸ್ವಯವುಳ್ಳ ಶಬ್ದಗಳಾಗಿವೆ. ಟಿಣೆಯಲ್ಲಿ 'ಶ್ರುತಿ ವ್ಯಪದಣಾದಿಸಿದ್ಧೆಕ್ವಾತ್' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ನಿತ್ಯಸಾಕಾಂಕ್ಷಿತವಾದ್ದರಿಂದ ಸಮಾಸವಾಗಿದೆ ಎಂದು ತೀಯಬೇಕು. 'ಆದಿ' ಪದದಿಂದ ಮುಂದೆ ಹೇಳಲ್ಪಡುವ ಯುಕ್ತಿ ಮತ್ತು ಅನುಭವಗಳನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸತ್ಯದ್ದು,

ವಿವರಣೆ – 'ಜೀವಕರ್ಚ್ರತ್ವಪಕ್ಷೇ ಹಿತಾಕರಣಂ ಆಹಿತಕರಣಂ ಚ ನ ಸ್ಕಾತ್' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಟದ ಮಕ್ಕವು ಅಪಾರಕರ್ತವಾಗಿದೆ. ಇದು ಸೂತ್ರದಿಂದ ಹೇಗೆ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆಂಬದನ್ನು ಪ್ರಕೃತ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಖ್ಯನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಹಿಂದೆ ಪ್ರಸಕ್ತವಾದ 'ಅಸರ್ವ್ಯ ಪರಣವಾತಿಗೆ ತೀಡ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಚೀಡ್' ಎಂಬ ವದವನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಅಧ್ಯಾಹಾರ ಮಾಡಬೇಕು. ಆಗ ಸೂತ್ರವೇ ಆಪಾರಕರ್ತಕವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ ಎಂದು ಸಸ್ತಮಾಗುತ್ತದೆ.

ಪ್ರಶ್ನೆ – ಟಣೆಯಲ್ಲಿ 'ಶ್ರುತೌ ವ್ಯಪರಣಾದಿ ಸಿದ್ಧಜ್ವಾತ್' ಎಂಬ ವಾಕ್ಯಪ್ರಯೋಗವಿದೆ. ಸಮಾಸಘಟಕವಾದ ಪದಕ್ಕೆ ಸಮಾಸ ಅಘಟಕವಾದ ಪದದಿಂದ ಅನ್ವಯ ಮಾಡುವುದು ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗಾದಲ್ಲಿ 'ಪದಾರ್ಥ: ಪದಾರ್ಥೇನ್ವವ ಅನ್ವಣಿ ನತು ಪದಾರ್ಥೇಕರೇಶೀನ' ಎಂಬ ನಿಯಮಕ್ಕೆ ಭಂಗ ಬರುತ್ತದೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ 'ವೈಪದೇಶಾದಿದ್ದವ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಸಮಾಸಪದದಲ್ಲಿ ಎಕದೇಶವಾದ ಪ್ರಪದೇಶದ ಜೊತೆ ಸಮಾಸ ಅಘಟಕವಾದ 'ಶ್ರುತೌ' ಎಂಬದಕ್ಕೆ ಅನ್ವಯವನ್ನು ಹೇಗೆ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ?

ಉತ್ತರ – 'ನಿಶ್ವಸಾಕಾಂಕ್ಷತ್ತಾತ್ ಸಮಾಸ:' ಎಂದು ಉತ್ತರ. ಚೈತ್ರಸ್ಥ ಗುರುಕುಲಂ ಎಂಬಲ್ಲಿ ಚೈತ್ರಸದಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಗುರುವಿನ ಜೊತೆ ನಿಶ್ವಸಾಕಾಂಕ್ಷಿ ಇರುವುದರಿಂದ ಅನ್ವಯವನ್ನು ಮಾಡುವುದು ಹೇಗೆ ತಪ್ಪಾಗುವುದಿಲ್ಲವೇ ಅದರಂತೆ ಪ್ರಕೃತದಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ವ್ಯವದೇಶ ಪದುರ್ಥದ ಜೊತೆ ಶ್ರುತಿಪದಾರ್ಥದ ಜೊತೆ ಅನ್ವಯ ಮಾಡುವುದು ತಪ್ಪಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಸಮಾಸ ಅಘಟತವಾದ ಪದಾರ್ಥದಿಂದ ಸಮಾಸಘಟಿತವಾದ ಪದಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಅನ್ವಯ ಮಾಡುವುದು ತಪ್ಪು. ಆದರೆ ನಿಶ್ವಸಾಕಾಂಕ್ಷಿಸ್ತರ್ಭಗಳಲ್ಲಿ ಈ ನಿಯಮವನ್ನು ಒಪ್ಪಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಇದು ಸಾಪವಾದ ನಿಯಮವಾಗಿದೆ.

'ಶ್ರತೌ ವ್ಯಪದೇಶಾದಿ ಸಿದ್ಧತ್ವಾತ್' ಎಂಬಲ್ಲಿ ಜೀವಕರ್ತೈತ್ವವು ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ ಎಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲ 'ಆದಿ'ಪದದಿಂದ' ಯುಕ್ತಿ ಮತ್ತು ಅನುಭವಗಳಿಂದಲೂ ಕೂಡ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವು ತಿಳಿಯುತ್ತಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

#### ಅನಿಷ್ಟಾಪಾದನೆಯನ್ನು ಇಷ್ಟಾಪತ್ತಿ ಎನ್ನಲಾಗದು.

भावदीपः – एतेन हिताकःणादिदोषापादनं श्रुर्यन्भवयुक्तीनां तिसृणामप्याभासत्वसाधकं तासां स्वतो जीवकर्तृत्वविषयकत्वं इति सूचितं इष्टापतिं निराह – विद्येते चेति।। अन्यथा सर्वो जनः पूर्णानन्दो निर्दुःख्यच सदा स्यादिति भावः। तर्हानवस्थितरसम्भवाचेत्युक्तदोषः स्यादित्याशङ्क्याह – अपि त्विति॥२२॥

'ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಜೀವಕರ್ಶೃತ್ವಚಕ್ಕೆ ಹಿತಾಕರಣಂ ಅಹಿತಕರಣಂ ಚ ನ ಸ್ಕಾತ' ಎಂಬುದಾಗಿ ದೋಷವನ್ನು ಆಪಾದನೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಮತ್ತು ಜೀವಕರ್ಶೃತ್ವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣಭೂತವಾದ ಶ್ರುತಿ, ಅನುಭವ, ಯುಕ್ರಿಗಳು ಆಭಾಸಗಳಾಗಿವೆಯೆಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಇವುಗಳು ಸ್ವತಃ ಜೀವಕರ್ಶೃತ್ತ. ವಿಷಯಗಳಾಗಿವೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಸೂಚಿತವಾದ ಇಷ್ಟಾಪತ್ರಿಯನ್ನು ಪರಹರಿಸಲು 'ವಿದ್ದೇಷ' ಚ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಯ ಹೊರಟಿದೆ. ಒಂದು ವೇಳೆ ಹಿತಾಕರಣ ಹಾಗೂ ಅಹಿತ ಕರಣಗಳು ಇಲ್ಲವೆಂದು ಒಪ್ಪಿದರೆ ಆಗ ಸಕಲ ಜನರು ಫೂರ್ಣವಾದ ಅನಂದವುಳ್ಳವರು, ನಿರ್ಮುಖಗಳು ನಿರಂತರ ಆಗಬೇಕಾದೀಡು.

ಜೀವನಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪದೇ ಇದ್ದರೆ ಅನಮ್ಮಾ ಹಾಗೂ ಅಸಂಭವವೆಂಬ ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ ದೋಷಗಳು ಬರುತ್ತವಲ್ಲವೇ ಎಂಬ ಆಶಂಕೆಗೆ 'ಅಪಿ ತು' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ಉತ್ತರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಪರಮಾತ್ರಮ ಸ್ವತಂತ್ರನಾದುದರಿಂದ ಅನಮ್ಮಾದಿ ದೋಷಗಳಿಗೆ ಅವಶಾಶವಿಲ್ಲ.

# [ ಭಾವದೀಪದ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯ ]

ಇದು ಯುಕ್ತಪಾದ. ಇಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷನನ್ನಷ್ಟೆ ನಿರಾಕರಿಸಬೇಕು. ಆದರೆ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ 'ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ತ: ನಿರಾಕ್ರಿಯತೇ' ಎಂದಿದ್ದಾರೆ. ಇದು ಹೇಗೆ? ಆದರೆ ಭಾವರದಲ್ಲಿ ಇದಕ್ಕೆ 'ಶ್ರುತಿಮೂಲಯುಕ್ತಪ್ರಾಪ್ತ: ಎಂದುಸುಂದರವಾಗಿವ್ಯಾಖ್ಯಾಸಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಆಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೇ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ತ: ಎನ್ನಲು ಕಾರಣವೇನಂಬದನ್ನು ಚರ್ಚಿಸಿದ್ದಾರೆ.

- \* 'ಕರ್ತಾ ಶಾಸ್ತಾರ್ಥವತ್ತಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಗಿದ್ದರೂ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನುಸಮರ್ಥಿಸಿದ್ದಾರೆ.ಹೀಗಿದ್ದಾಗಇಲ್ಲೇಕೆ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು
  - ನಿರಾಕಂಸಬೇಕು? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆ ಸಹಜವಾಗಿ ಮೂಡುತ್ತದೆ. ಇದಕ್ಕೆ ಆ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧವಾದ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಕೂಡ ಇಲ್ಲಿ ಆಕ್ಕೇಪ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡಿದ್ದಾರೆ. \* ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಅಕ್ಷೇಪ ಮಾಡುವ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗಳು ಜೀವನಿಗೆ ಸೃತಂತ್ರಕರ್ಕೃತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪತ್ರಾರೋ ಅಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ಯತ್ವವನ್ನು
    - ಅನೇಕ ವಿಕಲ್ಪಗಳ ಮೂಲಕ ಈಶ್ವರನನ್ನೇ ಒಪ್ಪವ ಅವಶ್ಯಕತೆ ಇಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಇಲ್ಲಿಯ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗಳ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. \* ಘಟಪಟಾದಿಗಳಿಗೆ ಜೀವನು ಕತ್ಯ್ ವಾಗಬಹುದು. ಮಹತ್ತತ್ವ ಆಹಂತಾರತತ್ವಾದಿಗಳ ಸ್ಥಳ್ಟಿಗೆ ಜೀವನು ಹೇಗೆ ಕರ್ತ್ಯವಾಗುತ್ತಾನೆ ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೂ ಕೂಡ ಭಾವದೀಪದಲ್ಲಿ ಉತ್ತರವಿದೆ. 'ಮಹದಾದಿಕಂ

ಒಪುತ್ತಾರೋ? ಇದಕ್ಕೆ ಭಾವದೀಪದಲ್ಲಿ ಸುಂದರವಾಗಿ ಉತ್ತರಿಸಿದ್ದಾರೆ.

- ಜೀವಕರ್ತ್ಯಕಂ ಕಾರ್ಯತ್ತಾತ್ ಘಟವತ್ ಎಂಬ ಅನುಮಾನದ ಆಧಾರದಿಂದ ಮಹತ್ತತ್ವಾದಿಗಳಿಗೂ ಕೂಡ ಜೀವನೇ ಕರ್ತ್ಯವಾಗುತ್ತಾನೆಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು ಪರಿಪುಷ್ಟಗೊಳಿಸಲಾಗಿದೆ. \* ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಗಳಿಗೆ ಅನಿಷ್ಟಾವಾರನೆಯನ್ನು ಭಾಷ್ಕವಾಕ್ಯದಲ್ಲಿ ತಿಳಿಸಿದ್ದಾರೆ.
- ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಗಳಿಗೆ ಅನಿಷ್ಠಾವಾದನೆಯನ್ನು ಭಾಷ್ಯವಾಕ್ಕದಲ್ಲಿ ತಿಳಿಸಿದ್ದಾರೆ.
   ಆದರೆ ಇದು ಸೂತ್ರದಿಂದ ಸಷ್ಟವ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಆದಕ್ಕಾಗಿ 'ಅಸದ್ ವ್ಯಪದೇಶಾತ್ ನೇತಿ ಚೇತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ 'ಚೇತ್' ಎಂಬದನ್ನು ಅಧ್ಯಾತಾದ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಅನಿಷ್ಠಾವಾದನೆಯನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸಿದ್ದಾರೆ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

'ಅಧಿಕಂ ತು ಭೇದನಿರ್ದೇಶಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

# ब्रह्मसूत्रम् – अधिकं तु भेदनिर्देशात् ।।

ಬೃಹತ್ರಾದ ಪ್ರಶಂಚವನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುವ ಪರಮಾತ್ರನಿಗೆ ಬಹಳಷ್ಟು ಪ್ರಮಾನಾಗುತ್ತದಲ್ಲದೇ? ಎಂದು ಪ್ರಕ್ಷಿಸಬಾರದು. ಏಕೆಂದರೆ ಇತರ ಎಲ್ಲಾ ಜೀವರಿಗಿಂತಲೂ ವಿಶಿಷ್ಟರಾದ ಗುಣಧರ್ಮಗಳನ್ನು ಪರಮಾತ್ರನು ಪಡೆದಿರುತ್ತಾನೆ. ಅತ್ಯಧಿಸವಾದ ಶಕ್ತಿ ಇರುವುದರಿಂದ ಪ್ರಪಂಚದ ಸೃಷ್ಟಿಯು ಅವನಿಗೆ ಕೇವಲ ಲೀಲೆ.

ಅರ್ಥ -- 'ತು' ತಬ್ಬವು ರೇವತೆಗಳ ಹಾಗೂ ಜೀವರ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ವ್ಯಾಪ್ನಕ್ಕಿ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಬ್ರಹ್ಮದಾರೆದೂ ಜೀವನ ಅವೇಧೆಯಂದ, ಅಧಿಕಂ : ಒಕಕಕತ್ತು ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ಪಡೆರಿರುತ್ತಾನೆ. ಎಕೆಂದರೆ 'ಭೀದನಿರ್ದೇಶಾತ್' : 'ಶ್ರೋಹಾ ಮಂತಾ' ಇತ್ತಾದಿಯಾಗಿ 'ಅಖಿಲತ್ಯೂಡೃತ್ವ', ಅತರ್ಯಾಬುತ್ತು' ಮೊದಲಾದ ವಿಕೇವಗಳನ್ನು ಹೇಳೆದಾಗಿದೆ. ಬ್ರಹ್ಮನು ಅಧಿಕವಾದ ಕತ್ತ ಉಳ್ಳವನೆಂದು ಎಲ್ಲರೂ ವೇದರಿಂದ ಕಿಳಿದುಕೊಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಮತ್ತು ಅಂತರ್ಯಾಮಿಯಾಗಿರುವುದು ಸಿದ್ಧವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಮೇಲಿನ ದೋಷಗಳಿಗೆ ಅವಶಾಶವಿಲ್ಲ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಕ

ಬ್ರಹ್ಮಕರ್ತೃತ್ರದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಬಾಧಕವಿಲ್ಲ

## ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – ।। अधिकं तु भेदनिर्देशात् ।।२।।

न च ब्रह्मणः श्रमचिन्तादिशेषप्राप्तिः, अधिकप्तक्तित्वात् । 'श्रोता मन्ता द्रष्टाऽऽदेष्टाऽऽघोष्टा विज्ञाता प्रज्ञाता सर्वेषां भूतानामन्तरपुरुषः' (ऐ.आ.३.२.४.) 'एष त आत्मा सर्वान्तरः' (वृ.५.५.१.) 'योऽञ्चनायापिपासे ग्लोकं मोहं जरां मृत्युमत्येति' (वृ.५.५.१.) इत्यादिविशेषनिर्देशात् ॥२॥

ಅನುವಾದ - ಬ್ರಹ್ಮನು ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕರ್ತೃವಾದರೆ ಅವನಿಗೂ ಕೂಡ ಶ್ರಮ ಚಿಂತೆ ಮೊದಲಾದ ದೋಷಗಳು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದಲ್ಲವೆ ? ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನಿಸಬಾರದು. ಏಕೆಂದರೆ ಅವನಿಗೆ ಅಧಿಕವಾದ ಶಕ್ತಿ ಇರುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಪ್ರಮಾಣಗಳು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತವೆ. ಬ್ರಹ್ಮನು ಎಲ್ಲವನ್ನು ಕೇಳುವದನ್ನು, ಎಲ್ಲವನ್ನು ತಿಳಿಯುವವನ್ನು ಎಲ್ಲವನ್ನು ನೋಡುವವನ್ನು, ಆಶ್ವೆ ಮಾಡುವವನ್ನು ಉಪದೇಶ ಮಾಡುವವನ್ನು ಸರ್ವಜ್ಞನ್ನು ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಪ್ರತಿಯೊಂದನ್ನು ತಿಳಿಯುವವನ್ನು ಸಕಲಪ್ರಾನೆಗಳಲ್ಲಿ ಅಂತರ್ಯಾಮಿಯಾಗಿರುವವನ್ನು, ಆತ್ವಕಬ್ಬನುಚ್ಛನು ಆಗಿ ಎಲ್ಲರೋಗ ನೆಲೆಸಿದ್ದಾನೆ. ಹಸಿವು, ನೀರಡಿಕೆ, ದುಖ, ಅಘ್ಷಾನ, ವಾರ್ಧಕ್ಕ, ಮರಣ, ಮೊದಲಾದ ದೋಷಗಳನ್ನು ದಾಟದ್ದಾನೆ. ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ವಿಶೇಷಪ್ರಮಾಣಗಳ ಆಧಾರದಿಂದ ಪರಮಾತ್ರನು ಅತ್ಯರೀ ಕತ್ತೆಯುಳ್ಳವನೆಂದು ನಿರ್ಧಾರವಾಗುತ್ತದೆ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಯಾವ ದೋಷಗಳ ಸಂಭಾವನೆಯಿಂದ ಜೀವನಿಗೆ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದಿರೋ ಆ ದೋಷಗಳು ಬೃಹ್ಮನಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಬರುತ್ತವೆ. ಅವನಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಶ್ರಮಾದಿದೋಷಗಳು ಇವೆ. ಹೀಗೆ ಎರಡು ಪಕ್ಷಗಳು ಸಮಾನವಾಗಿರುವಾಗ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನೇ ಆಶ್ರಯಿಸಬಹುದಲ್ಪವೆ? ಎಂಬ ಆಶಂಕೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಬ್ರಹ್ಷಣ: = ಪರಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ, ಶ್ರಮಚಿಂತಾದಿದೋಷಪ್ರಾಫೀ = ದೇಹಶ್ರಮ, ಚಿಂತೆ, ಆಯಾಸ, ಆಲೋಚನೆ ಮೊದಲಾದ ದೋಷಗಳು, ನಚ = ಎಂದಿಗೂ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಅಧಿಕಶಕ್ತಿತ್ರಾತ್ = ಅತ್ಯಧಿಕ ಶಕ್ತಿಯುಳ್ಳವನಾದ್ದರಿಂದ ಎಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರುತಿಯು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಶ್ರೋತಾ = ಎಲ್ಲವನ್ನು ಕೇಳುವವನ್ನು ಮಂತಾ = ತಿಳಿಯುವವನ್ನು ದ್ರಷ್ಟ್ರಾ = ನೋಡುವವನು, ಆದೇಷ್ಟ್ = ಆದೇಶ ಮಾಡುವವನು, ಘೋಷ್ಟ್ = ಉಪದೇಶ ಮಾಡುವವನ್ನು ವಿಜ್ಞಾತಾ = ಸರ್ವಜ್ಞನ್ನು ಪ್ರಜ್ಞಾತಾ = ಎಲ್ಲವನ್ನು ವಿಶೇಷವಾಗಿ ತಿಳಿಯುವವನ್ನು ಸರ್ವೇಷಾಂ = ಸಕಲವಿಧವಾದ, ಭೂತಾನಾಂ = ಪ್ರಾಣಿಗಳ, ಅಂತರಪುರುಷ: = ಅಂತರ್ಯಾಮಿಯಾಗಿರುವ ಪುರುಷನು ಆಗಿರುತ್ತಾನೆ.

> ಯಃ ಏಷ ತ ಆತ್ಮಾ : ಯಾವ ಈ ಆತ್ಮನೇ, ಸರ್ವಾಂತರಃ : ಎಲ್ಲರಲ್ಲಿ ನೆಲಿಸಿರುವವನು, ಯಃ : ಯಾವ ಪರಮಾತ್ಮನು, ಅಶಕಾಯಾ ಪಿಹಾಸೇ : ಹಸ್ತುವ) ನೀರಡಿಕೆ ಮೊದಲಾದ, ಶೋಕಂ : ದುಃಖಗಳನ್ನು, ಮೋಹಂ : ಅಜ್ಞಾನವನ್ನು, ಜರ್ನಾ : ಮುಪ್ಪನ್ನು, ಮೃತ್ಯುಮ್ : ಮರಣವನ್ನು, ಆತ್ಮೇತಿ : ದಾಟರುತ್ತಾನೆ, ಇತ್ಯಾದಿ : ಇವೇ ಮೊದಲಾದ,

ವಿಶೇಷನಿರ್ದೇಶಾತ್ = ವಿಶೇಷವಾದ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿರುವುದರಿಂದ ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ದೋಷಗಳಿಲ್ಲವೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತಾರೆ.

## ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

# ಪರಮಾತ್ಮನೂ ಕೂಡ ಪರತಂತ್ರನೆಂದು ಆಕ್ಷೇಪ

सत्तर्करीपाविकः - 'एतेन शिष्टः अपरिग्रहः अपि व्याख्याताः' इत्यन्न सङ्क्षेपण निराकृतत्वात् श्रुतिग्रामजीवकर्तृत्वपक्षस्य विस्तारात् निराक्रियेत्युक्तम्। परमेश्वरस्यैव स्वातन्त्र्यमिति प्रतिपादियतुं जीवस्वातन्त्र्ये दृषिते परश्चेदयति। बहुकार्यव्यापृतस्य कर्तुः अमिचन्तादिरोषदर्शनात् जगत्कर्तुरिप अमिचन्तादिरोषप्रसक्तेः जीववत् पारतन्त्र्यमिति ।

'ಏತೇನಾ ಶಿಷ್ಟಾ ಅಪರಿಗ್ರಹಾ ಅಪಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾತಾ:' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಸಂಕ್ಷೇಪವಾಗಿ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲ್ಪಟ್ಟ ಪ್ರತಿಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವಪ್ರಕ್ಷವನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ವಿದ್ಯಾರವಾಗಿ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳಲಾಯಿತು. ಪರಮಾತ್ರನೊಟ್ಟರ್ಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬುದನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡಲು ಜೀವಸ್ಥಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನು ದೂಷಣೆ ಮಾಡಲಾಯಿತು. ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಯು ಹೀಗೆ ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ - ಅನೇಕ ಕಾರ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ತೊಡಗಿಸಿಕೊಂಡ ಕತ್ಯ್ಪವು ಕ್ರಮ, ಚಿಂತೆ ಮೊದಲಾದ ದೋಷಗಳಿಗೆ ಭಾಗಿಯಾಗುತ್ತಾನೆ. ಜಗತ್ರಮ್ನ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುವ ಪರಮಾತ್ರಮ ಬಹುಕಾರ್ಯವ್ಯಾಪಕನಾಗುವ ಕಾರಣ ತ್ರಮ, ಚಿಂತಾ ಮೊದಲಾದ ದೋಷಗಳಿಗೆ ಭಾಗಿಯಾಗಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಜೀವನಂತೆ ಪರಮಾತ್ರಸಲ್ಲೂ ಕೂಡ ವಾರತಂತ್ರ್ಯವೇ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

## ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗಳಿಗೆ ವ್ಯಾಘಾತಾದಿ ದೋಷಗಳು

सत्तर्कदीपाविकः – तत्र वाच्यम् । जगत्कर्तुरीश्वसस्य ग्राइकेण बेरेन सर्वसामर्थ्ययुक्तत्वेन सर्वदोषरहितत्वेन गृहीतत्वात् । घर्मिग्राइकप्रमाणविरोघा पत्तेः । तयाहि – 'श्रोता मन्ता' इत्यारिशुत्या परमात्मनो युगपत् सर्वश्रोतृत्वसर्वमन्तृत्वसविदेषृत्वादि सर्वसामध्यै श्रूपते । 'एष त आत्मा सर्वान्तरः' इति श्रुत्या एतस्यैव अशनायापिपासादिसर्वदोषराहित्यं श्रूपते । 'य आत्मा अपइतपाप्मा विजरो विमृत्युर्विशोकोऽविजियत्सोऽपिपासः सत्यकामः सत्यसङ्गत्यः' इत्यादिश्रुत्या दृढीक्रियते । 'मूकोऽइम्' इतिवत् ईवरः अमचिन्तादिमान्' इति प्रतिहापदव्याघातस्व स्यात् । कर्तुमकर्तुमन्यपाकर्तुं सर्वकर्तृत्वादीश्वरस्य । एतदाइ – अधिकमित्यादिना ।।

ಈ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವು ತಪ್ಪ. ಯಾವ ವೇದದಿಂದ ಜಗತ್ ಕರ್ತ್ಯವಾದ ಈಶ್ವರನು ತಿಳಿಯುತ್ತಾನೋ, ಅದೇ ವೇದದಿಂದ ಆ ಈಶ್ವರನು ಸರ್ವಸಮರ್ಥನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಸರ್ವದೋಜರಹಿತನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂದೂ ಕೂಡ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಒಂದು ವೇಳೆ ಈಗ ಪಾರತಂತ್ರ್ಯವನ್ನು ಒಪ್ಪಿದರೆ ಧರ್ಮಾಗ್ರಹಕಪ್ರಮಾಣವಿರೋಧವು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಗಳಿಗೆ ಪ್ರಾಪ್ತಮಾಗುತ್ತದೆ. ಆದು ಹೀಗೆ - 'ಕ್ರೋತಾ ಮಂತಾ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರತಿಯ ಬಲದಿಂದ ಪರಮಾತ್ರನಿಗೆ ಏಕಣಂದಲ್ಲಿ ಸರ್ವಕೊಂತ್ರ್ಯಕ್ಷ್ಯ, ಸರ್ವವಂತ್ರ್ಯಕ್ಷ್ಯ, ಸರ್ವವಂತ್ರ್ಯಕ್ಷ್ಯ, ಸರ್ವವಂತರ್ಕ್ಸ್, ಸರ್ವವಂತ್ರ್ಯಕ್ಷ್ಯ, ಸರ್ವವಂತರ್, ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರತಿಯ ಬಲದಿಂದ ಇದೇ ಪರಮಾತ್ರನಿಗೆ ಹುತ್ತು, ನೀರದಿಕಕೆ ಮೊದಲಾದ ಸಕಲದೋಪಗಳ ರಾಹಿತ್ಯವು ಶ್ರತಮಾಗುತ್ತಿವೆ. 'ಯ ಆತ್ಮಾ ಅಪತುತಮಾಮ್ರಾಜರೋ ವಿಮ್ಯಕ್ಷ್ಮುರ್ತಿ ಶೋರೋವರಿಪಘತ್ತಿನ್ನು ಪರಮಾತ್ರವನ್ನು ಮತ್ತು ತಿರ್ಮಾದಿ ಶ್ರತಿಯು ಕೂಡ ಪರಮಾತ್ರನಲ್ಲಿ ದೋಷರಾಹಿತ್ಯವನ್ನು ದೃಢಪಡಿಸುತ್ತಿದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಯಾವ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಯು ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಶ್ರಮ, ಚಂತೆ ಮೊದಲಾದ ದೋಷಗಳನ್ನು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾನೋ, ಅಂಥವಾಗೆ 'ಮೂರೋಪಹಪ್ 'ಎಂಬ ವಚನರಂತೆ ಪ್ರತಿಜಿಕ್ಷೆಯುಂದ ವ್ಯಾತಾತರೋಪವು ಪ್ರಾಪ್ತಮಾಗುತ್ತದೆ. 'ಅರ್ಕರಂ ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ನಿರ್ದೇಶಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಸಮರ್ಥನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಇದನ್ನೇ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ 'ಅರ್ಕಿಕಂ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ನಿರ್ದೇಶಿಸಿದ್ದಾರೆ.

#### ತತ್ರಪ್ರದೀಪ

#### ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಬೇಕಾದರೆ ದೋಷವು ಅನಿವಾರ್ಯವಲವೇ?

तत्वप्रदीपः – ननु ब्रह्मणोऽपि सर्वदा सृष्ट्यादिकरणात् श्रमः तत्र तत्रोपायादिचिन्ता च स्याद्वोकवत्, स्वविद्वेषिनिर्माणायुक्तिक्वेत्यत आइ – अधिकं तु भेदनिर्देशात् ॥ 'चिन्तादि' इत्यादिशब्दाद् विद्वेषिनिर्माणादिनाऽपि नास्य दोषो भवति । अधिकशक्तित्वात् निर्दोषगुणपूर्णदेयोपादेयरहितत्वात् ।

ಭ್ರಹ್ಮನೂ ಕೂಡ ನಿರಂತರ ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಲೇ ಇರುತ್ತಾನೆ. ತತ್ವಾಯುತ್ತವಾದ ಶ್ರಮವು ಆವರಿಗೆ ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಆಯಾ ಮನ್ನುಗಳನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುವಾಗ ಅದಕ್ಕೆ ಉಪಯೋಗಿಯಾದ ಉಪಯಾದಿಗಳ ಚಿಂತಗಳೂ ಕೂಡ ಅವರಿಗೆ ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಬೋಹುಗಳು ಕೂಡ ಅವರಿಗೆ ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಬೋಹುದಿ ಪ್ರಕ್ಷಿಯಲ್ಲಿ ಶ್ರಮಚಿಂತಾದಿಗಳು ಇದ್ದಂತೆ ಇವನನ್ನೂ ಕೂಡ ಇರುತ್ತವೆ. ಮತ್ತು ತಾನೇ ಎಲ್ಲವನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುವುದಾದಲ್ಲಿ, ಪ್ರೇತ್ತಾವಂತನಾದ ಆ ಭ್ರಹ್ಮನು ತನ್ನನ್ನು ದ್ವೇಷ ಮಾಡುವ ವ್ಯಕ್ತಿಯನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಲಾರ. ಆದರೆ ಬ್ರಹ್ಮನನ್ನು ದ್ವೇಷಿಸುವ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳು ಅನೇಕ ಮಂದಿ ಇದ್ದಾರೆ. ಇದೂ ಕೂಡ ಅಯುಕ್ರವಾಗುತ್ತದಲ್ಲವೇ? ಈ ಎಲ್ಲ ಪ್ರಕ್ಷೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸಲು 'ಅಧಿಕಂ ತು ಭೇದರಿದ್ದೇಹಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ. ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿರುವ 'ಚಂತಾದಿರೋಪಪ್ರಾಸ್ತಿತಿ' ಎಂಬಲ್ಲಿ ಅರಿಶಟ್ಟರಿಂದ ದ್ವೇಷಿಯನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುವುದೂ ಕೂಡ ಇವನಿಗೆ ದೋಷವಾಗುವುದಲ್ಲಿ ಎಂಬುದನ್ನು ಎತ್ತಿಸಿದೇಕು. ಶಕಂದರ ಇವನನ್ನು ದ್ವೇಷಿಸುವ ಯಾವ ವೃತ್ತಿ ಇದ್ದಾನೋ, ಆವರಿಗಿಂತಲೂ ಅಧಿಕಕಕ್ಷೆಯು ಭ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿದೆ. ನಿರ್ದುಷ್ಟವಾದ ಗುಣಪರಪೂರ್ಣತ್ವ, ಹೇರೋಪಾದೇಯರಹಿತತ್ವ, ಮೊದಲಾದ ಧರ್ಮಗಳು ಇವನಿನಲ್ಲಿರುವುದರಿಂದ ಯಾವುದೇ ದೋಷಕ್ಕೆ ಅವಶಾಶವಿಲ್ಲ.

#### ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿರುವ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯ

तत्त्वप्रदीपः - अल्पशक्तीनां हि दोषा भवेयुः । अधिकशक्तित्वमधिकं च प्रमाणतः प्रख्यापयिष्यति 'सर्वोपेता' इति ।। श्रोत्रादिशब्दैः सर्वश्रोतृत्वादिकमत्र विविक्षितं स्वातन्त्र्येण च । सङ्कोचकारणाभावात् मुख्यस्वीकारोपपतेः । नाश्रुतत्वश्रोतृत्वादिकं जीवानां युक्तम् । 'नान्योऽतोऽस्ति श्रोता' इत्यादि च स्वातन्त्र्यापेक्षया सुच्यते । 'एष त आत्मा अन्तर्याम्यमृतः' इत्युक्तेतोऽधिकत्वेन वैक्षकण्यनिर्देश एवापम् । भूतानामान्तरत्वं वाधिकशक्तित्वोपपादकं वैक्षकण्यम् । न हि दुःक्षिनां सर्वेषामन्तःस्यित्वा रमणमिषकशक्तित्वमन्तरेण सम्भवति ।

ಅಲ್ಪಶಕ್ತಿಯದ್ದಲ್ಲಿ ದೋಷಗಳಿಗೆ ಅವಕಾಶವಿದೆ. ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಅಧಿಕ ಶಕ್ತಿಯಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಅನೇಕ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ಮುಂದೆ 'ಸರ್ವೋಪೇತಾಚ ತದ್ದರ್ಶನಾತ್' ಎಂಬ ಶಬ್ದಮೂಲಕ್ಕಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥಿಸುತ್ತಾರೆ. ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರುವ ಶ್ರೋಡ್ರಾಧಿಶಬ್ದಗಳಿಂದ ಸರ್ವಶ್ರೋತೃತ್ವಾದಿಗಳು ವಿವಕ್ಷತವಾಗಿವೆ. ಮತ್ತು ಸ್ಥಾತಂತ್ರ್ಯೇಣ ಆ ಧರ್ಮಗಳು ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಸ್ವೇಕಾರ ಮಾಡುವುದು ಉಪಪನ್ನಮಾಗುತ್ತದೆ. ಜೀವರಲ್ಲಿ ಅತ್ಯುತತ್ವ ಹಾಗೂ ಶ್ರೋತೃತ್ವಗಳಿಂಬ ವಿರುಧ್ಯರರ್ಮಗಳು ಸರ್ವಥಾ ಯುಕ್ತಮಾಗುವುದಿಲ್ಲ. 'ನಾನ್ಕೋತೋನಿಸ್ತಿ ಶ್ರೋತ್ಯಾಗ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಸ್ಥಾತಂತ್ರ್ಯಾಪೇಕ್ನಂದ ಕೂಡಿಸಬೇಕು. ಸ್ವತಂತ್ರನಾದ ಶ್ರೋತ್ಯ ಎಂದರ ಬ್ರಹ್ಮನೊಬ್ಬನೇ ಆಗಿದ್ದಾನೆ. ಇತರರಲ್ಲರೂ ಅಸ್ವತಂತ್ರದಾದ ಶ್ರೋತ್ಯಗಳಾಗಿದ್ದಾರೆಂಬುದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

'ಎಷ ತ ಆತ್ಮಾ ಅಂತರ್ಯಾಮ್ಮಮೃತಃ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಳಿರುವುದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮಪ ಸಕಲರಲ್ಲಿಯೂ ಅಂತರ್ಯಾಮಿಯಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದಲೇ ಇವನಲ್ಲಿ ಆಧಿಕೃವಿದೆ. ಉಳದ ಜೀವರುಗಳಿಗಿಂತ ಇವರಲ್ಲಿರುವ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯದ ನಿರ್ದೇಶಕ್ಕೊಳ್ಳರ ಈ ಪ್ರತಿಯನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. 'ಭೂತಾನಾಂ ಅಂತರಪ್ರಕುಷಃ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಪ್ರತಿಯ ಸಕಲ ಭೂತಗಳಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮಮ ಅಂತರ್ಯಾಮಿಯಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಇದು ಅಧಿಕತಿಕೃತ್ವಕ್ಕೆ ಉಪಮಾದಕವಾಗಿದೆ. ಇದೇ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿರುವ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯವಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಏಕೆಂದರೆ ಸಕಲ ದುಖಗಳ ಒಳಗಡೆ ಕುಳತು, ಸುಖ ಪಡೆಬೇಕೆಂದರೆ ಅಧಿಕತ್ತಿ ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಅಂತರ ಎಂಬ ಪದದಿಂದ ಈ ಅಧಿಕೃತು ಸ್ವಕ್ಷವಾಗುತ್ತದೆ.

# ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಜೀವ-ಬ್ರಹ್ಮ ಇಬ್ಬರಲ್ಲೂ ದೋಷ ಸಮಾನವೆ?

तत्वप्रकाशिका -

यदि यत्किश्विषोषमात्रेण जीवकर्तृता निराक्रियते तर्हि ब्रह्मणोऽपि कर्तृत्वं न प्राप्नोति । तस्यापि श्रमादिदोषनियमात् । एवं च पक्षयोः साम्येऽनुभवादिसिद्धं जीवकर्तृत्वमेवाश्रयणीयमित्याञ्जद्वां परिहरत्सुत्रमुपन्यस्य व्याचष्टे – अधिकमिति ।।

ಒಂದು ವೇಳೆ ಯಾವುದೋ ಒಂದು ದೋಷ ಇರುವ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಕರ್ಕೃತ್ವನನ್ನು ನಿರಾಶರಣೆ ಮಾಡುವುದಾರೆ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಅವರಲ್ಲೂ ತ್ರಮಾದಿದುಂಪಗಳು ಪ್ರಾಪ್ತಮಗುತ್ತವೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಜೀವಪಕ್ಷ ಹಾಗೂ ಬ್ರಹ್ಮಪಕ್ಷಗಳಲ್ಲಿ ದೋಷವು ಸಮಾನವಾದಂತಾಯಿತು. ಹೀಗಿರುವಾಗ ನಮ್ಮ ಅನುಭವಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ ಜೀವನಲ್ಲೇ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಆಶ್ರಯಸಬೇಕು. ಈ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಪರಿಸಿ 'ಅಧಿಕಂ ತು' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ - ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹಿತಾಕರಣ ಅಹಿತಕರಣ ದೋಷಗಳಿರುವುದರಿಂದ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪುದರರೆಂದು ಜಮರ್ಥಿಸಲಾಯಿತು. ಹಾಗಾರರ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಕರ್ತ್ರತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಎಕೆಂದರೆ ಯಾರಲ್ಲಿ ಕರ್ತ್ಯವ್ರಯವನ್ನು ಹಿತಾಕರಣ, ಅಹಿತಕರಣ ದೋಷಗಳಿರುವುದರಿಂದ ಕರ್ತ್ಯಕ್ಕವನ್ನು ಒಪ್ಪಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲವೆಂಬುದು ಹೇಗೋ ಅದರಂತೆ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಶ್ರಮಾದಿ ದೋಷಗಳಿರುವುದರಿಂದ ಕರ್ತ್ಯಕ್ಕವನ್ನು ಒಪ್ಪಲು ಆಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಸಮಾನವಾಗಿದೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಅನುಭವಿಸುವುವಾದ ಜೀವಕರ್ತ್ಯತ್ವಪಕ್ಷವನ್ನೇ ಆಶ್ರಯಸುವುದು ಸಮಾಜಾನುವುದು ಸಮಾನವಾಗಿದೆ. ಈ ಆಶಂತೆಯ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ "ಅಧಿಕಂತು ಭೇದನಿರ್ದೇಹಾತ" ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ.

#### ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ತು' ಶಬ್ದದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

तत्वप्रकाशिका – तुशब्दः साम्यव्यावर्तकः । भवेद् ब्रह्मप्रतिवन्या जीवस्य कर्तृत्वसमर्थनम् । यदि ब्रह्मणि श्रमचिन्तासाधनस्मरणदुःखादिदोषा भवेयुः । न च ते तत्र सन्ति । श्रुतिषु तस्य सर्वेभ्योऽस्विलश्रोतृत्वान्तर्याप्ति विश्वनायायतीततत्त्वायतिशयस्य निर्देशात् । न क्षेवं विधस्य ते दोषाः शक्षितुमपि शक्यन्त इति भावः ॥ २३ ॥

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ತು ಶಬ್ಧವು ಜೀವಪಕ್ಷ ಹಾಗೂ ಬ್ರಹ್ಮಪಕ್ಷಗಳಲ್ಲಿ ದೋಷಸಾಮ್ಯವನ್ನು ವ್ಯಾವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಬ್ರಹ್ಮಪ್ರತಿಬಂಧಿಯಿಂದ ಜೀವನಿಗೆ ಕತ್ಯಕತ್ವವನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸಬಹುದಿತ್ತು. ಒಂದು ವೇಳೆ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಶ್ರಮ, ಚಿಂತೆ ಇವುಗಳಿಂದ ಉಂಟಾಗುವ ದುಖಾದಿರೋಷಗಳು ಇದ್ದಿದ್ದರೆ ಆಗ ಬ್ರಹ್ಮನ ಪ್ರತಿಬಂಧಿಯಿಂದ ಜೀವನ ಕರ್ತ್ಯಕ್ರವನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸಬಹುದಿತ್ತು. ಆದರೆ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಶ್ರಮಾದಿ ದೋಷಗಳು ಇರಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಎಲ್ಲಾ ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಅವಿಲಶ್ರೋತೃತ್ವ ಅಂತರ್ಯಾಮಿತ್ವ. ಈ ಧರ್ಮಗಳು ಉಳಿದವರೆಲ್ಲರಿಗಿಂತಲೂ ಅತ್ಯತಿತೆಯವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ. ಇಂಥ ಗುಣವುಳ್ಳ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಸ್ಥರಣೆ, ದುಃಖ ಮೊದಲಾದ ದೋಷಗಳನ್ನು ಶಂಣೆ ಮಾಡಲು ಕೂಡ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ.

ವಿವರಣೆ - 'ನ ಚ ಬ್ರಹ್ಮಣ: ಶ್ರಮಚಿಂತಾದಿರೋಷಪ್ರಾಪ್ತಿ;' ಎಂಬುದಾಗಿ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಶ್ರಮ ಚಿಂತೆ ಮೊದಲಾದ ರೊಷಗಳಿಗೆ ಅವಕಾಶ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಿರುವರು. ಈ ವಿಷಯವು ಸೂತ್ರಕಾರಂಗೆ ಹೇಗೆ ಸಮ್ಮಕ್ಕೆ ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ 'ತು ಪುಜ್ಞ ಸಾಮ್ಮವ್ಯಾವರ್ತಕ್ಕೆ: ಎಂಬುದಾಗಿ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ತು ಶಬ್ಧವು ಜೀವನಲ್ಲಿರುವ ಶ್ರಮ ಚಿಂತಾದಿ ರೋಷಗಳು ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಸೂಚನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವರಂತೆ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಅಕ್ಷೇಷವು ಸಮಾನವೆಂದು ಹೇಳಬಾರರು.

ಚಿಂತೆಗೆ ಕಾರಣವಾದ ಸ್ವರಣೆ ಮೊದಲಾದ ದೋಷಗಳು ಸರ್ವಜ್ಞನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ದುಖವೆಂಬ ರೋಷದಿದ್ದರೆ ಆನಂದೋದ್ಯಣಿಕೊಂದ ಸರ್ವನಿಯಾಮಣ್ಣ ಮೊದಲಾದ ಯುಕ್ತಿಗಳು ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲ. ಬ್ರಷ್ಟನಲ್ಲಿ ಅಖಿಲಾಶ್ರೋತ್ಪತ್ವ , ಅಂತರ್ಯಾಮಿತ್ವ, ಮೊದಲಾದ ಗುಣಗಳನ್ನು ಶ್ರತಿಯು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ದೋಷಗಳನ್ನು ಶಂಕೆ ಮಾಡಲೂ ಕೂಡ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಟೀಕೆಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

#### ಭಾವದೀಪ

## ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಅರ್ಥವು ಉತ್ತೂತ್ರಿತವಲ್ಲ.

भावदीपः – ॥ अधिकं तु भेदिनिर्देशात् ॥ २३ ॥ सौत्रतुगब्दव्यावत्यं व्यञ्जयत्रवतारयति। यदि यत्किञ्जिदिति। न च ब्रह्मणः श्रमचित्तादिदोषप्राप्तिरिति भाष्यमुत्सूत्रमिति भ्रमनिरासायाह – तुशब्द इति। एतमेवार्थं भाष्यविवरणेन व्यनिक। भ्रवेदिति। आदिपदार्थोक्तिः साधनेत्यादि। आत्मेत्यस्यार्थं अन्तर्वामित्वेति॥ २३ ॥

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ತು'ಶಬ್ದದಿಂದ ಪರಿಹಾರವಾಗುವ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ಸ್ವಷ್ಟಡಿಸುವ ಮೂಲಕ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಆವತಾರಿಕೆ ನೀಡಲು 'ಯದಿ ಯತ್ನಿಂಚಿತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕಾವಾಕ್ಕವು ಹೊರಟದೆ.

ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಶ್ರಮ, ಚಿಂತೆ ಮೊದಲಾದ ದೋಷಗಳನ್ನು ಆಕ್ಟಿದ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಇದು ಉತ್ಪೂತಿಸವಾಗಿದೆಯಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಭ್ರಾಂತಿಯ ನಿರಾಸಕ್ಕೊಡ್ಡರ 'ತು ಶಬ್ದ ಸಾಮ್ಯವ್ಯಾವರ್ತಗು' ಎಂಬುದಾಗಿ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದೇ ಅರ್ಥವನ್ನು ಭಾಷ್ಠವನ್ನು ವಿವರಿಸುವುದರ ಮೂರಕ ಸ್ಪಷ್ಟವರ್ಡಲು 'ಭವೇಶ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕಾವಾಕ್ಯವು ಹೊರಟಿದೆ. ಭಾಷ್ಟವಲ್ಲಿ 'ಶ್ರಮತಿಸಿಕಾದಿ ದೋಷವಾಶ್ರಿಟ್ಟಿ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ, ಇಲ್ಲಿರುವ ಆರಿವರದಿಂದ ಸಾಧನಸ್ಥರಣದುಬಾದಿ ದೋಷಗಳನ್ನು ವಿವರ್ಷಿಸುವಣೆಯ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ತಿಳಿಸಿರುತ್ತಾರೆ. ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿರುವ 'ಅತ್ಯಾ' ಎಂಬ ಶಬ್ದದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ 'ಅಂತರ್ಯಾಸ್ ಎಂಬ ಪದದಿಂದ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

'ಅಶ್ಮಾದಿವಚ್ಚ ತದನುಪಪತ್ತಿಃ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

# ब्रह्मसूत्रम् – अश्मादिवच तदनुपपत्तिः ॥

ಜೀವನು ಚೀತನನಾಗಿದ್ದರೂ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃವಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಜಡವಾದ ಕಲ್ಲಿನಂತೆ ಅಸ್ವತಂತ್ರನಾಗಿದ್ದಾನೆ.

ಅರ್ಥ -- 'ಚ' ಶಬ್ದವು 'ಅಪಿ' ಶಬ್ದದ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ. 'ಅಶ್ಕಾಧಿವತ್' ಜಡವಾದ ಕಲ್ಲಿನಂತೆ ಜೀವನು ಚೇತನನಾಗಿದ್ದರೂ, ತದನುವಪತ್ರೀ = ಅಸ್ವತಂತ್ರನಾದ್ದರಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ಕೃತ್ಯವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ

## ಜೀವನಲ್ಲಿ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವೇ ಇದೆ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – ।। अझ्मादिवच तदनुपपत्तिः ।।३।।

# चेतनत्वेऽप्यक्सादिवदस्वतन्त्रत्वात् स्वतः कर्तृत्वानुपपत्तिर्जीवस्य ।

ಅನುವಾದ - ಪರಮಾತ್ಮನು ಹೇಗೆ ಬೇತನನಾಗಿದ್ದಾನೋ ಅದರಂತೆ ಜೀವಾತ್ಮನೂ ಕೂಡ ಚೇತನನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಜೀವನಿಗೆ ಕಲ್ಲಿನಂತೆ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವಿದೆ. ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ವವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಚೇತನನಾದ್ದರಿಂದ ಪರಮಾತ್ಮನು ಹೇಗೆ ಮತ್ತೊಂದರ ಅಪೇಕ್ಷ ಇಲ್ಲರವನಾಗಿದ್ದಾನು, ಅದರಂತೆ ಜೀವನೂ ಕುಡಿ ಮತ್ತೊಂದರ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಇಲ್ಲರವನಾಗಿದ್ದಾನು, ಆದ್ದರಿಂದ ಏಕೆ ಕರ್ತೃವಾಗಬಾರದು ? ಎಂಬ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು ಪರಹರಿಸಲು ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರ ಹೊರಟಿದೆ. ಜೀವಸ್ಥ = ಜೀವನಿಗೆ, ಚೇವಣತ್ವೇನಿ = ಚೈತನ್ನವಿದ್ದರೂ, ಅಕ್ಕಾದಿವತ್ = ಕಲ್ಲು ಮೊದಲಾದ ಜಡಪದಾರ್ಥ-ಗಳಂತೆ, ಅಸ್ವತಂತ್ರಸ್ವಾತ್ = ಸ್ವತಂತ್ರ್ಯವಿಲ್ಲದೆ ಕಾರಣ ಸ್ವತಃ ಮತ್ತೊಂದರ ಅವೇಕ್ಷೆಯಲ್ಲದೆ, ಕರ್ತೃತ್ಯಾಮಪಪತ್ರು = ಕರ್ತೃತ್ಯವು ಕೂಡುವದಿಲ ಪಕ್ಷೆಯಲ್ಲದೆ, ಕರ್ತೃತ್ಯಾಮಪಪತ್ರು = ಕರ್ತೃತ್ಯವು ಕೂಡುವದಿಲ ಪಕ್ಷೆಯಲ್ಲದೆ,

#### ಬೊಂಬೆಯಂತೆ ಜೀವ

#### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् -

यथा दारुमयीं योषां नरः स्थिरसमाहितः । इङ्गयत्यङ्गमङ्गानि तथा राजन्निमाः प्रजाः ।। इति च भारते ।।३।।

ಅನುವಾದ - ಮಹಾಭಾರತದಲ್ಲಿ ಜೀವನಿಗೆ ಕರ್ತೃತ್ವವಿಲ್ಲವೆಂದು ಸಾಧಿಸಲಾಗಿದೆ-

ಎಲೈ ಜನಮೇಜಯರಾಜನೇ! ಏಕಾಗ್ರತೆಯನ್ನು ಹೊಂದಿ ಒಬ್ಬ ವೃತ್ತಿಯು ಮರದ ಹೆಣ್ಣುಗೊಂಬೆಯನ್ನು ಹೇಗೆ ಕುಣಿಸುತ್ತಾನೋ ಅಥವಾ ತನ್ನ ಇಚ್ಛೆ ಬಂದಂತೆ ಕೈಕಾಲುಗಳನ್ನ ಅಲ್ಲಾಡಿಸುತ್ತಾನೋ ಅದರಂತೆ ಪರಮಾತ್ಮನು ಎಲ್ಲಾ ಜೀವರನ್ನು ವಿಯಂತ್ರಣ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವೆಂಬ ಹೇತುವಿಗೆ ಅಸಿದ್ಧಿಯನ್ನು ಆತಂತಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ರಾಜಕ ಜನಮೇಜಯರಾಜನೇ! ಯಕ್ಕಾ : ಯಾವ್ ರೀತಿಯಾಗಿ, ಸ್ಥಿರಗಮಾಹಿತ: : ಚಾಂತಲ್ನವನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಮನಸ್ಸಿನ ವಿಕಾಗ್ರತೆಯುಂದ ತಾನು ಮಾಡುವ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ತೀದ್ರ ಮನಸ್ಸುಳ್ಳರನಾರ, ಪರ್ಕ ಮನುಷ್ಯನು, ದಾರುಮಯೀಂ ಯೋಷಾಂ : ಮರದ ಹೆಣ್ಣುಪ್ರತಿಮೆಯನ್ನು, ಇಂಗಡು : ಕುಣಿಸುತ್ತಾನೋ, ಅರ್ಥ ಪರಿತಿಯಾಗಿ, ನರಂ ಮನುಷ್ಯನು, ಅಂಗಂ : ತನ್ನ ಕೈಕಾಲುಗಳನ್ನು, ಅಂಗಾನಿ : ಬೆರಳು ಮೊದಲಾದವುಗಳನ್ನು, ಇಂಗಾನಿ : ಬೆರಳು ಮೊದಲಾದವುಗಳನ್ನು, ಇಂಗಾನಿ : ಅರ್ಲಿ ರೀತಿಯಾಗಿ, ನರಂ : ಮನುಷ್ಯನು, ಅರ್ಗಿ ಪರಿತಿಯಾಗಿ, ನರಂ : ಮನುಷ್ಯನು, ಅರ್ಗಿ ಪರಿತಿಯಾಗಿ, ನರಂ ಪರಿತಿಯಾಗಿ, ತರ್ಮ : ಆರೇ ರೀತಿಯಾಗಿ, ನರಂ ಪರಿತಿಯಾಗಿ, ಪ್ರತಿಯಾಗಿ, ಪರಿತಿಯಾಗಿ, ಪರಿತಿಯಾಗಿ, ಪ್ರತಿಯಾಗಿ, ಪರಿತಿಯಾಗಿ, ಪ್ರತಿಯಾಗಿ, ಪ್ರತಿಯಾಗಿ, ಪ್ರತಿಯಾಗಿ, ಪ್ರತಿಯಾಗಿ, ಪ

# ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

ಜೀವಾಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯದಲ್ಲಿ ದಾರ್ಢ್ಯ

सत्तर्करीपाविकः – जीवास्वातन्त्रयं यदुक्तं इढीकरोति – अस्मादिवत् इत्यादिना ।। चेतनप्रेरिताचेतनदृष्टान्तेन जीवानाम् ईशप्रेर्यत्वे प्रमाणमाह – ययेति ।। नरो यथा दारुमयीं योषां नियमति । तदङ्गानि च इङ्गयति तथा इरिः इङ्गयति इमाः प्रजाः इत्यर्थः ।।

ಜೀವನಲ್ಲಿ ಈ ಹಿಂದೆ ಆಸ್ಕಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನು ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡಲಾಯಿತು. ಆದನ್ನೇ ದೃಢಪಡಿಸಲು 'ಆಶ್ಕಾಧಿವಚ್ಚ' ಇತ್ಯಾಧಿ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ. ಆಚೇತನವಾದ ಗೊಂಚೆಯು ಚೇತನೊಂದ ಪ್ರೇರತವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದರಂತೆ ಜೀವರುಗಳು ಈಚ್ಚರನಿಂದ ಪ್ರೇರತವಾಗುವುದೆ. ಅದರಂತೆ ಜೀವರುಗಳು ಈಚ್ಚರನಿಂದ ಪ್ರೇರತವಾಗುವುದೆ. ಈ ಹಿನ್ನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಮನುಷ್ಯನು ಹೇಗೆ ಮರದ ಹೆಣ್ಣು ಬೊಂಬೆಯನ್ನು ನಿಯಮನ ಮಾಡುತ್ತಾನೋ, ಅದರಂತೆ ಪರಮಾತ್ರಮ ಸಕಲಜೀವರನ್ನು ನಿಯಮನ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಆ ಮರದ ಹೆಣ್ಣು ಬೊಂಬೆಯಲ್ಲಿರುವ ಮನುಷ್ಯನು ತನ್ನ ಕೈಕಾಲುಗಳನ್ನು ಅಲುಗಾಡಿಸಿದಾಗ ಆ ಗೊಂಬೆಯೂ ಕೂಡ ಅಲುಗಾಡುತ್ತದೆ. ಅದರಂತೆ ಶ್ರೀಹರಿಯು ಈ ಎಲ್ಲ ಪ್ರಜೆಗಳನ್ನು ನಿಯಂತ್ರಣ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ.

## ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

#### ಜೀವರುಗಳಲ್ಲಿ ಸ್ವಲ್ಪವೂ ಕರ್ತೃತ್ವವಿಲ್ಲ

तत्वप्रदीपः – ननु यदस्मादीनां कर्तृत्वविरोध्यचेतनत्वं न तत् जीवानामस्ति । तस्माद् वैलक्षण्यात् तेभ्योऽधिकशक्तित्वात् कर्तृत्वं च स्यात्, इत्यत आइ – अस्मादिवच तदनुपपत्तिः ।। यद्यपि 'चेतनत्वविशेषस्तपाऽधि पारतन्त्र्ये न कस्चिद्विशेषः' इत्यिभिप्रेत्य अस्मदावांदिकमुराहरन् । अस्मादिवदल्यमपि न स्वतः कर्तृत्वम् । किं पुनर्जगद्विषयमिति ।

ಕಲ್ಲು ಮೊದಲಾದವುಗಳಲ್ಲಿ ಕರ್ತೃತ್ಯಕ್ಕೆ ವಿರೋಧಿಯಾದ ಅಚೇತನತ್ವವಿದೆ. ಇಂಥ ಅಚೇತನ್ವವು ಜೀವರುಗಳಿಗೆ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಜಡಪದಾರ್ಥಗಳಿಗಿಂತ ವೈಲಕ್ಷ್ಣವು ಜೀವರುಗಳಿಗೆ ಇದೆ. ಜಡಪದಾರ್ಥಗಳಿಗಿಂತ ಅಧಿಕಶಕ್ರಿಯು ಇರುವ ಕಾರಣ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಬರಬಹುದಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸಲು 'ಆಶ್ವಾದಿವಚ್ಚೆ ತದನುಪಪತ್ರಿ;' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ ವಾಕ್ಯವು ಹೊರಟದೆ.

ವಾಸ್ತವಿಕವಾಗಿ ಜೀವರುಗಳಲ್ಲಿ ಚೀತನತ್ವವೆಂಬ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯವಿದೆ. ಜಡಪದಾರ್ಥಗಳಲ್ಲಿ ಈ ಚೀತನತ್ವವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಪಾರತಂತ್ರ್ಯವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಜೀವ ಹಾಗೂ ಜಡಪದಾರ್ಥಗಳಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯವಿಲ್ಲ. ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ ಅಶ್ಕಾದಿಗಳ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ.

ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಹೀಗೂ ಅರ್ಥ ಮಾಡಬಹುದು - ಆಶ್ಕಾರಿಗಳಂತೆ ಸ್ವಲ್ಪವೂ ಕೂಡ ಸ್ವತಃ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಜೀವರುಗಳಲ್ಲಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಸಮಸ್ತ ಜಗದ್ವಿಷಯಕವಾದ ಕರ್ತೃತ್ತ ಬರುವುದು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ ?

ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವೆಂಬ ಹೇತುವಿಗೆ ಅಸಿದ್ದಿದೋಷವಿಲ್ಲ

तत्त्वप्रदीपः – समाहितम् = समाधानम् । 'नपुंसके भावे क्तः' इति सूत्राद् भावेऽपि क्तप्रत्ययदर्शनात् । स्थिरसमाधान इत्यर्थः । अङ्गं = हस्तादि,

# अङ्गानि = अङ्गुल्यादीनि । न चास्वतन्त्र्याद् इत्यसिद्धो हेतुः । हिताकरणादिना साधितत्वात् । आनुभविकत्वाच सर्वस्य ।।

'ಸಮಾಹಿತ' ಶಬ್ದಕ್ಕೆ 'ಸಮಾಧಾನ' ಎಂದರ್ಥ. 'ಸಪುರಸರ್ಕೆ ಭಾವೇ ಕ್ರ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಭಾವಾರ್ಥದಲ್ಲೂ ಕೂಡ 'ಕ್ರ' ಪ್ರಕ್ಕೆಯ ಬರುವುದು ಕಂಡಿದೆ. ಸ್ಥಿರಸಮಾಧಾನಪುಕ್ರವನು ಎಂಬುದು ಇದರ ಅರ್ಥ. (ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಚಾಂಚಲ್ಟವನ್ನು ಬಟ್ಟು ಸಮಾಧಾನಚಿತ್ರದಿಂದ ಮರದ ಬೊಂದೆಯನ್ನು ಚಾಲನೆ ಮಾಡಿದಾಗ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯು) 'ಅಂಗ' ಶಬ್ದರಿಂದ ಹಸ್ತಾದಿಗಳನ್ನು, 'ಅಂಗಾನಿ' ಎಂಬ ಶಬ್ದರಿಂದ ಬೆರಳು ಮೊದಲಾದಪುಗಳನ್ನು ವಿದ್ಯಕ್ಷಬೇಕು. ಅಸ್ವತಂತ್ರತ್ವ ಎಂಬ ಹೇತುವಿನಿಂದ ಸ್ಥಾಭಾವಿಕ ಕರ್ತೈತ್ವಿಲ್ಲವೆಂದು ಸಾಧನೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ಈ ಹೇತುವೇ ಅಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ ಅಲ್ಲವೇ? ಎಂದು ಪ್ರಕ್ಷಿಸಬಾರರು. ಹಿತಾಕರಣಾದಿಹೇತುಗಳಿಂದ ಈ ಹಿಂದೆ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನು ಜೀವರುಗಳಲ್ಲಿ ಸಾಧನೆ ಮಾಡಿದ್ದಾಗಿದೆ. ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೇ ಸಕಲ ಜೀವರುಗಳಿಗೂ ತಾವು ಅಸ್ವತಂತ್ರದಾಗಿದ್ದೇವೆ ಎಂಬ ಅನುಭವವೂ ಕೂಡ ಇರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಹೇತ್ರಸಿದ್ದಿಗೆ ಅವಕಾತವಿಲ್ಲ.

# ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಅನುಮಾನದಿಂದ ಜೀವನಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ವದ ಪ್ರತಿಪಾದನೆ-ಹಾಗೂ ನಿರಾಕರಣೆ

तत्वप्रकाशिका – अथापि जीवोऽन्यनिरपेक्षतया कर्ता चेतनत्वादीश्वरवदिति किं न स्यात्। न चेश्वराभ्युपगमानभ्युपगमाभ्यां विरोध: । परसिद्धेनैव न्यायेन परस्य बोधनादित्याशङ्कां परिहरत्स्त्रमुपन्यस्य व्याचष्टे – अस्मादिवबेति ।।

ಆದರೂ ಅಧಿಕ ಆಕ್ಟೇಷಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿದೆ - ಮತ್ತೊಬ್ಬರ ಆಪೇಕ್ಷೆಯನ್ನು ಹೊಂದಿದ ಜೀವನು ಕರ್ತ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು 'ಜೀವ: ಅನ್ನನಿರಪೇಕ್ಷತಯಾ ಕರ್ತಾ, ಚೀತನಶ್ವಾತ್ ಈಶ್ವರವತ್' ಈಶ್ವರನು ಚೀತನವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಹಾಗೂ ಮತ್ತೊಬ್ಬರನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡದೆ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಕರ್ತ್ಯ ಆಗಿದ್ದಾನೆ. ಅದರಂತೆ ಜೀವನು ಚೀತನವಾಗಿದ್ದರಿಂದ ಅನ್ನನಿರಪೇಕ್ಷನಾಗಿ

#### **ತತ್ವಪ್ರದೀಪ**

#### ಜೀವರುಗಳಲ್ಲಿ ಸ್ವಲ್ಪವೂ ಕರ್ತೃತ್ವವಿಲ್ಲ

तत्वप्रदीपः – ननु यदस्मादीनां कर्तृत्वविरोध्यचेतनत्वं न तत् जीवानामस्ति । तस्माद् वैरुक्षण्यात् तेभ्योऽधिकशक्तित्वात् कर्तृत्वं च स्यात्, इत्यत आइ – अस्मादिवच तरनुपपतिः ॥ ययपि 'चेतनत्ववित्रेयस्तयाऽधि पारतन्त्र्ये न कस्चिद्धिशेषः' इत्यभिप्रेत्य अस्मदावंदिकमुराइरन् । अस्मादिवदत्यमपि न स्वतः कर्तृत्वम् । किं पुनर्जगद्विषयमिति ।

ಕಲ್ಲು ಮೊದಲಾದವುಗಳಲ್ಲಿ ಕರ್ತೃತ್ವಕ್ಕೆ ವಿರೋಧಿಯಾದ ಅಚೇತನತ್ವವಿದೆ. ಇಂಥ ಅಚೇತವೃತ್ತು ಜೀವರುಗಳಿಗೆ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಜಡಪದಾರ್ಥಗಳಿಗಿಂತ ವೈರಕ್ಷಣ್ಯವು ಜೀವರುಗಳಿಗೆ ಇದೆ. ಜಡಪದಾರ್ಥಗಳಿಗಿಂತ ಅಧಿಕಶಕ್ರಿಯು ಇರುವ ಕಾರಣ ಕರ್ತೃತ್ರವು ಬರಒಹುದಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸಲು 'ಆಕ್ಕಾದಿವಚ್ಚ ತದನುಪಪತ್ರಿ;' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಠ ವಾಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ.

ವಾಸ್ಕವಿಕವಾಗಿ ಜೀವರುಗಳಲ್ಲಿ ಚೇತನತ್ವವಂಬ ವೃಶಿಷ್ಟ್ವವಿದೆ. ಜಡಪದಾರ್ಥಗಳಲ್ಲಿ ಈ ಚೇತನತ್ವವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಪಾರತಂತ್ರ್ಯವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಜೀವ ಹಾಗೂ ಜಡಪದಾರ್ಥಗಳಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯವಿಲ್ಲ. ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ ಅತ್ಘಾದಿಗಳ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ.

ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಹೀಗೂ ಅರ್ಥ ಮಾಡಬಹುದು - ಅತ್ಕಾರಿಗಳಂತೆ ಸ್ವಲ್ಪವೂ ಕೂಡ ಸ್ವತಃ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಜೀವರುಗಳಲ್ಲಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಸಮಸ್ತ ಜಗದ್ವಿಷಯಕವಾದ ಕರ್ತೃತ್ವ ಬರುವುದು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ ?

#### ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವೆಂಬ ಹೇತುವಿಗೆ ಅಸಿದ್ದಿದೋಷವಿಲ್ಲ

तत्वप्रदीपः – समाहितम् = समाधानम् । 'नपुंसके भावे कः' इति स्त्राद् भावेऽपि क्तप्रत्ययदर्शनात् । स्थिरसमाधान इत्यर्थः । अङ्गं = हस्तादि,

# अङ्गानि = अङ्गुल्यादीनि । न चास्वतन्त्र्याद् इत्यसिद्धो हेतुः । हिताकरणादिना साधितत्वात् । आनुभविकत्वाच सर्वस्य ।।

'ಸಮಾಹಿತ' ಶಬ್ದಕ್ಕೆ 'ಸಮಾಧಾನ' ಎಂದರ್ಥ. 'ಸಪುಸರ್ಕೆ ಭಾವೇ ಕ್ಷ್ಯ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಭಾವಾರ್ಥದಲ್ಲೂ ಕೂಡ 'ಕ್ತ' ಪ್ರತ್ಯೆಯ ಬರುವುದು ಕಂಡಿದೆ. ಸ್ಥಿರಸಮಾಧಾನವುಳ್ಳವನು ಎಂಬುದು ಇದರ ಅಥಕ್. (ಮನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಚಾಂಚಲ್ಕವನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಸಮಾಧಾನಚಿತ್ರದಿಂದ ಮರದ ಬೊಂಬೆಯನ್ನು ಚಾಲನೆ ಮಾಡಿದಾಗ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅಥಫ್ರಾಯ,) 'ಅಂಗ' ಶಸ್ವದಿಂದ ಹೆಸ್ತಾದಿಗಳನ್ನು, 'ಅಂಗಾನಿ' ಎಂಬ ಶಬ್ದದಿಂದ ಬೆರಳು ಮೊದಲಾದವುಗಳನ್ನು ವಿವರ್ಧಸವೇಕು. ಅಸ್ವತಂತ್ರತ್ವ ಎಂಬ ಹೇತುದಿನಿಂದ ಸ್ಥಾಭಾವಿಕ ಕರ್ತೃತ್ವವಿಲ್ಲವೆಂದು ಸಾಧನೆ ಮೂಡಲಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ಈ ಹೇಡುವೇ ಅಸ್ಥವಾಗಿದೆ ಅಲ್ಲವೇ?' ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನಿಸವಾದರು. ಹಿತಾಕರಣಾದಿಹೇಡುಗಳಿಂದ ಈ ಹಿಂದೆ ಅಸ್ಥಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನು ಜೀವರುಗಳಲ್ಲಿ ಸಾಧನೆ ಮಾಡಿದ್ದಾಗಿದೆ. ಆಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೇ ಸಕಲ ಜೀವರುಗಳಿಗೂ ತಾವು ಅಸ್ವತಂತ್ರಯಾಗಿದ್ದೇವೆ ಎಂಬ ಅನುಭವವೂ ಕೂಡ ಇರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಹೇಡ್ರಸಿದ್ದಿಗೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ.

# ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಅನುಮಾನದಿಂದ ಜೀವನಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ವದ ಪ್ರತಿಪಾದನೆ-ಹಾಗೂ ನಿರಾಕರಣೆ

तत्वप्रकाशिका – अथापि जीवोऽन्यनिरपेक्षतया कर्ता चेतनत्वादीश्वरविदिति किं न स्यात्। न चेश्वराभ्युपगमानभ्युपगमाभ्यां विरोध: । परसिद्धेनैव न्यायेन परस्य बोधनादित्याशङ्कां परिहरत्सूत्रमुपन्यस्य व्याचष्टे – अस्मादिवचेति ।।

ಆದರೂ ಅಧಿಕ ಆಕ್ಟೇಪಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿದೆ - ಮತ್ತೊಬ್ಬರ ಅಪೇಕ್ಷೆಯನ್ನು ಹೊಂದಿದ ಜೀವನು ಕರ್ತ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು 'ಜೀವ: ಅನ್ಯನಿರಪೇಕ್ಷತಯಾ ಕರ್ತಾ, ಚೀತನತ್ತಾತ್ ಈಶ್ವರವತ್' ಈಶ್ವರನು ಚೀತನನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಹಾಗೂ ಮತ್ತೊಬ್ಬರನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡದೆ ಸೃತಂತ್ರವಾಗಿ ಕರ್ತ್ಯ ಆಗಿದ್ದಾನೆ. ಅದರಂತೆ ಜೀವನು ಚೀತನನಾಗಿದ್ದರಿಂದ ಅನ್ಯನಿರಪೇಕ್ಷನಾಗಿ ಕರ್ತ್ಯ ಆಗಲೇಬೇಕು ಎಂದು ಸಾಧಿಸುತ್ತೇವೆ. ಹೀಗೆ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಮಾಡಿದಾಗ ದೃಷ್ಟಾಂತಭೂತನಾದ ಈಶ್ವರನನ್ನು ಒಪ್ಪಿದ್ದರೋ ಒಪ್ಪಿಲ್ಪವೋ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಸಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಪರಸಿದ್ಧವಾದ ನ್ಯಾಯದಿಂದಲೇ ಪರನಿಗೆ ಶಂಕೆ ಮಾಡಬಹುದು. ಈ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು 'ಅಷ್ಟಾದಿವಚ್ಚ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ - 'ಜೀವೇ ಅನ್ನನಿರವೇಕ್ಷಕ್ರಯಾ ಕರ್ತಾ ಚೇತನತ್ತಾತ್ ಈಶ್ವರವತ್' ಎಂಬ ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಂತನಾದ ಈಶ್ವರನನ್ನು ಒಪ್ಪಲ್ಪಾಗಿರಯೋ ಅಥವಾ ಒಪ್ಪಿಲ್ವನ್ನು ಒಪ್ಪತ್ರೇವರು ಉತ್ತರಿಸಿದರೆ ಅಂತಹ ಈಶ್ವರನನ್ನು ಒಪ್ಪತ್ರೇವರು ಉತ್ತರಿಸಿದರೆ ಅಂತಹ ಈಶ್ವರನನ್ನು ಒಪ್ಪತ್ರೇವರು ಉತ್ತರಿಸಿದರೆ ಅಂತಹ ಈಶ್ವರನನ್ನು ಒಪ್ಪವ್ರವಾಗುವಾಗಲೇ ಸ್ವತಂತ್ರಕತ್ತ್ ಎಂದೇ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತಾನೆ. ಆಗ ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕತ್ತ್ ಎಂದೇ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತಾನೆ. ಆಗ ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕತ್ತ್ ಎಂದು ನಿಮಗೆ ಸಮರ್ಥಿಸಲು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಒಂದು ವೇಳೆ ಈಶ್ವರನನ್ನು ಒಪ್ಪದೇ ಹೂದರೆ ಆಗ 'ಈಶ್ವರವತ್ತ್' ಎಂಬ ದೃಷ್ಟಾಂತವು ಸಿದ್ಧವಾಗದ ಕಾರಣ ಅನುಮಾನದಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಜೀವನಲ್ಲಿ ಸಾಧಿಸಲು ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಈಶ್ವರನನ್ನು ಒಪ್ಪದರೂ ಒಪ್ಪದಿದ್ವರಿದ ಜೀವನ ಸ್ವತಂತ್ರಕತ್ಷ್ಯಕ್ರವು ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಆಕ್ಷೇಪದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ಜೀವ: ಆನ್ಪನಿರಪೇಸ್ತೆಯೂ ಕರ್ತಾ ಚೀತನತ್ವಾತ" ಎಂಬುದನ್ನು ಸಾಧನಾನುಮಾನ ಎಂದು ಕಿಳಯುವರದು. 'ಪರಸೀವೃಷ್ಟಾಯನ' ಎಂಬ ಟೀಕೆಯ ಮಾತಿನಿಂದ ಇದು ರೂಪಣಾನುಮಾನ ಎಂದು ಕಿಳಿಯುತ್ತದೆ. 'ಯದಿ ಅಕ್ಷರಃ ಅಷ್ಟಾನಪೇಸ್ಟೆಯಾ ಜಗತ್ ಕರ್ತಾ ಕರ್ಟ್ನ ಚೀವನತ್ತಾವೀಪಾತ್ ಜೀವೋಪಿ ತಪ್ಪವ ಜಗತ್ ಕರ್ತಾ ಸ್ಥಾತ್ 'ಒಂದು ವೇಲೆ ಈಶ್ವರಮ ಸೃತಂತ್ರವಾಗಿ ಜಗತ್ ಕರ್ತ್ನ ಆದರೆ ಚೀತನತ್ವವು ಸಮಾನವಾದ್ದರಿಂದ ಜೀವನೂ ಕೂಡ ಹಾಗೆಯೇ ಜಗತ್ ಕರ್ತ್ನ ಆಗಬೇಕಾದೀತು ಎಂಬುದಾಗಿ ಪರಸೀವೃವಾದ ನ್ಯಾಯದಿಂದಲೇ ಪರಸನ್ನು ರೂಪಿಸುವ ರೂಪಣಾನುಮಾನವಿದು.

ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಹೇತುವಿನಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ವವಿಲ್ಲವೆಂದು ಸಾಧನೆ

तत्वप्रकाशिका – न चेतनत्वहेतुना जीवस्यान्यानपेक्षकर्तृत्वं साध्यम्। अस्वातन्त्र्येण हेतुना अस्मादिवत्तदभावस्यापि साधियतुं शक्यत्वात् । स्वतन्त्रो ह्यन्यनिरपेक्षः कार्यं करोति चेतनत्वं त्वप्रयोजकमिति भावः । चोऽपि शब्दार्यः। ಚೀತನತ್ವ ಎಂಬ ಹೇತುವಿನಿಂದ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಸಾಧಿಸಲು ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಜೀವನಲ್ಲಿ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಎಂಬ ಹೇತುವಿನಿಂದ ಕಲ್ಲು ಮೊದಲಾದವುಗಳಂತೆ ಸ್ವತಂತ್ರಕ್ಕಳಾತ್ತುಭಾವವನ್ನು ಸಾಧಿಸಬಹುದು. ಸ್ವತಂತ್ರನಾದವನು ಮತ್ತೊಂದರ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಇಲ್ಲದೆ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಮಾಡಲು ಸಮರ್ಥನಾಗುತ್ತಾನೆ. ಚೀತನನಾಗಿರುವಿಕೆಯು ಇದಕ್ಕೆ ಅಪ್ರಯೋಜಕವೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಚ ಶಬ್ದವು ಅಪಿಶಬ್ದಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಪ್ರಯುಕ್ತವಾಗಿ.

ವಿವರಣೆ - 'ಜೀವ್ ಅನ್ಯನಿರವೇಕ್ಷಿಕೆಯಾ ನ ಕರ್ತಾ ಅಸ್ವಕಂತ್ರತ್ವಾತ್ ಅತ್ಮಾಧಿವತ್' ಕಲ್ಲ ಮೊದಲಾದವೈಗಳು ಅಸ್ಪಂತ್ರಗಣಗಿವ ಕರ್ತ್ನ ಕೂಡ ಆಗಿರುವುದಲ್ಲ. ಆದರಂತೆ ಜೀವನು ಅಸ್ವಕಂತ್ರನಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ಯ ಆಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಅನುಮನಿನದಲ್ಲಿ 'ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವಿರಲಿ, ಅನ್ನನಿರವೇಕ್ಷೆತಯಾ ಕರ್ತ್ಯತ್ತನ್ನು ನಿರಲಿ, ಅನ್ನನಿರವೇಕ್ಷೆತಯಾ ಕರ್ತ್ಯತ್ತನ್ನು ನಿರಲಿ, ಅನ್ನನಿರವೇಕ್ಷೆತಯಾ ಕರ್ತಾ ಸ್ವಾತ್ ತರ್ಹಿ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಂ ನ ಸ್ವಾತ್' ಒಂದು ವೇ ಅನ್ನನಿರವೇಕ್ಷೆತೆಯಾ ಕರ್ನಾ ಸ್ವಾತ್ ತರ್ಹಿ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಂ ನ ಸ್ವಾತ್ ಒಂದು ವೇ ಜೀವನು ಅನ್ನನಿರವೇಕ್ಷನಾಗಿ ಕರ್ತ್ಯ ಆಗುವುದಾದರೆ ಆಗ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರವು ಇಲ್ಲದಿರವೇಕಾದೀತು' ಎಂಬ ಅನುಕೂಲತರ್ಕವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸುವೇಕು. ಅದ್ದರಿಂದ ಯಾರು ಮತ್ತೊಂದರ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಇಲ್ಲದೆ ಕರ್ತ್ಯ ಆಗಿರುತ್ತಾನೋ ಅವನು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿರುತ್ತಾನೆ ಎಂಬ ಮತ್ತಿಸಿರುತ್ತೇ ಹೇಳಬೇಕು. ಇದೇ ವ್ಯಾಪ್ತಿಯನ್ನು ಮತ್ತೊಂದು ಮುಖದಲ್ಲಿ 'ಸ್ವತಂತ್ರೂ ಹಿ

ಸೂಕ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಚ' ಎಂಬ ಶಬ್ದವು 'ಅಪಿ' ಎಂಬ ಶಬ್ದಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಪ್ರಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವನು ಚೇತನವಾಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಕಲ್ಲು ಮೊದಲಾದ ಪದಾರ್ಥಗಳಂತೆ ಅಸ್ವತಂತ್ರನಾದ್ದರಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರಕತ್ಯಕತ್ವವು ಅನುಪವಸ್ಥವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬುದು ಸೂತ್ರದ ಅರ್ಥ.

ಹಿತಾಕರಣ ಅಹಿತಕರಣಗಳೆಂಬ ದೋಷದ ಪರಿಹಾರ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ

तत्वप्रकाशिका – एतेन कर्मसापेक्षतया हिताक्रियारि दोषपरिहारोऽपि परास्तः। तस्याप्यस्वतन्त्रत्वात् । अस्वातन्त्र्यमेव जीवस्य कुत इत्यत आह – ययेति ।। अस्वातन्त्र्यस्य हिताक्रियारिनैव सिद्धौ सूत्रार्ये सम्मतिवां ।। ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಕರ್ಮಕ್ಕೆ ಅನುಸಾರಿಯಾಗಿ ಹಿತಾಕರಣ ಅಹಿತಕರಣ ಎಂಬ ದೋಷಪರಿಹಾರವನ್ನು ಕೂಡ ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಿದಂತಾಯಿತು. ಏಕೆಂದರೆ ಇವುಗಳೂ ಕೂಡ ಅಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿವೆ. ಜೀವನಿಗೆ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರವನ್ನು ಏಕೆ ಹೇಳಬೇಕು ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಯಥಾ ದಾರುಮಯೀ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕರಿಂದ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಅಥವಾ ಆಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವು ಹಿತಾಕರಣ ಅಹಿತಕರಣಗಳಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದಾದರೆ ಸೂತ್ರಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಮಹಾಧಾರತದ ಸಮ್ಮತಿಯನ್ನು ತೋರಿಸಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ.

ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಪ್ರಥಮಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಯಾರು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತನೂ ಅವನಿಗೆ ಹಿತಾಕರಣ ಅಹಿತಕರಣಗಳೆಂಬ ದೋಷವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳಲಾಯಿತು. ಇದಕ್ಕೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗಳು ಹೀಗೆ ಹೇಳುತ್ತಾರೆ - ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ಯ ಆಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ತನ್ನ ಕರ್ಮಕ್ಕೆ ಅಧೀನವಾಗಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಕಿತವಾದದ್ದನ್ನು ಮಾಡಬಾರದಂಬ ಅಥವಾ ಅಹಿತವಾದದದ್ದನ್ನು ಮಾಡಬೇಕೆಂಬ ಕರ್ಮವು ಅಂಥ ಜೀವನಿಗೆ ಇರುವುದರಿಂದ ಅರಕ್ಷನುಗುಣವಾಗಿ ಹಿತಾಕರಣ ಅಹಿತಕರಣಗಳೆಂಬ ದೋಷಗಳಿಗೆ ತುತ್ತಾಗುತ್ತಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಎರಡು ದೋಷಗಳು ಜೀವನ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಬಂಧಕವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು.

ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗಳ ಈ ಸಮಾಧಾನವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದಂತಾಯಿತು. ಏಕೆಂದರೆ ಜೀವನು ಅಸ್ವತಂತ್ರನಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವುದರಿಂದ ಅಸ್ವತಂತ್ರನಾದ್ದರಿಂದಲೇ ಹಿತಾಕರಣ ಅಹಿಕರಣಗಳೆಂಬ ರೋಪಗಳಿಗೆ ಪಾತ್ರನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಕರ್ಮವು ಅಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿದ್ದು ಭಗವದಧೀನವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಭಗವದಧೀನವಾಗಿದೆ. ಜೀವನು ಕರ್ಮದ ಅಧೀನವಾದರೆ ಭಗವರವೇನವಾಗಿದುವುದೆ ಎಂದೇ ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತು. ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವನಿಗೆ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವು ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಈ ಸೂತ್ರದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

#### ಬಾವದೀಪ

## ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗಳ ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ಪ್ರತ್ಯನುಮಾನ

भावदीपः – ॥ अश्मादिवच्च तदनुपपत्तिः ॥ २४ ॥ विरोध इति ॥ अभ्युपगमे अन्यनिरपेक्षतया इत्युक्तिविरोधः । अनभ्युपगमे ईस्वरवदित्युक्तिविरोध इत्यर्थः। भाष्यं व्याचष्टे – न चेतनत्वेति । स्वतःशब्दार्थोऽन्याग्येक्षेति । हेतोरप्रयोजकत्वमा– शङ्क्यानुपपत्तिपदतात्पर्यमाह – स्वतन्त्रो हीति ।। हेतूच्छित्तिरेव विपक्षे बाधिकेति भावः।

ಟಣೆಯಲ್ಲಿ 'ವಿರೋಧ್,' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಈಶ್ವರನನ್ನು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿದರೆ 'ಈಶ್ವರವತ್' ಎಂಬ ದೃಷ್ಟಾಂತವಚನದಿಂದ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ ಎಂದರ್ಥ. ಭಾಷ್ಕವನ್ನು ವ್ಯಾಪ್ಕಾನ ಮಾಡಲು 'ನ ಚೇಹನತ್ವಹೇತುವಾ' ಇತ್ತಾದಿ ಟಣೆಯು ಹೊರಟರೆ. ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿರುವ 'ಸ್ವತ: ಶಬ್ದದ ಅರ್ಥವನ್ನು 'ಅನ್ನ ಅನಪೇಕ್ಸೆ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಹೇಳುವಿಗೆ ಅಪ್ರಯೋಜಕತ್ವವನ್ನು ಆಶಂಕೆ ಮಾಡಿ ಅನುಪಪತ್ರಿ ಪದದ ಶಾತ್ರರ್ಯವನ್ನು 'ಸ್ವತಂತ್ರೋ ಹಿ' ಎಂದು ವಿವರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಹೇಡುಚ್ಛಿತ್ರಿಯೇ ವಿಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಬಾಧಕವಾಗಿದೆ ಎಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

ವಿವರಣೆ – ಈಶ್ವರನನ್ನು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿದರೂ ಮಾಡದಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ವಿರೋಧ ಬರುವುದೆಂದು ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡದಿದ್ದರ ಹೇಗೆ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ? ಎಂದರೆ, ಈಶ್ವರನನ್ನು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗಳು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿದರೆ ಅಸ್ವತಂತ್ರನಂದೇ ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಬೇಕು. ಆಗ ಈಶ್ವರವತ್ ಎಂಬ ದೃಷ್ಟಾತವು ತಪಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದರ್ಥ.

'ಜೀವ: ಅನ್ಯಾನಪೇತ್ವಯಾ ಕರ್ತಾ ಚೀತನತ್ಕಾತ್' ಎಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗಳು ಅನುಮಾನವನ್ನು ಮಾಡಿರದು. ಆರಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾಗಿ ಸಿದ್ಧಾಂತದ ಅನುಮಾನವು ಹೀಗಿದೆ – 'ಜೀವ: ಅನ್ಯಾಸಾಪೇತ್ರಯಾ ಎರ ಕರ್ತಾ ಅಸ್ವತಂತ್ರತ್ತಾತ್' ಎಂದು. ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗಳ ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿರುವ ಚೀತನತ್ವಹೇತುವು ಆಪ್ರಯೋಜಕವಾಗಿದೆ ಎಂದೂ ಕೂಡ ಇದರಿಂದ ಹೇಳಿದಂತಾಯತು.

#### ಚೀತನತ್ರೇ ನಿ ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕವು ಉತ್ಪೂತ್ರಿತದಲ್ಲ

भावदीपः – उक्तहेतोः कागितिरित्यत आह – चेतनत्वं त्विति ।। प्रागुक्तलाधवतर्कस्तु निरिक्षेष्यत इति भावः। चेतनत्वेऽपीति भाष्यमुरसूत्रमिति भ्रम निरिक्षायाह – चोऽपीति ।। अनुक्तसमुच्चय इति भावः॥ एतेनेति ।। असमादिवदित्युक्तिलब्धास्वातन्यहेतुनैत्यर्थः॥ २४ ॥ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಹೇಳದ ಹೇಳುವಿಗೆ ಏನು ಗತಿ ಎಂದರೆ 'ಚೇಕನತ್ತಂ ತು' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದುಂ. ಹಿಂದೆ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಮಾಡುವಾಗ ಹೇಳೆಲ್ಪಟ್ಟ ಲಾಘವರ್ತ್ವವನ್ನು ಮುಂದೆ ನಿರಾಕರಿಸುವವರಿದ್ದೇನ್ನ. 'ಚೇಕನಕ್ಷಿರ್ತಪಿ' ಎಂಬ ಭಾವ್ಯವು ಉತ್ಪೂತ್ರಿತವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಭ್ರಮೆಯ ನಿರಾಸಕ್ಕಾಗಿ 'ಚೋಸ್ಟಿ ಚರ್ಬ್ರಾಟ್:' ಎಂಬ ಚೀಕಾವಾಕ್ಯವು ಹೊರಟಿದೆ. ಅನುಕ್ಷವಾದುದನ್ನು ಸಮುಚ್ಚಮ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ ಎಂದು ಇದರ ಅರ್ಥ. 'ಏತೇನ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ 'ಆಶ್ಕಾಧಿವತ್' ಎಂಬುದರಿಂದ ತಿಳಿಯಲ್ಪಟ್ಟ ಆಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವೆಂಬ ಹೇಳುವಿನಿಂದ ಎಂದರ್ಥ.

## ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

'ಉಪಸಂಹಾರದರ್ಶನಾನ್ನೇತಿ ಚೇತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರದ ವಾಖ್ಯಾನ ब्रह्मसूत्रम् – उपसंहारदर्शनान्नेति चेत् क्षीरबद्धि ।।

ಜೀದನು ಯಾವ ಕೆಲಸವನ್ನು ಪ್ರಾರಂಭ ಮಾಡುತ್ತಾನೋ ಅದನ್ನು ಸಮಾಪ್ತಿ ಮಾಡುವುದರಿಂದ ಸತ್ತಂತ್ರಕತ್ಯ ೯ ಎಂದು ಹೇಳು ಜಹುದಲ್ಲವೇ? ಇದು ತಪ್ಪು. ಹಸುವಿನ ಕೆಚ್ಚರಿನಲ್ಲಿ ಹಾಲು ಹುಟ್ಟುಕ್ತದೆ. ಹಾಲನ್ನು ಮಾಡಿದ್ದು ಹಸುವಲ್ಲ. ಅದಂತೆ ಅನೇಕೆ ಕೆಲಸಗಳನ್ನು ಜೀವನು ಮಾಡಿದ್ದರೂ ತನ್ನ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯದಿಂದ ಪೂರೈಸಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅವನಿಗೆ ನಿಯಾಮಕನಾದ ಪರಮಾತ್ಮಕ ಅಧೀನವಾಗಿಯೇ ಎಲ್ಲಾ ಕೆಲಸಗಳನ್ನು ಮುಗಿಸುತ್ತಾನೆ.

ಅರ್ಥ -- ಉಪಸಂಹಾರದರ್ಶನಾಶ್ : ಜೀವನು ಪ್ರಾರಂಭ ಮಾಡಿದ ಕಾರ್ಯದ ಸಮಾಪ್ತಿಯನ್ನು ಮಾಡುವುದು ಅನುಭವನದ್ದನಾಧ್ಯರಿಂದ ಜೀವನೇ ಸ್ವತಂತ್ರಕಕ್ಕ್ ವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಅರ್ಜೆರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಜಗತ್ ಅರ್ಕ್ಯಕ್ಕ್ ತ್ಯ ಅಯುಕ್ರವಾಗಿದೆಯಲ್ಲವೇ? ಇತಿ ಜೀವನ್ನ : ಯುವ ಕಾರಣದಿಂದೆ, ಕ್ಷೀರವಶ್ : ಹಸುಗಳ ಕೆಚ್ಚರಿನಲ್ಲಿ ಯುವ ಕ್ಷೀರವು ಇರುತ್ತದೋ ಆದರಂತೆ ಜೀವನಿಂದ ಮಾಡಲ್ಪಟ್ಟ ಉಪಸಂಹಾರವೂ ಕೂಡ ಪರಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಅಧೀನವಾಗಿಯೇ ನಡೆದಿರುತ್ತದೆ. ಹಿ ಶಟ್ಟರಿಂದ ಈ ಆರ್ಥದಲ್ಲಿ 'ಅನ್ನಂ' ಎಂಬ ಪ್ರಮಾಣಪ್ರಸಿದ್ದಿಯನ್ನು ಸೂಚಿಸಿದ್ದಾರೆ.

ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ

ಜೀವನಲ್ಲಿ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಸುತರಾಂ ಇಲ್ಲ

ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – ।। उपसंहारदर्शनान्नेति चेत् शीरबद्धि ।।४।। जीवेन कार्योपसंहारदर्शनात् तस्य कर्तृत्वमिति चेत् - न, यथा गोषु शीरं दृश्यमानमपि प्राणादेव जायते । 'अन्नं स्साहिरूपेण प्राणः परिणयत्यसौ ।' इति बचनात् । एवं जीवे दृश्यमानोऽपि कार्योपसंहारोऽस्वातन्त्र्यात् परकृत एव । 'य आत्मानमन्तरो यमयति ।' 'नाहं कर्ता नकर्ता त्वं कर्ता यस्तु सदा प्रभुः ।' इत्यादेः ।।४।।

ಅನುವಾದ - ಮಾಡಲು ಹೊರಟ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಸಮಾಪ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನಾವುರಿಂದ ಜೀವನಿಗೆ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪರಕೇಲ್ದರೆ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆ ಸೆಯಲ್ಲು ಯಾವ ರೀತಿಯಾಗಿ ಹಸುವಿನ ಕಟ್ಟಲಲ್ಲಿ ಹಾಲು ಕಂಡರೂ ಕೂಡ ಅದನ್ನು ಹಸು ತಯಾರಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ತಿಂದ ಆಹಾರದನ್ನು ಕ್ಷೀರ ಮೊದಲಾದ ರಸರೂಪವಾಗಿ ಮುಖ್ಯಪ್ರಾಣನು ಪರಿಣಾಮ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಒಗೆ ಪ್ರಮಾಣ ಇರುವುದರಿಂದ ಯಾವುದಕ್ಕೂ ನಾವು ಕರ್ತೃಗಳಲ್ಲವೆಂದು ತೀಯುತ್ತಾರೆ. ಅದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಕಾರ್ಯದ ಉಪಸಂಹಾರ ಕಂಡರೂ ಅಸ್ಥಾತಂತ್ರ್ಯವಿರುವುದರಿಂದ ಅಂತರ್ಯಾಮಿಯಾದ ಪರಮಾತ್ಯನೇ ಅವನ್ನು ಮಾಡಿ ಮುಗಿಸಿದ್ದಾನೆ ಎಂದು ತೀಯಬೇಕು.

ಪರಮಾತ್ರದು ಜೀವನ ಒಳಗಡೆ ಇದ್ದು ಅವನನ್ನು ನಿಯಂತ್ರಣ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಉಪನಿಷತ್ಯ ಹೇಳುತ್ತದೆ. ನಾಮ ಕರ್ತೃದಲ್ಪ ನೀನೇ ಕತ್ತ್ರಗಾಗಿರುವಿ, ಸಮಸ್ತ ಜಗತ್ತಿಗೂ ಕೂಡ ನಿರಂತರವಾಗಿ ನೀನೇ ಪ್ರಭುವಾಗಿರುವಿ. ಇದೇ ಮೊದಲಾದ ಪ್ರಮಾಣಗಳ ಆಧಾರದಿಂದ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಕತ್ತ್ರಕತ್ತವು ಸುತರಾಂ ಅರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

ಪ್ರತಿಪರಾರ್ಥ -- ಜೀವನಿಗೆ ಸ್ವತಃ ಕರ್ಕೃತ್ವವಿಲ್ಲವೆಂದು ಆಕ್ಷೇಸಭಾಗವನ್ನು ವ್ಯಾಪ್ತನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಜೀವರ್ಣ ಕೀವನಿಂದೆ, ಕಾರ್ಯೋಪನಾತನ ಪ್ರಾರಂಭ ಮಾಡಿದೆ ಕಾರ್ಯದ ಸಮಾಪ್ತಿಯು ಕಾಣಿಸುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ, ತಸ್ನ = ಅವನಿಗೆ ಕರ್ಕೃತ್ಯ = ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಒಪಬೇಕು, ಡಿಕಿ ಬೇಕ್ = ಹೀಗೆ ಅಕ್ಷೇಷ ಮಾಡುವುದು, ಪ = ಸರಿಯಲ್ಲ, ಯಥಾ = ಯಾವ ರೀತಿಯಾಗಿ, ಗೋಜು = ಹಸುಗಳಲ್ಲಿ, ತೀರಂ = ಹಾಲು, ರಶ್ವಮಾನಮತಿ = ಕಾಣಿಸುತ್ತಿದ್ದರೂ, ಪ್ರಾಣಾರ್ಜಿ ಮುಖ್ಯವ್ಯಾಗಾರಿಂದಲೇ, ಜಾಯಕ: = ಹುಟ್ಟುಪ್ತದೆ. ವರ್ಥ = ತಿನ್ನಲ್ಪಟ್ಟ ಅತಾರವು, ರಾವರೀಪರ್ಣ = ಹುಟ್ಟುಪ್ತದೆ. ವರ್ಥ = ತಿನ್ನಲ್ಪಟ್ಟ ಅತಾರವು, ರಾವರೀಪರ್ಣ = ಹಾಲು ಮೊದಲಾದ ರಸರೂಪರಾಗಿ, ಆಸ್ = ಸರ್ವಕರೀರ

ಪ್ರೇರಕವಾಗಿ ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾದ, ಪ್ರಾಣ: ಪ್ರಾಣನು, ಪರಿಣಯತಿ = ಹೇಗೆ ಪ್ರಮಾಣವರುವುದರಿಂದ, ಎದಂ = ಅದೇರೀತಿಯಾಗಿ, ಜನಕ್ಕೆ ಹೀಗೆ ಪ್ರಮಾಣವರುವುದರಿಂದ, ಎದಂ = ಅದೇರೀತಿಯಾಗಿ, ಜನಕ್ಕೆ ಅದೇವನೆಲ್ಲಿ ಧ್ಯಕ್ಷಮಾನೋಟಿ = ಕಾಣಿಸುತ್ತಿದ್ದರೂ, ಕಾರ್ಯೋಪಸಂಹಾರ: = ಕಾರ್ಯದ ಉಪಸಂಹಾರವು ಅಣ್ಯಕ್ಷತ್ಯಾತ್, = ಜೀವನು ಅಸ್ವತಂತ್ರನಾದ್ದರಿಂದ, ಪರಕೃತ ಏವ - ಪರಮಾತ್ಯವ ಅಧೀನ ಎಂದೇ ಒಪ್ಪರಕೇತು, ಯಾ: ಯಾವ ಪರಮಾತ್ಯನು ಅತ್ಯಾಕಂ = ಜೀವನನ್ನು, ಅತ್ಯಾಕಂ = ಜೀವನನ್ನು, ಅತ್ಯಾಕಂ = ಜೀವನನ್ನು, ಅತ್ಯಾಕಂ = ಜೀವನನ್ನು, ಅತ್ಯಕ್ಷ = ಅಂತರ್ಯ: = ಅಂತರ್ಯಾಮಿಯಾಗಿ, ಯಮಯತಿ = ಪ್ರೇರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ.

ಅಹಂ = ನಾನು, ಸರ್ಕಾ = ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ಯದಲ್ಲ. ತ್ತೂ = ನೀನು, ಸ ರ್ಕಾ = ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ಯದಲ್ಲ. ಯುತ್ತು = ಯಾವಾತನು, ಸರಾ = ಯಾವಾಗಲೂ, ಪ್ರಭು = ಸ್ವಾಮಿಯಾಗಿದ್ದಾನೋ ಅಂಥ ಶ್ರೀಹರಿಯೀ ಕರ್ನವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಇತ್ಯಾದೇ: = ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಪ್ರಮಾಣಗಳ ಆಧಾರದಿಂದ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಕರ್ತೃತ್ಯದಿಲ್ಲವೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ.

## ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವಿಲ್ಲವೆಂಬುದನ್ನು ಅನುಭವಾರೂಢ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು

सत्तर्कदीपाविकः - एतमर्थमाक्षिप्य दृष्टान्तान्तरेण च 'आत्मानमन्तरो यमयति' इत्यादिवचनैश्च अनुभवारूढं करोति - उपसंहारेति ।।

ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಿ ಮತ್ತೊಂದು ದೃಷ್ಟಾಂತದಿಂದ ಪರಮಾತ್ರಮೊಬ್ಬನೇ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ರವೆಂಬುದನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ 'ಯ ಆತ್ಯಾನಮಂತರೋ ಯಮಯತಿ' ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಶ್ರುತಿವಚನಗಳಿಂದ ಈ ವಿಷಯವನ್ನು ಅನುಭವಾರೂಢ ಮಾಡಲು 'ಉಪಸಂಹಾರ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕವಾಕೃವು ಹೊರಟಿದೆ.

## ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

## ಜೀವನ ಸಂಕಲ್ಪಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ ಕೆಲಸ ಮಾಡಿಸುವವನು ಪರಮಾತ್ರ

तत्वप्रदीपः – उपसंदारदर्शनानेति चेन्न क्षीरबद्धि ।। जीवेन कार्योपसंदारो दृश्यते । 'इदं कार्यमेवमुपसंदरामि' इति बुद्ध्या निरूप्यते । स च कार्योपसंदारस्तेन तथा क्रियमाणो दृश्यते । अतस्तस्य कर्तृन्वमिति चेन्न । यथा गोषु दृश्यमानं क्षीरं गोञ्यतिरिक्तकर्तृकम्; एवमित्यं करिष्यामीति जीवे दृश्यमानो जीवेऽन्यैर्दृश्यमानस्वापि कार्योपसंदारः परकृत एव । तथाहि श्रुतिसमृतयः ।।

ಜೀವನು ತಾನು ಅಂದುಕೊಂಡ ಕೆಲಸವನ್ನು ಮಾಡಿ ಮುಗಿಸುವುದು ಕಂಡಿದೆ. ಈ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಹೀಗೆ ಉಪಸಂಹಾರ ಮಾಡುತ್ತೇನೆಂದು ಸಂಕಲ್ಪ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಸಂಕಲ್ಟಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿಯೇ ಈ ಕೆಲಸವನ್ನು ಮಾಡಿ ಮುಗಿಸುತ್ತಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವರಿಗೆ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪದೇಕು.

ಇದು ತಪ್ಪು ಹಸುವಿನಲ್ಲಿ ಹಾಲಿದೆ. ಇದಕ್ಕೆ ಹಸು ಕರ್ತ್ಯವಲ್ಲ. ಅದರಂತೆ ಈ ಕೆಲಸವನ್ನು ಹೀಗೆ ಮಾಡುತ್ತೇನೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಸಂಕಲ್ಪ ಮಾಡಿ, ಯಾವ ಕೆಲಸವನ್ನು ಮುಗಿಸುತ್ತಾನೋ, ಇದಕ್ಕೆ ಕರ್ತ್ಯವಾದವನು ಜೀವನಲ್ಲ. ಪರಮಾತ್ಮನೇ ಆಗಿದ್ದಾನೆ. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಪ್ರತಿ-ಸ್ಕೃತಿಗಳು ಆಧಾರವಾಗಿವೆ.

#### ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

काಯೋ ग्रांटाकार क्रांचाराज्य स्वतंत्र मुंबर्जु हर्नु ग्रंटाका खुर्ख तत्त्वप्रकाशिका – जीवस्य स्वतःकर्तृत्वाभावमाक्षिप्य समादधत्त्व्यं पिठित्वाडक्षेपांशं तावद् व्यावष्टे – वपसंहारित ।। न जीवस्य स्वतः कर्तृत्वाभावो वक्तवव्यः । अनुभवविदोषात् । स हि यत्कर्तृमारभते तद्वसाययतीत्पनुभूतत हर्न्यर्थः। ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತು ಅಲ್ಲವೆಂಬ ವಿಷಯವನ್ನು ಆಕ್ಟೇಪ ಮಾಡಿ ಸಮಾಧಾನ ಮಾಡುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಪಠಿಸುತ್ತಾ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಆಕ್ಟೇಪಭಾಗವನ್ನು ಉಪಸಂಹಾರ ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ಯ ಅಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಅನುಭವವಿರೋಧವಿದೆ. ಯಾವುದೇ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಮಾಡಲು ಪ್ರಾಥಂಭಿಸಿದರೆ ಅದನ್ನು ಜೀವನು ಮುಕ್ತಾಯ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂಬುದು ಅನುಭವಿಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ ಎಂದರ್ಥ.

ವಿವರಣೆ - 'ಉಪಸಂಹಾರದರ್ಶನಾತ್' ಎಂಬುದು ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಆಕ್ಟೇಬಭಾಗ. ಜೀವನು ಯಾವುದೇ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಮಾಡಲು ಪ್ರಾರಂಭಿಸಿದರೆ ಅದರ ಉಪಸಂಹಾರವನ್ನು ಕೂಡ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂಬುದು ಪ್ರತಿಯೊಟ್ಟರ ಅನುಭವದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಜೀವನಿಗೆ ಸೃತಂತ್ರಚಕ್ಷ-ತೃವು ಅನುಪವನ್ನವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದು ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಅಭಿಪ್ರಾಯ..

ಜೀವನಲಿರುವ ಕಾರ್ಯೋಪಸಂಹಾರವು ಭಗವದಧೀನ

तत्वप्रकाशिका – परिहारांशं व्याचष्टे – नेति ।। कार्योपसंहारदर्शनेन जीवस्यान्यानपेक्षतया न कर्तृत्वसिद्धिः । तत्कार्योपसंहारस्येश्वरिनिमत्तत्वात्। न च जीवे दृश्यमानत्वेन जीवस्यैवासाविति वाच्यम् । गोषु वर्तमानस्यापि क्षीरस्याशं रसादिरुपेणेति चचनात् प्राणाधीनत्ववदत्राप्युपपत्तेः।

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಪರಿಹಾರಭಾಗವನ್ನು 'ನ' ಇತ್ತಾದಿ ಭಾಷ್ಕದಿಂದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಕಾರ್ಯವು ಸಮಾಪ್ತಿಯಾಗುವ ಕಾರಣದಿಂದ ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ರ ಎಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ವಿಕೆಂದರೆ ಈಶ್ವರನಿಮಿತ್ತದಿಂದಲೇ ಜೀವನು ಕಾರ್ಯದ ಉಪಸಂಹಾರವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ.

ಜೀವನಲ್ಲಿ ಕಾರ್ಯದ ಉಪಸಂಹಾರವು ಕಾಣಿಸುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃವೆಂದು ಏಕೆ ಹೇಳಬಾರದು ?

ಈ ಪ್ರಶ್ನೆ ತಪ್ಪ. ಗೋವಿನಲ್ಲಿ ಕ್ಷೀರವು ಇದೆ. ಆದರೆ 'ಆನ್ಯಂ ರಸಾದಿರೂಪೇಣ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಉದಾಹರಿಸಿದ ಪ್ರಮಾಣದಂತೆ ಆ ಕ್ಷೀರವು ಪ್ರಾಣದೇವರ ಅಧೀನವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಹೇಗೆ ಹೇಳುತ್ತೇವೋ ಅದರಂತೆ ಜೀವನಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಕಾರ್ಯಸಮಾಪ್ರಿಯು ಭಗವದಧೀನವೆಂದು ಉಪಪಾದನೆ ಮಾಡಬೇಕು.

ವಿವರಣೆ - 'ಕ್ಷೇರವದ್ದಿ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗವನ್ನು ವ್ಯಾಪ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. 'ಅನ್ನಂ ರಸಾದಿರೂಪೇಣ' ಎಂಬ ಪ್ರಮಾಣವಚನರಂತೆ ಹಸುವಿನಲ್ಲಿರುವ ಕ್ಷೀರವು ಮುಖ್ಯಪ್ರಾಣನ ಅಧೀನವಾದಂತೆ ಜೀವರಲ್ಲಿ ತಾಣಿಸುತ್ತಿರುವ ಹಾರ್ಯೋಪಸಂಹಾರವು ಭಾಗವರಧೀನವೆಂದು ಹೇಳವೇಕು ಜೀವನಲ್ಲಿ ಆಸ್ತಾತಂತ್ರವೆಂಬ ಬಾಧಕವು ಇರುವುದರಿಂದ ಕಾರ್ಯೋಪಸಂಹಾರವು ಜೀವಕರ್ತ್ಯಕವಲ್ಲ. 'ಯ ಆಹ್ರಾನಂ ಅಂತರೋ ಯಮಯತಿ' ಎಂಬ ಪ್ರಮಾಣವಚನದಂತೆ ಪರಮಾತ್ರವ ಅಧೀನವೆಂದು ಸಮರ್ಥಿಸಬೇಕು. ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ನತ್ತನ್ನು ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಕ್ಷೀರವದ್ದಿ ಎಂಬ ಸಿದ್ಧಾಂತಭಾಗದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

#### ಸ್ವಂತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ವಕ್ಕೆ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವೇ ಬಾಧಕ

तत्त्वप्रकाशिका – न च बायकवचनबलात् क्षीरस्याऽन्याघीनत्वेऽिय कार्योपसंद्वारस्य बायकाभावाज्ञीवकर्तृत्विमिति वक्तव्यम् । जीवस्यास्वातन्त्र्येण कार्योपसंद्वारकर्तृत्वानुपपत्तेरव बायकत्वादिति भावः । ननु जीवस्यास्वातन्त्र्यात् कार्योपसंद्वारकर्तृत्वाभावेऽिय कुतोऽसावीश्वरकृत इत्यत आह – य इति ।।

ಜೀವನು ಕಾರ್ಯಸಮುಪ್ತಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. 'ಅನ್ನಂ ರಾವಿದಿ ರೂಪೇಣ' ಇತ್ತಾದಿ ಬಾಧಕವಿರುವುದರಿಂದ ಹಸುವಿನಲ್ಲಿರುವ ಕ್ಷೀರವು ಪ್ರಾಣನ ಅಧೀನವೆಂದು ಒಪ್ಪರೇಕು. ಆದರೆ ಜೀವನಲ್ಲಿರುವ ಕಾರ್ಯೋಪಸಂಹಾರವು ಜೀವನಲ್ಲೇ ಇದೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಯಾವುದೇ ಬಾಧಕವಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕತ್ತ್ ಎಂದು ಹೇಳಬಹುದಲ್ಲವೆ ?

ಇದು ತಪ್ಪು. ಜೀವನಲ್ಲಿ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವು ಸಿದ್ಧವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಕಾರ್ಯೋಪಸಂಹಾರದ ಕರ್ತೃತ್ಯವು ಅನುಪಪನ್ನವಾಗಿದೆ. ಇದೇ ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿರುವ ಬಾಧಕ.

ಜೀವನು ಅಸ್ವತಂತ್ರವಾದ್ದರಿಂದ ಕಾರ್ಯೋಪಸಂಹಾರರೂಪ ಕರ್ತೃತ್ವವಿಲ್ಲವೆಂದು ಒಪ್ಪೋಣ. ಆದರೆ ಈಶ್ವರನ ಅಧೀನವೆಂದೇ ಏಕೆ ಹೇಳಬೇಕು ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಯ ಆತ್ರಾವಮ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ - ಕಾರ್ಯೋಪಸಂಹಾರದ ಅನುಪಪತ್ರಿಯನ್ನು ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದು ಕೇವಲ ಉಪಲಕ್ಷಣ. ವಿಚಾರ ಮಾಡಿದರೆ ಕಾರ್ಯೋಪಸಂಹಾರ ಕರ್ಕೃತ್ವವು ಕೂಡ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಕಾಡುತ್ತಿಲ್ಲ. ರೈತರು ಕೆಲವುಬಾರಿ ಕೃಷಿಯನ್ನು ಪ್ರಾರಂಭಿಸಿದರೆ ಆದರ ಮುಕ್ತಾಯದಿಂದ ಫಲವನ್ನು ಅನುಭವಿಸಲು ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಯೋಧರು ಜಯವನ್ನು ಗಡುವೇ ದೇಶಿಂದು ಯುದ್ಧವ್ರಾರಂಭ ಮಾಡಿದಾಗ ಜಯವನ್ನು ಕಾಣುತ್ತಿಲ್ಲ. ವ್ಯಾಪಾರ ಮಾಡುವವರು ತ್ರೀಮಂತರಾಗಲು ಹೊರಟರೂ ಶ್ರೀಮಂತರಾಗುತ್ತಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಆನೇಹಸ್ಥಳದಲ್ಲಿ ಕಾರ್ಯವಿಚ್ಛೇದವು ಕಾಣಿಸುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಕಾರ್ಯೋವಸಂಹಾರವು ಕೂಡ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ತೀಯಬೇಕು.

#### ಭಾವದೀಪ

# ಸೌತ್ರಹೇತುವನ್ನು ಪರಂಪರಯಾ ಯೋಜನೆ ಮಾಡಬೇಕು

भावदीपः – ॥ उपसंहारद० ॥ २५ ॥ भाष्ये साक्षात्सौत्रहेत्वन्वयाय तस्य कर्तृत्वमिति साध्योक्तिः फलगत्येति मत्वा सूत्रे अनुवृत्ततदनुपपतिपदेन नञन्वयमुपेत्य तत्र सौत्रहेतुं परंपरया योजयन्सूत्रार्थमाह – न जीवस्येति ॥ भाष्ये इति चेत्रेत्यध्याहृत्योक्तनञा प्राचीनभाष्यस्यान्वयमाह – कार्येति ॥

ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿ ನೇರವಾಗಿ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಹೇತುವಿನ ಆಸ್ಪಯವನ್ನು ತೋರಿಸುವುದಕ್ಕೋಸ್ಟರ 'ತಸ್ಮ ಕರ್ತ್ವತ್ತಂ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಸಾಧ್ಯವರ್ಣಕ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಭಲತಃ ಈ ಸಾಧ್ಯವು ಸೂತ್ರದಿಂದ ಕಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಅನುವೃತ್ತಿ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕಾದ ತರನುಪಪತ್ತಿ ಪರದ ಜೊತೆ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ನಷ್ ಆಸ್ಪಯವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಮತ್ತು ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಹೇಡುವು ಪರಂಪರೆಯಿಂದ ಯೋಜನೆ ಹೊಂದುತ್ತದೆ ಎಂದು ತೋರಿಸುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಸೂತ್ರಾರ್ಥವನ್ನು ಟಣೆಯಲ್ಲಿ 'ನ ಜೀವನ್ನ' ಇತ್ತಾದಿಯಾಗಿ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ 'ಇತಿ ಚೇಸ್ಟ್' ಎಂಬುದನ್ನು ಅಧ್ಯಾಹಾರ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಹಿಂದಿನ ಭಾಷ್ಟದಿಂದ ಅಸ್ವಯಕ್ತಮವನ್ನು 'ತಾರ್ಯೋಪಸಂಹಾರದರ್ಶನೇನ್' ಎಂದು ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ತೋರಿಸಿದ್ದಾರೆ.

## ಹಸುವಿನಲ್ಲಿ ಕ್ಷೀರೋತ್ಪತ್ತಿಯು ಪ್ರಾಣದೇವರ ಅಧೀನ

भावदीपः – अन्यानपेक्षतयेति। भाष्ये स्वतःपदानुवृत्तिरिति भावः। एवं जीव इत्यादिभाष्योक्तमेव हेतुमाह– तत्कार्येति।। यथेत्यादिभाष्यदिशा क्षीरवदिति सूत्रांशार्थमाह **– गोष्विति।।** एवं जीव इत्यादिभाष्यतात्पर्यमत्राप्युपपत्तेरिति। अस्वातन्त्र्यादिति भाष्योक्तं हेतुमवतार्यं व्याचष्टे **– न च बाधकेति।।** अयं च हेतुरहमादिवच्चेति सूत्रलब्ध इति भावेनानुपपत्तेरेवेत्येवकारप्रयोगः॥ २५ ॥

'ತಾರ್ಯೋ ಪಸಂಹಾರರರ್ಶನೇನ' ಅನ್ಯಾನಪೇಸ್ತವಯಾ' ಎಂದು ಟೀಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಮತ್ತೊಂದರ ಅಪೇಸ್ಟೆ ಇಲ್ಲದೆಯೇ ಜೀವನ ಸ್ವತಃ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಮೂಡಿ ಮುಗುಸುತ್ತಿನಂಬುದು ಇದರ ಅರ್ಥ. ಭಾಷ್ಕೆದಲ್ಲಿ 'ಸ್ವತಃ' ಎಂಬ ಪರವನ್ನು ಅನುಪ್ಪತ್ತಿಮಾಡಬೇನು. ಹೀಗೆ ಜೀವೇ ಇತ್ತಾದಿ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಹೇತುವನ್ನೇ 'ತ್ಯಾರ್ಯ' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಣೆಯಲ್ಲಿ ವಿವರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. 'ಯಥಾ' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಣಮಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ. 'ಎರು ಜೀವೇ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕದ ಶ್ರತಯಾಗುತ್ತು ಕೂಡ ಇದರಿಂದ ಹೇಳಿದರಾಯತು. 'ಲಾಸ್ತ್ರತಂತ್ರ್ಯಾತ'' ಎಂದು ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಹೇತುವಿಗೆ ಅವಕಾರಕ ನೀಡಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲು 'ನಡ ಮಧಕ' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಣಮಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ. ಈ ಹೇತುವು 'ಅಪ್ಪಾಯಿಸ್ಟ್ ಎಂಬ ಹೇತುವಿನರೇ ಲಭ್ಯಾದಿಗಿದೆ. ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿದೆ 'ಅನುವಸತ್ತೆ ಗರಣ' ಎಂದು 'ಎರ'ಕಾರವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸಿದ್ದಾರೆ.

## ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

# 'ದೇವಾದಿವದಪಿ ಲೋಕೇ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

# ब्रह्मसूत्रम् – देवादिवदपि लोके ।।

ನಿಯಾಮಕನಾದ ಪರಮಾತ್ರಮ ಕಡ್ಡೆಗೆ ಕಾಣಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ದೇವತೆಗಳು ಅನೇಕ ಮಂದಿ ಇದ್ದರೂ ಅದೃಶ್ವತ್ತ ಶಕ್ತಿಯಿಂದ ಹೇಗೆ ಕಾಣಿಸುವುದಿಲ್ಲವೇ ಅದರಂತೆ ಪರಮಾತ್ರಮ ಕೂಡ ಕಾಣಿಸಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಇಂತಹ ಅದೃಶ್ವತ್ತಶಕ್ತಿಯು ನೀಚವಾದ ಪಿಶಾಚಾದಿಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಕಂಡಿದೆ

ಆರ್ಥ -- ಎಲ್ಲೆಡೆ ಸ್ವತಂತ್ರ ಕಾರಣವಾದ ಈಶ್ವರಮ, ಅಪಿ : ಇದ್ದರೂ ಕೂಡ, ದೇವಾದಿಪರ್ಕ ದೇವತೆ ಮೊದಲಾದವರಂತ ಗೋಚರವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ವಕೆಂದರೆ ಲೋರ್ಣ ಜಗತ್ತಿಸಲ್ಲಿ ನೀಡವಾದ ಏಶುಚಾರಿಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಅಧ್ಯತ್ನತ್ತ ಕತ್ರೆಯು ಕಂಡಿರುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆರುವಾಗ ಸರ್ವೋತ್ತಮವಾದ ಪರಮಾತ್ರನಲ್ಲಿ ಇಂತಹ ಶಕ್ತಿಯು ಇರುತ್ತದಂದು ಪ್ರಶ್ನೆ ಕಡಾಗಿ ಹೇಳಬೇಕೆಯ ?

### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ

ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಕೈಮುತ್ಮನ್ಯಾಯದಿಂದ ಅದೃಶ್ಯಶಕ್ತಿಯ ಸಮರ್ಥನೆ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – ।। देवादिवदपि लोके ।।५।।

# न च कर्तुरीश्वरस्यादृष्टिविरोधः । देवादिवददृश्यत्वशक्तियोगात् । लोकेऽपि पिशाचादीनां तादृशी शक्तिर्दृष्टा किम्वीश्वरस्य ।

ಅನುವಾದ - ಈಶ್ವರನು ಜಗತ್ ಕರ್ತೃವಾಗುವುದಾದರೆ ನಮಗೇಕೆ ಕಾಣಿಸುತ್ತಿಲ್ಲ? ಕಾಣಿಸುತ್ತಿಲ್ಲವಾದರಿಂದ ಅವನು ಜಗತಿಗೆ ಕತ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ಅಕ್ಷೇಡ ತಪ್ಪು, ಏಕೆಂದರೆ ಕಗ್ಗಳಿಗೆ ಕಾಣಿಸುವುದಿಲ್ಲವೆಂದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಇಲ್ಲವೆಂದರ್ಥವಲ್ಲ. ದೇವತೆಗಳು ನಮಗೆ ಕಾಣದಿದ್ದರೂ ಕಗ್ಗಳಿಗೆ ಕಾಣಿಸುವ ತಕ್ತಿ ಅವರಲ್ಲಿರುತ್ತದೆ. ಲೋಕದಲ್ಲಿಯೂ ಇದಕ್ಕೆ ಉದಾಹರಣೆ ಕಂಡಿದೆ - ಪಿಶಾಚ ಮೊದಲಾದವು ತಮ್ಮ ಅದೃಶ್ವತ್ತ ಶಕ್ತಿಯಿಂದ ನಮಗೆ ಕಾಣಿಸಿಕೊಳ್ಳದೆ ಕೆಲಸವನ್ನು ಮಾಡುವುದು ಕಂಡಿದೆ. ಇನ್ನು ಭಗವಂತನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಇಂಥ ಶಕ್ತಿಯಿರುವುದರಲ್ಲಿ ಏನೂ ಆಶ್ಚರ್ಯದಿಲ್ಲ.

ಪ್ರತಿಪರಾರ್ಥ -- ಜೀವನಿಗೆ ಈಶ್ವರಾಧೀನಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುವ ಆವಶ್ಯಕತೆಯಲ್ಲ. ಈಶ್ವರನೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಇರುವುದಾದಲ್ಲಿ ನಮ್ಮ ಕಣ್ಣಿಗೆ ಕಾಣಿಸುವುದಿಲ್ಲವೇ ಈಶ್ವರವೆಗೆ, ಅದೃಪ್ತಿಗಿರೋಧ್ : \* ಸರ್ವಕರ್ತ್ಯವಾದ, ಈಶ್ವರ್ಸ್ : ಈಶ್ವರನಿಗೆ, ಅದೃಷ್ಟಿಗಿರೋಧ್ : ಕಣ್ಣಿಗೆ ಕಾಣಿಸುವುದಿಲ್ಲವೆಂಬ ಅರರ್ಶನವಿರೋಧವು, ನಚ : ಬರುವುದಿಲ್ಲ ರೇವಾದರ್ತ್ : ದೇವತೆಗಳಂತೆ, ಅದೃಶ್ಯಶಕ್ತಯೋಗಾತ್ : = ಅದೃಶ್ಯಕತ್ತಿ ಇರುವುದರಿಂದ ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಲೋಕೇ : ಅಗಂಕದಲ್ಲಿ, ಪಿಶಾಚಾರೀಪಾ : ಪಿಶಾಚಿ ಮೊದಲಾದವುಗಳಿಗೆ, ತಾದ್ಯರೀಪ್ತ : ಅದೃಶ್ಯಕಕ್ಕೆಯು, ಧ್ಯಪ್ಷ : ಕಂಡಿರುತ್ತದೆ, ಹೀಗಿರುವಾಗ, ಈಶ್ವರಸ್ಥ : ಬ್ರಹ್ಮನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ, ತಿಮು : ಹೇಳುವುದೇನು? ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಆಗಮವು ಬಾಧ್ರವಲ್ಲ

#### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –

# 'न युक्तियोगाद् वाक्यानि निराकार्याण्यपि कचित् । विरोध एव वाक्यानां युक्तयो न तु युक्तयः ॥'

# इति बृहत्संहितायाम् ॥५॥

ಅನುವಾದ - ಯುಕ್ತಿಯ ಆಧಾರದಿಂದ ಆಗಮ ಪ್ರಮಾಣಗಳನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಬಾರದು. ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಗೆ ವಿರುದ್ಧವಾದ ಯುಕ್ತಿಗಳು ಯುಕ್ತಿಗಳೆಂದೇ ಕರೆಸಿಕೊಳ್ಳುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಬೃಹತ್ ಸಂಹಿತೆಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ.

ಪ್ರತಿಪರ್ಗಾರ್ಥ -- ಪರಮಾತ್ಮನು ಅನುಪಲ್ಪುನಾದ ಕಾರಣನಿಂದ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಬಾರರನ್ನಲು ಶ್ರತಿಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಹೇಳಿದರು. ಈ ಶ್ರತಿಯನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಬಾರರನ್ನಲು ಸೃತಿಯನ್ನು ಆಧಾರವನ್ನಾಗಿ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಯುಕ್ತಿಯೋಗಾತ್ = ಯುಕ್ತಿಯ ಆಧಾರವನ್ನಾಗಿ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಯುಕ್ತಿಯೋಗಾತ್ = ಯುಕ್ತಿಯ ಆಧಾರವನ್ನಾಗಿ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಯುಕ್ತಿಯೋಗಾತ್ = ಕಾರ್ಮಾನಿ = ಆಗಮಾತ್ಮಗಳನ್ನು, ನ ನಿರಾಕಾರ್ಯಾಣ = ನಾಕ್ಕರ್ಣಾ = ವಾಕ್ಕಗಳ, ವಿರೋಧ, ಎರ = ವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ತಾವರೆ, ಯುಕ್ತಯಃ = ಯುಕ್ತಿಗಳಂ, ವರ್ಯಾಧ, ಎರ = ವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ತಾವರೆ, ಯುಕ್ತಯಃ = ಯುಕ್ತಿಗಳು, ನತ್ತು ಯುಕ್ತಮ್ = ಯುಕ್ತಿಗಳಂದೆ ಕರಸಿಕೊಳ್ಳುವುದಿಲ್ಲ. ಇ = ಹೀಗೆ, ಬೃಹತ್ಸ್ಕಂಹಿತಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ.

# ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

# ಕೇವಲ ಯುಕ್ತಿಯು ಶುಷ್ಕತರ್ಕ ಎನಿಸುತ್ತದೆ

सत्तर्करीपाविकः – न च सर्वकर्तुरीस्वरस्य वेदसिद्धस्य प्रत्यक्षेण अनुपरुम्भवाधः शङ्कनीयः । देवादिवद् दृष्टिप्रतिबन्धसामर्घ्यात् चक्षुरादीन्द्रियवत् अतीन्द्रियत्वाच । न च योग्यत्वे सत्यदृश्यमानत्वात् सपुष्पवदीस्वरो नास्तीति वाच्यम् । विशेषणासिद्धत्वात् हेतोः । नच युक्तिप्रयोगेण ईश्वराभाव साधियतुं शक्यते । ईश्वरग्राहकमानबाधितत्वाद् युक्तेः । अतो युज्यन्ते परस्यरिवरोषपरिहारेण व्यवस्थाप्यन्ते वाक्यानि एभिरिति युक्तयो न्याया वक्तव्याः । न तु अप्रतिष्ठितशुष्कतर्काः प्रमाणबाधिता युक्तयः । तदेतदाह – देवादिवत् इत्यादिना ।।

ಸರ್ವಕರ್ತೃವಾದ ಈಶ್ವರನು ವೇದದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಕದಿಂದ ಕಾಣಿಸುತ್ತಿಲ್ಲವಾದ್ದರಿಂದ ಅನುಪಲಂಭವಾಧ ಬರುತ್ತದೆಂದು ಆಶಂಕಿಸಬಾರದು. ದೇವತೆಗಳಲ್ಲಿ ಹೇಗೆ ದೃಷ್ಟಪ್ರತಿಬಂಧಸಾಮರ್ಥ್ಯವಿದೆಯೋ, ಅದರಂತೆ ಇವನಲ್ಲೂ ಕೂಡ ದೃಷ್ಟಪ್ರತಿಬಂಧ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವಿದೆ. ಮತ್ತು ಚಿಕ್ಕುರಾದಿ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಂತೆ ಇವನೂ ಕೂಡ ಅತೀಂದ್ರಿಯನಾಗಿದ್ದಾನೆ.

'ಈಶ್ವರ: ನಾಸ್ತಿ ಯೋಗ್ಮತ್ನೇ ಸತಿ ಅದೃಶ್ಯಮಾನತ್ತಾತ್ ಖಪುಷ್ತವತ್' ಎಂಬ ಅನುಮಾನದಿಂದ ಈಶ್ವರನನ್ನು ಇಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಬಾರದು. ಏಕೆಂದರೆ ಹೇತುವಿನಲ್ಲಿ ಯೋಗ್ಯತ್ತ ಎಂಬ ವಿಶೇಷಣವೇ ಅಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಇವನು ಪ್ರತ್ಯಕ್ಕದಿಂದ ಕಾಣಿಸುತ್ತಿಲ್ಲವ್ವಾದಂದ ಆಯೋಗ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆ.

ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸುವ ಮೂಲಕ ಈಶ್ವರನನ್ನು ಇಲ್ಲವೆಂದು ಸಾಧಿಸುವುದು ಸರಿಯಲ್ಲ. ಆ ಯುಕ್ತಿಯು ಯಾವ ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಉಪಜೀವಿಸಿಕೊಂಡಿದೆಯೋ, ಅಂಥ ಈಶ್ವರಗ್ರಾಹಕವಾದ ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಈ ಯುಕ್ತಿಯು ಬಾಧಿತವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ವಾಕೃಗಳಲ್ಲಿ ಪರಸ್ಕರವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾದಾಗ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸಿ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಹಾದ ಮಾಡಬೇಕು. ಇಂಥ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಷ್ಟೇ ಯುಕ್ತಿಗಳು ಉಪಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತವೆ. ಮತ್ತು ಆಯುಕ್ತಿಗಳು ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷ ಅಥವಾ ಆಗಮವನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸಿರಬೇಕು. ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷ ಅಥವಾ ಆಗಮವನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸಿರಬೇಕು. ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷ ಅಥವಾ ಆಗಮವನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸಿರಬೇಕು. ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷ ಅಥವಾ ಆಗಮವನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸಿರದ ಯುಕ್ತಿಗಳು ಶುಷ್ಕತರ್ತ ಎನುಪತ್ರದೆ. ಪ್ರಮಾಣ ಬಾಧಿತವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಇದನ್ನೇ 'ದೇವಾದಿವತ್' ಇತ್ತಾದಿ ಭಾಷ್ಕರಿಂದ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

### ತತ್ವ**ಪ್ರದೀ**ಪ

### ವಾಕ್ಯಗಳ ವಿರೋಧಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಮಾತ್ರ ಯುಕ್ತಿಗಳು

तत्वप्रदीपः - ननु जीवादन्यः कर्ताऽस्ति चेत्, दृस्येत । दृश्यन्ते हि होके दृश्यमानानां घटादीनां कर्तार इत्यत आह् - देवादिवदिष होके ॥ वाक्यानां परस्यरिवरोध एव युक्तयो भवन्ति । न तु केवहपुक्तयः स्वतन्त्रा युक्तयः स्युः, युक्याभासा एव प्रतिसाधनसम्भवात् ।

ಜೀವನಿಗಿಂತ ಭಿನ್ನನಾದ ಮತ್ತೊಬ್ಬ ಕರ್ತ್ಯ ಇರುವುದಾರಲ್ಲಿ ಕಣ್ಣಿಗೆ ಕಾಣಿಸಬೇಕಿತ್ತು. ಏಕೆಂದರೆ ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಘಟ-ಪಟಾದಿಕಾರ್ಯಗಳಿಗೆ ಕುರಾಲಾದಿ ಕರ್ತ್ಯಗಳಿರುವುದು ಕಣ್ಣಿಗೆ ಕಾಣಿಸುತ್ತಿದೆ. ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡಲು 'ದೇವಾದಿವರಪಿ ಲೋಕೇ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ.

ವಾಕ್ಕಗಳಿಗೆ ಪರಸ್ತರ ವಿರೋಧ ಬಂದರೆ ಮಾತ್ರ ಯುಕ್ತಿಗಳು ಸಾಧಕವಾಗುತ್ತದೆ. ಕೀವಲ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಯುಕ್ತಿಗಳು ಏನನ್ನೂ ಕೂಡ ಸಾಧಿಸಲಾರವು. ಅವು ಯುಕ್ಕಾಭಾಸವಂದೇ ಕರೆಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತವೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಯಾವುದೇ ಯುಕ್ತಿ ಹೇಳಿದರೂ ಅದಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾಗಿ ಮತ್ತೊಂದು ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿದೆ.

## ಕೇವಲ ಯುಕ್ತಿಗಳು ಪ್ರಮಾಣವೇ ಅಲ್ಲ ಎಂಬುದರ ಸಮರ್ಥನೆ

तत्वप्रदीपः – यथा 'विमतः कर्ता नास्ति, योग्यत्वे सित अनुपळभ्यमानत्वात् सम्प्रतिपजवत्' इत्येतस्मिजेव, 'जगतः कर्तास्ति तस्य कार्यत्वात्, यत्कार्यं तस्य कर्तांऽस्ति यथा घटस्य' इति नैवमनुमानयिष्यते, आश्रयासिद्धत्वात् हेतोः ।

'ವಿಮತಃ ಕರ್ತಾ, ನಾಸ್ತಿ, ಯೋಗ್ಯತ್ತೇ ಸತಿ ಅನುಪಲಭ್ಯಮಾನಶ್ವಾತ್, ಸಂಪ್ರತಿಪನ್ನವತ್' ಈ ಕೋಣೆಯಲ್ಲಿ ಘಟವು ಕಣ್ಣಗೆ ಕಾಣಿಸಲು ಯೋಗ್ಯವಾಗಿದ್ದು ಅನುಪಲಭ್ಯಮಾನವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಅದರಂತೆ ಕರ್ತೃವೂ ಕೂಡ ಕಣ್ಣಿಗೆ ಗೋಚರನಾಗಿದ್ದೂ ಕೂಡ ಅನುಲಪಲಭ್ಯಮಾನವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

ಈ ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾಗಿ ಅನುಮಾನ ಮಾಡಬಹುದು -

'ಜಗತ: ಕರ್ತಾ, ಅಸ್ತಿ, ತಸ್ಮ ಕಾರ್ಯತ್ವಾತ್, ಯತ್ಕಾರ್ಯಂ ತಸ್ಮ ಕರ್ತಾನಸ್ತಿ, ಯಥ ಘಟಸ್ಟ' ಘಟವು ಕಾರ್ಯವಾಗಿದೆ. ಅದಕ್ಕೆ ಒಬ್ಬ ಕರ್ತೈ ಇದ್ದೇ ಇದ್ದಾನೆ. ಅದರಂತೆ ಜಗತ್ತು ಕರ್ತ್ಯವಿನ ಕಾರ್ಯವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಕರ್ತೃ ಇದ್ದಾನೆ ಎಂಬುದು ಪ್ರತಿಯಾದ ಅನುಮಾನ.

ಹೀಗೆ ಅನುಮಾನ ಮಾಡಬಾರದು. ಹೇತುವು ಆಶ್ರಯಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ.

ವಿವರಣೆ - 'ನೈವಂ ಅನುಮನಯೀಡೃತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಇದು 'ನೈವಂ ಪ್ರಯುಜ್ನತ್' ಎಂಬ ಅಧುನಿಕ ಪ್ರಯೋಗದ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಪ್ರಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಅನುಮನತೆಲ್ವದ ಮೇಲೆ ಕೃಚ್ ಪ್ರತ್ಯಯ ಮಾಡಿಕೊಂಡು, ಲೈಟ್ ಅಕಾರದಲ್ಲಿ 'ಅನುಮನಕೆಯೀಡೃತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಪ್ರಯೋಗಿಸಿದ್ದಾರೆ.

ಆಧಾರವಿಲ್ಲರ ಯುಕ್ತಿಗಳು ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗುತ್ತವೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಹೇತುವಿಗೆ ಆಶ್ರಯಸಿದ್ದಿರೋಷವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಸಾಧ್ಯಧರ್ಮೀ ಅದ ಆಶ್ರಯವು ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಆಶ್ರಯವು ಅಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಹೇತುವಿಗೆ ಆಶ್ರಯಾಸಿದ್ದಿರೋಷವು ಬರುತ್ತದೆ. ಪ್ರಕ್ಷತ ಜನಕತ್ಯಕ್ಷವೆಂಬ ಆಶ್ರಯವೇ ಇಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಎರಡು ಅನುಮಾನಗಳಲ್ಲಿರುವ ಹೇತುವಿಗೆ ಆಶ್ರಯಾಸಿದ್ದಿಯು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುವುದರಿಂದ ಎರಡು ಅನುಮಾನಗಳು ಕೂಡ ಅಪ್ರಮಾಣವೆಂದು ಭಾವಿಸಬೇಕು.

ಆಶ್ರಯಾಸಿದ್ದಿದೋಷಪ್ರಯುಕ್ತವಾಗಿ ಅನುಮಾನ ದುಷ್ಕವಾಗದು

# तत्वप्रदीपः – न । निषेघहेतोः असतोऽप्याश्रयत्वात्, अन्यया आश्रयत्वनिषेघस्यैव निर्हेतुकत्वेन असाध्यत्वप्रसङ्गात् ।

ಇದು ತಪ್ಪ. ನಿಷೇಧಸಾಧ್ಯಕವಾದ ಹೇತುವಿಗೆ ಅಸತ್ತೂ ಕೂಡ ಆಶ್ರಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಆಶ್ರಯತ್ವನಿಷೇಧವೇ ನಿರ್ಹೇತುಕವಾಗುವುದರಿಂದ ಇದನ್ನು ಸಾಧಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗದೇ ಇರಬೇಕಾದೀತು. ವಿವರಣೆ - ನಿಷೇಧ ಹೇತುವಿಗೆ ಅಸತ್ತೂ ಕೂಡ ಆಶ್ರಯವಾಗುತ್ತದೆ. -'ಶಶವಿಷಾಣಂ ನಾಸ್ತಿ ಅನುಪರಭ್ಯಮನಸ್ವಾತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಅನುಮಾನ ಮಾಡುತ್ತದೆ. ಇ ನಾಧವು ನಿಷೇಧರೂಪವಾಗಿದೆ. ಅರಭಿಂದ ಈ ಸಾಧಕ್ಷೆ ಆಶ್ರಯವಾಗಿರುವ ಧರ್ಮಿಯು ಅಸಿದ್ಧವಾರರೂ ಕೂಡ ಆಶ್ರಯಾಸಿದ್ಧಿರೋಪನೆನ್ನು ಹೇಳುವರದು. ಆರ್ಥಿಂದ ನಿಷೇಧಸಾಧ್ಯಕವಾದ ಹೇತುವಿಗೆ ಅಸತ್ತೂ ಕೂಡ ಆಶ್ರಯವಾಗುಹುದು.

'ವಿಮತಃ ಕರ್ತಾ, ನಾಸ್ತಿ, ಯೋಗ್ಯತ್ತೇ ಸತಿ ಅನುಪಲಭ್ಯಮನನ್ನಾತ್ ಎಂಬ ಅನುಮನರೆಕ್ಕೆ ಆಶ್ರಯಾಸಿದ್ದಿ ಎಂಬ ರೋಸವಿರುವುದರಿಂದಲೇ ರುಷ್ತವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳಬಹುದು. ಇದಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾದ 'ಜಗತಃ ಕರ್ತಾ, ಅತ್ತ್ಯ ತನ್ನ ಕಾರ್ಯಕ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಅನುಮನದಿಂದ ರೋಪವನ್ನು ಹೇಳುವ ಅವಶ್ಯಕತೆಯಲ್ಲ ಅಶ್ರಯಾಸಿದ್ದಿರೋಪ-ದಿರುವುದರಿಂದಲೇ ಯಾರೂ ಕೂಡ 'ವಿಮತಃ ಕರ್ತಾ ನಾಸ್ತಿ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಸಾಧನೆ ಮಾಡುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ಈ ಹಿಂದೆ ಹೇಳಲಾಯಿತು. ಇದು ಸರಿಯಲ್ಲ

ಪ್ರಕೃತ 'ವಿಮತಃ ಕರ್ತಾ, ನಾಸ್ತಿ, ಯೋಗ್ಯಶ್ಟೆ' ಸತಿ ಅನುಪಲಭ್ಯಮನನ್ನಾತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಅನುಮನವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಿದಾಗೆ, ಸಾಧ್ಯವು ನಿಷೇಧರೂಪವಾಗಿದೆ. ಇದನ್ನು ಸಾಧಿಸುವ ಅನುಪಲಭ್ಯಮನತ್ವವೆಂಬ ಹೇತುವಿಗೆ ಯಾವ ಜಗತ್ ಕರ್ತೃವ ಆಶ್ರಯವಾಗಿದ್ದಾನೋ, ಇವನು ಆಸಿಧ್ಭವಾದರೂ ಕೂಡ ಅನುಮನಕ್ಕೆ ಆಶ್ರಯಾಸಿದ್ಧ. ದೋಷವನ್ನು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ.

ಒಂದುವೇಳೆ ನಿಷೇಧಿಸಾಧ್ಯಕಹೇತುವಿಗೆ ಅಸತ್ತು ಆಶ್ರಯ ಆಗದಿದ್ದರೆ ಆಶ್ರಯಾಸಿದ್ಧಿ ಬರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಲು ಹೇತುವೇ ಇಲ್ಲವೆಂದಾಗುತ್ತದೆ. ಅದು ಹೀಗೆ ಅಶ್ರಯಾಸಿದ್ಧಿರೋಪವನ್ನು ಯಾರು ಹೇಳುತ್ತಾರೂ, ಅವರು ಆಶ್ರಯವನ್ನು ನಿಷೇಧ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಆಗ ಆಶ್ರಯಾನಿಷೇಧಕ್ಕೂ ಕೂಡ ಹೇತುವಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳಿದರತಾಗುತ್ತದೆ. "ವಿಮರ್ತ ಕರ್ತಾ ಇತ್ರಯಂ ಪಕ್ಷಕ್ಕ ಹೇತೋ: ನಾತ್ರಯ:" ಎಂಬ ಪ್ರತಿಕ್ಕಿಗೆ ವಿನಾರರೂ ಹೇಳುವನ್ನು ಹೇಳಬೇಕು. ಆದರೆ ಆಶ್ರಯವೇ ಇಲ್ಲವೆಂದಾದ ಮೇಲೆ ಇದಕ್ಕೆ ಹೇತುವನ್ನು ಹೇಳುವು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ ? ಆದ್ದರಿಂದ ಯಾರು ಆಶ್ರಯಾಸಿದ್ದರೋಪವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಾರೋ, ಆವರಿಗೆ ಪಕ್ಷವು ಹೇತುವಿಗೆ ಆಶ್ರಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗಾಗಿ ಆಶ್ರಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಕೂಡ ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗಾಗಿ ಅಶ್ರಯಾಸಿದ್ದಿಯನ್ನು ದೋಷವೆಂದು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡುವಾರದು. ಆದ್ದರಿಂದ ವಿಮತಃ ಕರ್ತಾ ನ್ಯಾ ಯೋಗೃತ್ವೇ ಇತಿ ಆನುಲಭ್ಯಮಾನುತ್ತಾವಿನಿಂಬುದಾಗಿ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಿದರೆ ಆಶ್ರಯಾಸಿದ್ದಿನೋಪವ್ರಯಾತ್ರವಾಗಿ

ಸ್ವತ: ತಾನು ದುಷ್ಟವೆಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಇದಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಯಾದ 'ಜಗತ: ಕರ್ತಾ, ಅಸ್ತಿ, ತಸ್ಯ ಕಾರ್ಯತ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಅನುಮಾನದಿಂದಲೇ ಇದು ದುಷ್ಟವಾಗಬೇಕು.

ಅನುಮಾನವು ಪ್ರಮಾಣವಾಗುವುದಾದರೆ ಈಶ್ವರನಿಲ್ಲ ಎಂದಾಗಲಿ

तत्वप्रदीपः - अस्तु तर्हि निषेधहेतोः असदाश्रयत्वम् । तयाऽपि न परकीयहेतोः ताहुन्त्वं युक्तम् । यदि पक्षादन्य आश्रयः, अतो तर्हि महानेष्वेव दोषः । न हि भिन्नाधिकरणत्वं साध्यसाधनयोः साम्प्रतम् । जगित्रमांतुः स्रत्वितत्वं साध्यते । साधनधर्मो निर्मेयाधिकरण इत्यसिद्धः । पक्षवृत्त्यभावात्।

ನಿಷೇಧಸಾಧ್ಯಕವಾದ ಹೇತುವಿಗೆ ಆಶ್ರಯವು ಅಸಿದ್ಧವಾಗಿರಬಹುದು ಎಂಬುರನ್ನು ಅಂಗೀಕರಿಸೋಣ. ಆದರೆ ಪರಕೀಯನ ಕಾರ್ಯತ್ವಹೇತುವಿಗೆ ಅಸದಾಶ್ರಯತ್ನವು ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಒಂದು ವೇಳೆ ಪಕ್ಷವನ್ನು ಬಿಟ್ಟು, ಬೇರೆ ಪದಾರ್ಥವು ಆಶ್ರಯವಾಗುತ್ತದನ್ನಬೇಕು. ಆಗ ಹೀಗೆ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸುವವರಿಗೆ ದೊಡ್ಡ ದೋಡ ಬರುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಸಾಧ್ಯಸಾಧನಗಳಿಗೆ ಭಿವ್ವಾಧಿಕರಣತ್ತವು ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಜಗನ್ನರ್ಮಾತ್ರವನಲ್ಲಿ ಅಸ್ತಿತ್ವವನ್ನು ಸಾಧನೆ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತಿದೆ. ಸಾಧನಧರ್ಮವನಿಸಿದ ಕಾರ್ಯತ್ನವು ಆ ಜಗನ್ನಿರ್ಮಾತ್ರವನಲ್ಲಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ, ಸಾಧನಧರ್ಮದ ಅಧಿಕರಣವು ನಿರ್ಣಯವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದಲೇ ಅಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಕಾರ್ಯತ್ವವಿರುವುದು ಜಗತ್ರಿನಲ್ಲಿ ಹೊರತು, ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಅಲ್ಪ.

ವಿವರಣೆ - ಎರಡು ಅನುಮಾನಗಳಲ್ಲಿ ಅಸದಾಶ್ರಯಕೃತ್ಯ ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಮೊದಲನೆಯ ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿ ಹೇತುವು ನಿಷೇಧಾಧಕವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಆರರ ಅಶ್ರಯವು ಅಸಿದ್ದವಾಗುಹುದು. ಆರರ ಎರಡನೆಯ ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿ ಇರುವ ಹೇತುವು ನಿಷೇಧಾಧಕ್ಷಕವಲ್ಪವಾಗುತುದು. ಆರರ ಪರಿತ್ಯವು ಅಪ್ಪುವಾಗುವದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದಾಗ ಪೂರ್ವಕ್ಷಕವರು ಉತ್ತರುವಾರು, ಹೇತುವಿಗೆ ಅಶ್ರಯವಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ ದೋಷವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಆರರ ಪಕ್ಷಾತಿಕ್ರವಾದರ್ಭು ಆಶ್ರಯವಾಗುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳುತ್ತೇದೆ. ಪಕ್ಷವಿಕ್ರಿತ್ತವಾದ ಜಗತ್ರಿನಲ್ಲಿ ಹುರ್ಕಾತ್ರವಂಬ ಹೇಳುವಿದೆ. ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಅನ್ನಿತ್ತದಿಂದ ಹೇಳುವಿದೆ. ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಅನ್ನಿತ್ತದಿಂದ ಹೇಳುವಿದೆ. ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಅನ್ನಿತ್ರವಿದ

ಎಂಬುದಾಗಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಯು ತನ್ನ ಅನುಮಾನವನ್ನು ನಿರ್ದುಷ್ಟವೆಂದು ಸಮರ್ಥಿಸಿ-ಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ.

ಹೀಗೆ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡುವವರಲ್ಲಿ ಇರೊಂದು ರೂಡ್ನ ರೋಷ ಬರುತ್ತದೆ - ಕಾರ್ಯಕೃತ್ಯಕನಿವಿಗೆ ಪಕ್ಷವೃತ್ತಿತ್ವವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಹೇಡುವಿಗೆ ಅಸಿದ್ದಿನೋಷವು ಬರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಭಾವ್ಯಧಿಕರಣತ್ವವನ್ನು ನಿವ್ವಿಂದ ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಸಾಧ್ಯಸಾಧನಗಳಿಗೆ ವೈಯಧಿಕರಣ್ಯವಿದೆ. ವಿಕೆಂದರೆ ಕಾರ್ಯಕೃತ್ಯಹೇಮು ಜಗತ್ರಿಸಲ್ಪಿದೆ. ಅಸ್ವಿತ್ವವು ಕತ್ಯಗಾನಲ್ಲಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸಾಧನಧರ್ಮದ ಅಧಿಕರಣವು ನಿರ್ಣಯವಾಯಿತು. ಹಾಗಾಗಿ ಹೇಡುವಿಗೆ ಪಕ್ಷವೃತ್ತಿಸ್ತಿಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಅಸಿದ್ದಿರೋಷವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

ಹೀಗೆ ಎರಡನೆಯ ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿರುವ ಕಾರ್ಯಕ್ರಹಣವು ನಿಷೇಧಾಧ್ಯಕವಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಆಶ್ರಯಾಸಿದ್ದಿದೋಪವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದಲೇ ದುಷ್ಟಾಗುತ್ತದೆ. ಹಾಗೂ ಯಕ್ತಿಯಿಂದ ಈಶ್ವರನನ್ನು ಸಾಧನೆ ಮಾಡುವುದಾದರೆ 'ವಿಮತಃ ಕರ್ತಾ ನಾಸ್ತಿ ಯೋಗ್ಬಕ್ಟೇ ಸತಿ ಅನುವಲಭ್ಯಮಾನತ್ತಾತ್' ಎಂಬ ಆನುಮಾನಕ್ಕೆ ಯಾವುದೇ ದೋಪವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಯಕ್ತಿಯಾದರೇ ಈಶ್ವರನು ಇಲ್ಲವೆಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಎರಡನೆಯ 'ಜಗತಃ ಕರ್ತಾ, ಆಸ್ತ್ರಿ ಕಾರ್ಯತ್ನಾತ್' ಎಂಬ ಅನುಮಾನವು ದುಪ್ಪವಾದ್ದರಿಂದ ಮೊದಲನೆಯ ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ಸತ್ತಿತಿಪಕ್ಕೆ ಎಂಸುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಮೊದಲನೆಯ ಅನುಮಾನವೇ ನಿರ್ದುಷ್ಟವಾಗುತ್ತದೆ. ತನ್ನೂಲಕವಾಗಿ ಈಶ್ವರನು ಇಲ್ಲವೆಂದು ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬುದು ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

# ವೈಯಧಿಕರಣ್ಯವು ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿ ದೋಷವಲ್ಲ

तत्वप्रदीपः – तदिपे प्रकापमात्रम् । व्याप्तिसङ्गावे साध्यसाधनयोरिषकरण-भेदस्य अकिश्चित्करत्वात् । तदभावे तदेव दूषणं, नान्वेषणीयमपरम् । व्यास्यभावादेव शब्दनित्यत्वादौ घटकृतकत्वादेरहेतुत्वं न व्यपिकरणत्वात् । अधिकरणभेदेऽपि व्याप्यस्य हेतुत्वदर्शनात् ।

उक्तं च गुरुभिः -

# रोहिण्युदय आसन्नः कृत्तिकाऽभ्युदिता यतः । इत्युक्ते साधनं नो किं न ह्याइौवात्र साधिका' इति ।

# अतो व्याप्तिरेव प्रयोजिका । न च जगतः कर्तारमन्तरेण कार्यत्वं युक्तम्।

ಇದೂ ಕೂಡ ಕೇವಲ ವ್ಯರ್ಥವಾದ ಮಾತುಗಳು. ಏಕೆಂದರೆ ವ್ಯಾಪ್ತಿಯು ಇದ್ದರ ಸಾಧ್ಯಸಾಧನಗಳ ವೈಯಧಿಕರಣ್ಯವು ಅಕಿಂಚಿತ್ಯರವಾಗುತ್ತದೆ. ವ್ಯಾಪ್ತಿಯಲ್ಲದಿದ್ದರ ವ್ಯಾಪ್ತಿಯಲ್ಲವೆಂಬುದೇ ದೋಷವಾಗುತ್ತದೆ. ಮತ್ತೊಂದು ದೋಷವನ್ನು ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿ ಹುಡುತುವ ಅವಶ್ಯಕತೆಯಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಉದಾಹರಣೆ - 'ಶಲ್ವು ನಿತ್ಯ: ಘಟ್ಟ್ ಕೃತಕತ್ತಾತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಅನುಮಾನ ಮಾಡಿದರೆ, ವ್ಯಾಪ್ತಿಯಲ್ಲದ್ದರಿಂದಲೇ ಅನುಮಾನವನ್ನು ದುಷ್ಪವನ್ನುತ್ತಾರೆ. ವ್ಯಧಿಕರಣವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ದುಷ್ಟವೆಂದು ಯಾರೂ ಹೇಳುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಅಧಿಕರಣಭೇದವಿದ್ದರೂ ವ್ಯಾಪ್ನವು ಹೇಳುವಾಗಿರುವುದು ಕಂಡಿದೆ. ಇದನ್ನು ಗುರುಗಳಾದ ಶ್ರೀಮಧ್ವಾಚಾರ್ಯರು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ -

ರೋಹಿಣ್ಯುದಯ ಆಸನ್ನ: ಕೃತ್ತಿಕಾಽಭ್ಯುದಿತಾ ಯತ:। ಇತ್ಯುಕ್ತೇ ಸಾಧನಂ ನೋ ಕಿಂ ನ ಹ್ಯಾಜ್ಲೈವಾತ್ರ ಸಾಧಿಕಾ॥

'ರೋಹಿಣ್ಯುದಯ ಆಸನ್ಯ: ಕೃತ್ರಿಕಾರ್ಯ ಅಭ್ಯುದಿತ್ರಾತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಸಾಧನೆ ಮಾಡಿದಾಗ ಇದು ಸಾಧಕವಾಗುವುದಿಲ್ಲವೇನು? ಸಾಧಕವಾಗುವುದಿಲ್ಲವೆಂಬ ನಿನ್ನ ಆಜ್ಞೆಯು ಸಾಧಕವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ವ್ಯಾಪ್ತಿಯು ಪ್ರಯೋಜಕವಾಗಿದೆ. ಪ್ರಕೃತ ಜಗತ್ರಿನ ಕರ್ತೃವನ್ನು ಬಿಟ್ಟು, ಕಾರ್ಯತ್ರವು ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ವ್ಯಾಪ್ತಿಯು ಇದ್ದೇ ಇದೆ.

ವಿದರಣೆ - 'ಜಗತಃ ಕರ್ತಾ ಆಸ್ತ್ರಿ ತಸ್ಥ ಕಾರ್ಯತ್ರಾತ್' ಎಂಬ ಅನುಮಾನವು ದುಷ್ಟವಾಗಿರುವುದರಿಂದ, 'ವಿಮತಃ ಕರ್ತಾ ನಾಸ್ತ್ರಿ ಯೋಗ್ಯತ್ತೇ' ಎಂಬ ಅನುಮಾನವು ಯಾವುದೇ ದೋಷವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಮೊದಲನಯ ಅನುಮಾನವು ನಿರ್ದುಷ್ಟವಾಗಿಗೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಏನು ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟಿಕೊಂ, ಇದೂ ಕೂಡ ಕೇವಲ ಪ್ರಲಾಪವಾಗಿದೆ. ಎಕೆಂದರೆ ವ್ಯಾಪ್ತಿ ಇದ್ದಾಗೆ ಸಾಧ್ಯಸಾಧನಗಳ ವೈಯಧಿಕರಣ್ಯವು ದೋಷವೇ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ವ್ಯಾಪ್ತಿಯಲ್ಪದಿದ್ದರೆ ವ್ಯಾಪ್ತಿಯಲ್ಪದಿದ್ದರೆ ವ್ಯಾಪ್ತಿಯಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ವ್ಯಾಪ್ತಿಯಲ್ಲವೆಂಬುದೇ ದೋಷವಾಗುತ್ತದೆ ಹೊರತು, ಪುನಃ ಅಲ್ಲಿ

ವೈಯಧಿಕರಣ್ಯದೋಷವನ್ನು ಹುಡುಕುವ ಅವಶ್ಯಕತೆಯಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಉದಾಹರಣೆ - 'ಶಬ್ದು ನಿತ್ಯ: ಘಟಸ್ಯ ಕೃತಕತ್ವಾತ್' ಎಂದು ಹೇಳಿದಾಗ ಕೃತಕತ್ವವು ಘಟದಲ್ಲಿದೆ, ನಿತ್ಯತ್ನವು ಶಬ್ದದಲ್ಲಿದೆ. ಇಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಪ್ಕವ್ಯಾಪಕಗಳಿಗೆ ವೈಯಧಿಕರಣ್ಯವಿರುವುದರಿಂದ ಅನುಮಾನವನ್ನು ದುಷ್ಟವೆಂದು ಯಾರೂ ಹೇಳುವುದಿಲ್ಲ. ವ್ಯಾಪ್ತಿಯಲ್ಲವಾದ್ದರಿಂದ ದುಷ್ಟವೆಂದೇ ಎಲ್ಲರೂ ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ವೈಯಧಿಕರಣ್ಯವನ್ನು ದೋಷವೆಂದು ನೀವು ಪರಿಗಣಿಸಿದ್ದೇ ತಪ್ಪು. ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ಸಾಮಾನಾಧಿಕರಣ್ಯವು ಪ್ರಯೋಜಕವಲ್ಲ. ವ್ಯಾಪ್ತಿಯೇ ಪ್ರಯೋಜಕವಾಗಿದೆ. ಹಾಗಾಗಿ ತ್ರೀಮದಾಚಾರ್ಯರು 'ರೋಹಿಣ್ಯದಯ ಆಸನ್ಯ: ಕೃತ್ತಿಕಾರ್ಯ: ಆಭ್ಯುದಿತತ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಅನುಮಾನವನ್ನು ನಿರ್ದುಷ್ಟಾನುಮಾನವೆಂದು ಪರಿಗಣಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿ ಕೃತ್ತಿಕೆಯ ಉದಯವು ಹೇತು ಹಾಗೂ ಸಾಧ್ಯವು ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿದೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಇದು ಸಾಧಕವಾಗುತ್ತದೆ. ಒಂದು ವೇಳೆ ಪೂರ್ವಪಕ್ತಿಯಾದ ನೀನು ಹೇತುಸಾಧಕವಾಗುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಆಜ್ಞೆ ಮಾಡಿದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಸಾಧಕವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದೇನಿಲ್ಲ. ಆದರಂತೆ ಪ್ರಕೃತ 'ಜಗತಃ ಕರ್ತಾ ಅಸ್ತಿ ತಸ್ಮ ಕಾರ್ಯತ್ವಾತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಅನುಮಾನ ಮಾಡಿದಾಗ, ಹೇತುಸಾಧ್ಯಗಳಿಗೆ ವೈಯಧಿಕರಣ್ಯವಿರಬಹುದು. ಆದರೆ ಜಗತ್ ಕಾರ್ಯತ್ವವು ಜಗತ್ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಇರಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಕಾರ್ಯತ್ವ ಹಾಗೂ ಕರ್ತೃತ್ವಗಳಿಗೆ ವ್ಯಾಪ್ತಿಯಿರುವುದರಿಂದ ಈ ಅನುಮಾನವನ್ನು ನಿರ್ದುಷ್ಪವೆಂದೇ ಪರಿಗಣಿಸಬೇಕು. ಎರಡನೆಯ ಅನುಮಾನವು ನಿರ್ದುಷ್ಟವಾದ್ದರಿಂದ ಮೊದಲನೆಯ ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ಇದು ಪ್ರತಿಪಕ್ಷಾನುಮಾನ ಆಗುತ್ತದೆ.

### ಅನುಮಾನದಿಂದ ಈಶ್ವರನನ್ನು ಸಾಧಿಸಬಹುದಲ್ಲವೇ?

तत्वप्रदीपः - न चात्र सशरीरत्वमुपापिः । प्रतिसाधनस्यैव उपाधित्वात् । तस्य चात्र अदृष्टत्वात् । 'न तस्य कार्यं करणं च विषते' 'सदेहः सुसगन्यस्व' इत्यादिश्रुतेः जगत्कर्तुरशरीरत्वात् स्वरूपचैतन्यदेहत्वाच श्रुत्यवसिते कर्तरि वः किमनुमानं फलतीति चेत्,

ಎರಡನೆಯ ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ಸಕರೀರತ್ನವನ್ನು ಉಪಾಧಿಯೆಂದು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಸಾಧನದ ವಿರೋಧಿಗೆ ಅನುಕೂಲವಾದ ಧರ್ಮವೇ ಉಪಾಧಿಯಾಗುತ್ತದೆ. ಇಂಥ ಧರ್ಮವು ಪ್ರಕೃತ ಕಾಣಿಸುತ್ತಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು 'ನ ತಸ್ಯ ಕಾರ್ಯಂ ಕರಣಂ ಚ ವಿದೃತೀ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ಜಗತ್ ಕರ್ತೈವಿಗೆ ಶರೀರವಿದೆ ಎಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತಿದೆ. 'ಸದ್ವೇಹ: ಸುಖಗಂಧಕ್ಷ: ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ಚೇತನಾತ್ಮಕವಾದ ದೇಹವಿದೆಯೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗೆ ಶ್ರುತಿಯ ಬೆಂಬಲವಿರುವುದರಿಂದ ಎರಡನೆಯ ಅನುಮಾನವು ನಿರ್ದುಷ್ಟವೇ ಆಗುತ್ತದೆ. ಆಗ ಮೂದಲನೆಯ ನಿಮ್ಮ ಅನುಮಾನವು ಏನು ಫಲವನ್ನು ಕೊಟ್ಟಂತಾಯಿತು?

ವಿವರಣೆ - 'ಜಗತಃ ಕರ್ತಾ ಅಸ್ತಿ ತಸ್ಮ ಕಾರ್ಯತ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಿದರೆ ಅರ್ಥಾತ್ ಸಕಕ್ಕ್ ಕತ್ತವನ್ನೇ ಸಾಧನೆ ಮಾಡಿದಂತಾಯಕು. 'ಯತ್ ಸಕಕ್ಷ್ಯಕಂ ತತ್ ಶಂಗರಜನ್ನಂ' ಎಂಬ ವ್ಯಾಪ್ತಿಯು ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಪ್ರಕೃತ ಕುರೀವಿಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಕರ್ತ್ಯವೂ ಕೂಡ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಸಾಧಿಸುತ್ತೇವೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಪ್ರಥಮಾನುಮಾನವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡುವವನು ಅಕ್ಕೊಬಸುತ್ತಿದ್ದಾನೆ.

('ಜಗತಃ ಕರ್ತಾ ಆಸ್ತಿ ತಸ್ಮ ಕಾರ್ಯತ್ರಾತ್' ಎಂಬ ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿ ಆಸ್ತಿತ್ವವು ಸಾಧ್ಯವಾಗಿದೆ. ಕಾರ್ಯತ್ರವು ಹೇಳುವಾಗಿದೆ. ಇಂಥ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಸಶಲೀಶಕ್ಷ್ಯವಂ ಉದಾಧಿಗೆ ಸಾಧ್ಯವ್ಯಾವಕತ್ತ, ಹಾಗೂ ಸಾಧನ ಅಧ್ಯಾಪಕತ್ತನನ್ನು ಹೇಳಲು ಹೇಗೆ ಸಾಧಿ, ಈ ಅನುಮಾನದಿಂದ ಅರ್ಥಾತ್ ಸಿದ್ಧವಾಗುವ ನಿಷೇಧ ಮೇಲೆ ಈ ಉಪಾಧಿದೋಪವನ್ನು ಪರಿಗಣಿಸಬೇಕು. ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕರ್ತ್ಯವಿದ್ದಾನೆ ಎಂದು ಹೇಳಾದಿಗೆ 'ಜಗತ್ ಸಕರ್ತ್ಯತ' ಎಂಬುಕ್ಕಾತ್' ಎಂದೇ ಹೇಳಾದಿಕಾಗುತ್ತದೆ. ಈಗ ಯತ್ರ ಸಕರ್ತ್ಯತ್ತು ತತ್ತ ಸಶಲೀಶತ್ತಂ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಸಾಧ್ಯವ್ಯಾಪಕತ್ವವನ್ನು ಹೇಳಬಹುದು. ಕಾರ್ಯಕ್ಷಮಿರುವಲ್ಲಿ ಸಶಲೀಶತ್ವವಿಲ್ಲರ ಕಾರಣ, ಸಾಧನಾವ್ಯಾಪಕತ್ವವನ್ನು ಕೂಡ ಹೇಳಬಹುದು ಎಂಬುದು ಪ್ರಕೃತ ಆಕ್ಷ್ಮಪಕ್ಷಾವನ್ನು ಕೂಡ

ಹೀಗೆ ಉಪಾಧಿರೋಷವನ್ನು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಯಾವುದು ಉಪಾಧಿ-ಯಗುತ್ತದೆ ಎಂದರೆ ಸಾಧನಕ್ಕೆ ವಿರೋಧಿಯಾದ ಯಾವ ಧರ್ಮವಿರೆಯೋ, ಅದನ್ನೇ ಉಪಾಧಿಯೆಂದು ಪರಿಗಣಿಸಬೇಕು. ಸಾಧ್ಯಾಭಾವಾಧನೆಗೆ ಅನುಕೂಲವಾಗಬೇಕು ಎಂದರ್ಥ. ಪ್ರಕೃತ 'ಜಗತಃ ಕರ್ತಾ ಅಸ್ತಿ ತಜ್ಜ ಕಾರ್ಯಪ್ರಾತ್' ಎಂಬ ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿ ಸಾಧ್ಯಾಭಾವಕ್ಕೆ - ಕರ್ತೃತ್ಯಾಭಾವಕ್ಕೆ ಸಾಧಕವಾದ ಧರ್ಮವನ್ನು ಉಪಾಧಿಯನ್ನರೇಕು. ಇಂಥ ಧರ್ಮವನ್ನು ಪ್ರಕೃತ ನಿಮ್ಮಿಂದ ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಅನೇಕ ಶ್ರುತಿವಾಕ್ಯಗಳಿಂದ ಜಗತ್ ಕರ್ತ್ಯನಾಗೆ ದೇಹವಿದಯಿಂದೇ ಸಸ್ವವಾಗಿ ತಿಳಿಯುತ್ತಿದೆ. 'ನ ತಸ್ಯ ಕಾರ್ಯಂ ಕರಣಂಚ ವಿದ್ಯತೀ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿ ವಾಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಕರಣಶಬ್ದರಿಂದ ಜಗತ್ ಕರ್ತೃವಿಗೆ ದೇಹವಿದೆ ಎಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತಿದೆ. 'ಸದ್ವೇಹ: ಸುಖಗಂಧಶ್ಚ' ಎಂಬ ಪೊರೀಶ್ರುತಿಯ ಪೂರ್ಣವಾಕ್ಕ ಹೀಗಿದೆ -

> ಸದ್ದೇಹ: ಸುಖಗಂಧಶ್ವ ಜ್ಞಾನಭಾ: ತತ್ ಪರಾಕ್ರಮ: । ಜ್ಞಾನಜ್ಞಾನ: ಸುಖಸುಖ: ಸವಿಷ್ಟು: ಪರಮೋ ಮತ: ॥

ಈ ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿ 'ಸದ್ದೇಹ' ಎಂಬ ಪರದಿಂದ ಚೇನಾಪಕ್ಷವಾದ ರೇಹವುಳ್ಳನೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗೆ ಶ್ರುತಿಗಳ ಅಧಾರದಿಂದ 'ಜಗತಃ ಕರ್ತಾ ಅಸ್ತಿ ತಸ್ಮ ಕಾರ್ಯತ್ರಾತ್' ಎಂಬ ಎರಡನೆಯ ಅನುಮಾನವು ನಿರ್ದುಷ್ಟವೆಂದು ಸಿದ್ಧವಾಯತು. ಶ್ರುತಿಗಳ ಅಧಾರವಿರುವುದರಿಂದ ಅನುಮಾನವು ಸಾಧಕವಾಗುತ್ತದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ 'ವಿಮತಃ ಕರ್ತಾ ನಾಸ್ತಿ ಯೋಗ್ಯತ್ನೇ ಸತಿ ಅನುಪಲಭ್ಯಮಾನತ್ರಾತ್' ಎಂಬ ಮೊದಲನೆಯ ಅನುಮಾನವು ರುಷ್ಯವಾಯತು. ಎಕೆಂದರೆ ಪ್ರಥಮಾನುಮಾನಕ್ಕೆ ಯಾವುದೇ ಶ್ರುತಿಗಳ ಅಧಾರ ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

### ಉಪಾಧಿದೋಷಗ್ರಸ್ತವಾದ್ದರಿಂದ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ

तत्त्वप्रदीपः – मैवम् । प्रमाणबाहुत्ये दार्ड्यदर्शनात् । मानसिद्धेऽपि हि मानान्तरमाद्रियन्ते परीक्षकाः । श्रुत्यननुसारे चोपाधिदोषो दुर्निवार इत्यवादिष्म ।

ಇದು ತಪ್ಪು. ಪ್ರಮಾಣಬಹುಲ್ಕವಿದ್ದಾಗ ದಾರ್ಥ್ಯವಿರುವುದು ಕಂಡಿದೆ. ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾದ ವಿಷಯದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಜ್ವಾನೀನರು ಮತ್ತೊಂದು ಪ್ರಮಾಣದಲ್ಲಿ ಆಧಾರವುರ್ಳವ-ದಾಗುತ್ತಾರೆ, ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಆನುಸರಿಸದೇ ಇದ್ದಾಗ ಉಪಾಧಿರೋಷ ಬಂದೇ ಬರುತ್ತರೆಂಬುದು ನನ್ನ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ವಿವರಣೆ - ಶ್ರತಿಯನ್ನು ಅನುಸರಿಸದೇ ಇದ್ದಾಗೆ 'ಜಗತಃ ಕರ್ತಾ ಆಸ್ತಿ ತಸ್ತ ಕಾರ್ಯಕ್ರಾತ್' ಎಂಬ ಅನುಮಾತ್ಮೆ ಸಶೇರಚಿತ್ರಕುಲ ಉಪಾಧಿದೋಪತ್ರ ಶ್ರಾಪ್ರವಾಗುತ್ತದೆ. ಆಗ ಪ್ರಥಮಾನುಮಾನಕ್ಕೆ ಉಪಾಧ್ಯಭಾವವೆಂಬ ಮತ್ತೊಂದು ಹೆಡು ದೊರೆಯುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ಯೋಗೃತ್ತೇ ಸತಿ ಅನುವಲಭ್ಯಮಾನಕ್ಕಾತ್' ಎಂಬ ಪ್ರಮಾಣದ ಜೊತೆ ಉಪಾಧ್ಯಭಾವವೆಂಬ ಮತ್ತೊಂದು ಹೇತುವು ದೊರಕುವುದರಿಂದ ಪ್ರಮಾಣದಾಹುಳ್ಳವಿದೆ. ಕತ್ಯ್ ವಿಲ್ಲವೆಂಬ ಸಾಧನೆಯು ಧೃಢವಾಗುತ್ತದೆ. ಈಗಾಗಲೇ 'ಯೋಗ್ಯತ್ವೇ ಸತಿ ಅನುಪರಭ್ಯಮನಸ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಪ್ರಮಾಣವಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಮತ್ತೊಂದು ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುವುದು ತಪ್ಪಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಜ್ಞಾನೀಸರು ಪ್ರಮಾಣಸಿದ್ದವಾದ ವಿಷಯದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಪ್ರಮಾಣಾಂತರದಲ್ಲಿ ಆಧಾರವುಕೃವರಾಗುತ್ತಾರೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶಕ್ತಿತಿಯನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿದಾಗ ಉಪಾಧಿದೋಷ ಬರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ನೀವು ಹೇಳಿದ್ದು ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ.

ಪರಸ್ಪರ ಅಪೇಕ್ಷಿತವಾದ ಶ್ರುತಿ-ಯುಕ್ತಿಗಳು ಸಮಾನವಲ್ಲವೇ?

तत्वप्रदीपः – नन्नेवं परस्परापेक्षत्वेन श्रुतियुक्तयोः साम्यमेव । तथाहि
– यथा श्रुतिनिरपेक्षाया युक्तेर्विरोधितदन्तरसद्भावेन आभासत्वं, श्रुत्यनुसारिष्याः प्रामाण्यं प्रतिसाधनस्य काळात्ययापदिष्टत्वेन, एवं युक्तिनिरपेक्षश्रुतेर्विरोधितदन्तरसद्भवे गौणार्थत्वं, युक्त्यनुसारिण्या मुख्यार्थत्वं, विरोधेऽप्यननुसारिण्याः दुर्बळत्वेनेति ।

ಪರಸ್ಪರ ಅಪೇಕ್ಷೆಯದ್ದಾಗ ಪ್ರತಿಯುತ್ತಿಗಳು ಸಮಾನವೇ ಆಗುತ್ತವೆ. ಅದು ಹೀಗೆ - ಪ್ರತಿಯ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಇಲ್ಲದ ಯುಕ್ತಿಗೆ ಮತ್ತೊಂದು ವಿರೋಧಿಯದ್ದಾಗ ಆಭಾಸತ್ವವಕ್ಕೇ ಹೇಳಬೇಕು. ಪ್ರತಿಗೆ ಅನುಸಾರಿಯಾದ ಯುಕ್ತಿಗೆ ಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವನ್ನು ಹೇಳಬೇಕು. ಏಕೆಂದರೆ ವಿರೋಧಿಯಾದ ಹೇತುವು ಬಾಧರೋಷದಿಂದ ಕೂಡಿರುತ್ತದೆ. ಇದರಂತೆ ಯುಕ್ತಿಯ ಅಪೇಕ್ಷೆಯಲ್ಲದ ಪ್ರತಿಗೆ ಮತ್ತೊಂದು ಪ್ರತಿಯ ವಿರೋಧವಿದ್ದಾಗ ಗೌಣಾರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಬೇಕು. ಹೇಳಬೇಕು. ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿದ ಪ್ರತಿಗೆ ಮುಖ್ಯಾರ್ಥತ್ವವನ್ನು ಹೇಳಬೇಕು. ವಿರೋಧವಿದ್ದಾಗಲೂ ಕೂಡ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಅನುಸರಿಸದ ಪ್ರತಿಯು ದುರ್ಬಲವಾಗುತ್ತದೆ.

ವಿವರಣೆ - ಶ್ರತಿಯು ಯುಕ್ತಿಯನ್ನ ಅನುಸರಿಸುತ್ತಿದೆ. ಯುಕ್ತಿಯು ಶ್ರತಿಯನ್ನು ಅನುಸರಿಸುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶ್ರತಿ-ಯುಕ್ತಿಗಳಿರಡೂ ಕೂಡ ಸಮಾನವೇ ಆಗಿವೆ ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ತಾರಕಮ್ಮನಃ ಇಲ್ಲ. ವಿಕೆಂದರೆ ಯಾವಾಗ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಅವೇಕ್ಷೆ ಪಡದ ಯುಕ್ತಿ ಇರುತ್ತದೋ, ಆದು ಮತ್ತೊಂದು ಯುಕ್ತಿಯಂದ ಆಭಾಸವಾಗುತ್ತದೆ. ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಅನುಸರಿಸಲ್ಪಡುವ ಯಾವ ಯುಕ್ತಿಯರುತ್ತರೋ, ಅದೇ ಪ್ರಮಾಣವಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರ ಪ್ರತಿಯನ್ನು ಅನುಸರಿಸದೇ ಇರುವ ವಿರೋಧಿಯಾದ ಮತ್ತೊಂದು ಯುಕ್ತಿಯು ಪ್ರಬಲ ಪ್ರಮಾಣವಿರೋಧವೆಂಬ ದಾಧರೋಪದಿಂದ ಗ್ರಸ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಅರಕ್ಷಿಂದ ಪ್ರತಿ ನಿರವೇಕ್ಷಿತವಾದ ಯುಕ್ತಿಗೆ ಅಭಾಸತ್ವವನ್ನು ಹೇಳಲೇಬೇಟ, ಇದೇ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಅನುಸರಿಸದೇ ಇರುವ ಯಾವ ಪ್ರತಿಯಾದೆಯೂ, ಅದು ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಅನುಸರಿಸುವ ಮತ್ತೊಂದು ಪ್ರತಿಮಾದ ಮತ್ತಿತ್ತಿದ್ದರೆ, ಗೌಣಾರ್ಥವುಕ್ನದ್ದಾಗುತ್ತದೆ, ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಅನುಸರಿಸುವ ಪ್ರತಿಯಾದ ಬಾಧಿತವಾಗುತ್ತದೆ, ಗೌಣಾರ್ಥವುಕ್ನದ್ದಾಗುತ್ತದೆ, ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಅನುಸರಿಸುವ ಪ್ರತಿಯಾ ಮುಖ್ಯಾರ್ಥವ್ಯಗ್ನದ್ದಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಪ್ರತಿ-ಯುಕ್ತಿಗಳರಡೂ ಸಮಾನವಾಗಿವೆ ಹೊರತು, ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಬಲ್ಕ-ದರ್ಜುಲ್ಕವನ್ನು ವಿಜರ ಮಾಡುವುದರಿಂದ ಉಪ್ಪವಿಲ್ಲ. ಪ್ರತಿ-ಯುಕ್ತಿಗಳರಡೂ ಸರಸ್ಪರವಾಗಿ ಆಸಲಂಬನೆ ಮಾಡಿಕೊಂಡಿರುವುದರಿಂದ ಉಪಾಧಿದೋಪವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಿಕೊಳ್ಳಲು ಪ್ರತಿಯನ್ನು ಆವಲಂಬಿಸುವು ಅಯುತ್ತವಾಗಿದೆ.

## ಶ್ರುತಿ-ಯುಕ್ತಿಗಳ ನಡುವೆ ಯುಕ್ತಿಯು ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗುತ್ತದೆ

तत्वप्रदीपः — विषम उपन्यासः । दृश्यते हि युक्तेः तदन्तरविरोघो दुर्वारः । केवलस्य तर्कस्याप्रतिष्ठानात् । न च मियो विरुद्धयोपुत्रयोः एकतरपाऽपि केवलयाऽर्थिसिद्धः । सत्प्रतिपसत्वात् । नच श्रुतिपुत्रयोमियो विरोधे श्रुतरप्रामाण्यम् । क्वृप्तं व्यिक्तराभासत्वम्, अत एतदाइ — न पुक्तियोगाद् वास्यानि निराकार्याण्यपि कचित् इति ॥ विश्यति च — यद् वास्योक्तं न तयुक्तिविरोहुं शक्कुयात् कचित् इति ॥

ಈ ವಿಷಯದ ನಿರೂಪಣೆಯು ವಿಪರೀತವಾಗಿದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಯುಕ್ತಿಗೆ ಮತ್ತೊಂದರೆ ವಿರೋಧವು ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಕೇವಲವಾದ ಯುಕ್ತಿಯು ಸಾಧ್ಯಸಾಧಕವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯಮಿ ಇಲ್ಲ ಪರಸ್ತರ ವಿರುದ್ಧವಾದ ಎರಡು ಯುಕ್ತಿಗಳ ನಡುವ ಯಾವುದೇ ಒಂದು ಯುಕ್ತಿಯುಂದ ಅರ್ಥಸಿನ್ನಿಯಾಗಲು ಕೂಡ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಅದಕ್ಕೆ ಸತ್ಯತಿಪಕ್ಷದೋಷ ಇರುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಪ್ರತಿ ಹಾಗೂ ಯುಕ್ತಿಗಳ ನಡುವ ಪರಸ್ಪರ ವಿರೋಧ ಬಂದಾಗ ಪ್ರತಿಗೆ ಆಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವನ್ನು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಯುಕ್ತಿಗೆ ಅಭಾಸತ್ವವೆಂಬುದು ಪ್ರಮಾಣ-ಸಿದ್ಧವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದರೇ ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ 'ನ ಯುಕ್ತಿಯೋಗಾದ' ವಾಶ್ಯನಿ

ನಿರಾಕಾರ್ಯಾಣ್ಯಪಿ ಕೃಚಿತ್' ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧದಿಂದ ವಾಕ್ಕಗಳ ಅರ್ಥವನ್ನು ನಿರಾಕರಣ ಮಾಡಬಾರದು ಎಂದು ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ. ಮುಂದೆಯೂ ಕೂಡ 'ಯದ' ವಾಕ್ಕೋಕ್ಟಂ ನ ತದ್ಯುಕ್ರಿವೀರೋದ್ದುಂ ಶಕ್ತುಯಾತ್ ಕೃಚಿತ್' ವಾಕ್ಕದಿಂದ ಸಾಧಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ವಿಷಯವು ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ವಿರೋಧ ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಳುವವರಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ - ಯುಕ್ತಿ ಹಾಗೂ ಶ್ರತಿಗಳು ಪರಸ್ಪರ ಅವಲಂಬಕವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಸಮಲಂವುಳ್ಳವುಗಳಾಗಿವೆ ಎಂದು ಹೇಳಬಾರದು. ಏಕೆಂದರೆ ಎರಡು ಯುಕ್ಕಗಳಲ್ಲಿ ಪರಸ್ಪರ ವಿರೋಧ ಬಂದಾಗ ಎರಡೂ ಕೂಡ ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗುತ್ತದೆ. ಹಾಗಾಗಿ ಶ್ರುತಿ-ಯುಕ್ಕಗಳಲ್ಲಿ ಪರಸ್ಪರ ವಿರೋಧ ಬಂದಾಗ ಶ್ರುತಿ ಪ್ರಮಾಣವಾಗುತ್ತದೆ. ಯುಕ್ತಿ ಅಭಾಸವಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ಕಾರಣದಿಂದ ಶ್ರುತಿ-ಯುಕ್ಕಗಳ ನಡುವೆ, ಶ್ರುತಿಯು ಪ್ರಬಲವಾಗಿದೆ. ಯುಕ್ತಿಯು ದರ್ಜುಲವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಒಪಬೇಕು.

### ಶ್ರುತಿಗೆ ಕೇವಲ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧ ಬರುವುದೇ ಇಲ್ಲ

तत्वप्रदीपः – न च विरोधादर्यान्तरकल्पना इति दौर्बल्यम् । युक्तिमात्रविरोधात् वाक्यस्य ययाश्रुतार्याद् अचलनात् । अग्नीषोमीयादेः पापहेतुत्वगोचरस्येव स्वयमाभासस्य तस्य विरोड्समामर्प्यात् । तदाह स्म – नावाक्या युक्तिरिप्यते इति ।। श्रौतेऽर्ये वाक्यरिहता युक्तिनेष्यते-इत्यर्यः। प्रकार नृतन्त्रमुला सा प्रवर्ततां नाम । अत एव तद्विरोधात् अभिमानिव्यपदेश उक्तः ।

ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವು ಬರುವುದರಿಂದ ಶ್ರತಿಗೆ ಅರ್ಥಾಂತರವನ್ನು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡಬೇಕು. ಆದ್ದರಿಂದ ಶ್ರುತಿಯು ದುರ್ಬಲವಾಗುತ್ತದೆ ಅಲ್ಲವೇ? ಎಂದು ಪ್ರತ್ನಿಸಬಾರದು. ಏಕೆಂದರೆ ಕೇವಲ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧದಿಂದ ಶ್ರುತಿಗೆ ಯಥಾಶ್ರುತವಾದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಪರಿತ್ಯಾಗೆ ಮಾಡಬಾದರು. ಉದಾಹರಣೆ - ಅಗ್ಲೀಷ್ಠೋಮೀಯ ಯಾಗಕ್ಕೆ ಪಾಪಹೇಶುತ್ತವನ್ನು ಸಮಾರ್ಥನೆ ಮಾಡುವ ಯುಕ್ತಿಯು ಸ್ವಯಂ ಆಭಾಸವಾಗಿದೆ. ಪುನೇ ಇದು ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ವಿರೋಧ ಮಾಡಲು ಅಸಮರ್ಥವಾಗುತ್ತದೆ. ಇದನ್ನೇ ಶ್ರೀಮದಾಜಾರ್ಯರು 'ನಾವಾಕ್ಯ ಯುಕ್ತಿರಿಷ್ಕತೇ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಶ್ರುತಿಸಿದ್ದವಾದ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಶ್ರುತಿಯ ಬೆಂಬಲವಿಲ್ಲ

ಯುಕ್ಕಿಯನ್ನು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅರ್ಥ. ಒಂದು ವೇಳೆ ಯುಕ್ತಿಗೆ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷದ ಬೆಂಬಲವಿದ್ದರೆ ಆಗ ಅದು ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತದೆ. ಅಂಥ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷದ ಬೆಂಬಲವುಳ್ಳೆ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವಿರುವುದರಿಂದಲೇ 'ಮೃದಬ್ರವೀತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಸ್ಥಳದಲ್ಲಿ ಮೃದಾಭಿಮಾನಿ-ದೇವತೆಗಳೆಂದು ಶ್ರುತಿಗೆ ಅನ್ಯಾರ್ಥವನ್ನು ಅಂಗೀಕರಿಸಲಾಗಿದೆ.

ವಿವರಣೆ - ಯುಕ್ತಿಯು ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ವಿರೋಧ ಮಾಡಲು ಸಮರ್ಥವೇ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಉದಾಹರಣೆ - 'ಅಗ್ನಿಗಮೋದಿಯಯಾಗು ವಾಪಣೆಯುಹಿಯಾ ಸಾಧನತ್ವಾತ್,' ಎಂಬ ಯುಕ್ತಿಯು ಆಗ್ನೀಮೋದಿಯ ಯಾಗಕ್ಕೆ ವಾಪಣೇಯಕ್ತವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಇದರಿಂದ ಆಗ್ನೀಮೋದಿಯಯಾಗುವನ್ನು ಶ್ರುತಿಯು ವಿಧಾನ ಮಾಡಿದರೂ ಕೂಡ ಅಂಗೀತಾರ ಮಾಡುವಾರದು ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಳಲಾಗದು. ಏಕೆಂದರೆ 'ಯಾಗೀಯ ಹಿಂಸಾ ನ ಅಧರ್ಮಸಾಧನಂ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ಈ ಯುಕ್ತಿಯೇ ಸ್ವತಃ ದುಷ್ಟವಾಗಿದೆ. ಶ್ರುತಿಯು ವಿರೋಧವಿರುವ ಆಭಾಸಮಯವಾದ ಈ ಯುಕ್ತಿಯು ಪುನಃ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ವಿರೋಧ ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ.

'ತದಾಹ ಸ್ಮ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. 'ಆಹ' ಎಂಬುದು ವಕ್ಕಾನಕಾಲವನ್ನು ಹೇಳುವ ಲತ್ಅಕಾರರ ರೂಪವಾಗಿದೆ. ಇದಕ್ಕೆ 'ಲಟಸ್ಟ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ 'ಸ್ಮ' ಎಂಬುದು ಪ್ರಾಪ್ತವಾರರೆ, ಭೂತಕಾಲರ ಅರ್ಥವನ್ನು ತಿಳಿಸುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ಆಹ ಸ್ಮ' ಎಂದರ 'ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ' ಎಂಬರ್ಕವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

# ಅರ್ಥಾಂತರ ಮಾಡಿದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ದುರ್ಬಲವಾಗದು

तत्वप्रदीपः – नच तद्विरोघात् अर्थान्तरकल्पना इति दौर्बल्यम् । न ह्येक एव स्वार्थः शब्दानाम् । रूडयौगिकगौणादीनां शाब्दिरुपरिगृहीतानाम् अनेकत्वात् । तत्र चोपजीव्यविरोधे प्रत्यक्षस्याभासत्वम् । श्रुतेस्तु स्वार्थ एवान्यस्मिन् वृत्तिरिति निर्णयः ।

ಶ್ರುತಿಯ ಬೆಂಬಲವಿರುವ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧ ಬಂದಾಗ ಶ್ರುತಿಗೆ ಅರ್ಥಾಂತರವನ್ನು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡಬೇಕು. ಆಗಲೂ ಕೂಡ ಶ್ರುತಿಯು ದುರ್ಬಲವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು ಸರ್ವಧಾ ತಿಳಿಯುದಾರದು. ಏಕೆಂದರೆ ಶಬ್ದಗಳಿಗೆ ಒಂದೇ ಅರ್ಥವು ಸ್ವಾರ್ಥ ಎನಿಸಿಕೊಳ್ಳುವುದಿಲ್ಲ. ರೂಢ, ಯೌಗಿಕ, ಗೌಣ ಇತ್ಯಾದಿ ಪ್ರಭೇದದಿಂದ ಅನೇಕ ಅರ್ಥಗಳು ಸ್ವಾರ್ಥವಂದೀ ಕಬ್ವತತ್ವಜ್ಞಾನವುಳ್ಳವರಿಂದ ಪರಿಗ್ರಹಿಸಲ್ಪಡುತ್ತವೆ. ಉಪಜೀವ್ಯವಿರೋಧವಿದ್ದಾಗ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷವು ಆಭಾಸವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಶ್ರುತಿಗೆ ಬೇರೆ ಅರ್ಥವನ್ನು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿದರೂ ಕೂಡ ಅದು ಸ್ವಾರ್ಥವೇ ಆಗುತ್ತದೆಂಬುದು ನಿರ್ಣಯ.

ವಿವರಣೆ - ಉಪಜೀವೃವಿರೋಧ ಬರದಿಗೆ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷವು ಆಭಾಸವಾಗುತ್ತರೆ. ಯುಕ್ತಿಯು ಕುಡು ಸಭಾಸವಾಗುತ್ತರೆ. ಇದರಿಗೆ ತ್ರುತ್ತಿಯು ಕಭಾಸವಾಗುರು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ. ಇದಕ್ಕೆ ಪ್ರಬಲ ಪ್ರಮಾಣವಿರೋಧವು ಬರದರೆ, ಸನ್ಯಾಂದು ಅರ್ಥವನ್ನು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡುಗತು. ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡುಗತ್ತು ಆ ಅರ್ಥವೂ ಕೂಡ ಸ್ವಾರ್ಥವೇ ಹೊರತು, ಅನ್ಯಾರ್ಥವಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಉಪಜೀವೃವರೋಧ ಬಂದಾಗ ಶ್ರುತಿಗೆ ಅನ್ಯಾರ್ಥವನ್ನು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡುಗಳೊಂಬದು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಮತ್ತು ಆ ಅನ್ಯಾರ್ಥವನ್ನು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡಿದಾಗಲೂ ಶ್ರುತಿಯ ದುರ್ಬಲವಾಗುತ್ತದೆಂಬುದೂ ಕೂಡ ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ.

ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲಿ ಪರಸ್ಪರ ವಿರೋಧವೇ ಇಲ್ಲ

तत्वप्रदीपः – न च श्रुतीनां मिथो विरोधः । निर्दोषत्वेन प्रवलप्रमाणत्वात्।

'न विरोधः कुत्रचिद्वेदेषु सर्वेषु तथेतिहासे ।'

'सर्वोत्कर्षे देवदेवस्य विष्णोर्महातात्पर्यं नैव चान्यत्र सत्यम् ।'

'ततो वेदास्तत्पराः सर्व एव ।'

'सर्वज्ञं सर्वकर्तारं नारायणमनामयम् ।

सर्वोत्तमं ज्ञापयन्ति महातात्पर्यमत्र हि ।

सर्वेषामपि वेदानामितिहासपुराणयोः' इत्यादि श्रुतिस्मृतिभ्यश्च ।

ಶ್ರತಿಗಳಿಗೆ ಪರಸ್ತರ ವಿರೋಧ ಬರಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ನಿರ್ದುಷ್ಟವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಪ್ರಬಲ ಪ್ರಮಾಣವಾಗಿರುತ್ತದೆ.

'ನ ವಿರೋಧ: ಕುತ್ರಚದ್ವೆದೇಮ ಸರ್ವೇಷು ತಥೇತಿಹಾಸೇ।' ಸಮಸ್ತ ವೇದದಲ್ಲಿ ಸಕಲ ಇತಿಹಾಸದಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಪರಸ್ತರ ವಿರೋಧ' ಎಂಬುದೇ ಬರಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. 'ಸರ್ವೋತ್ಕರ್ಷೇ ದೇವದೇವಸ್ಥ ವಿಷ್ಣೋ: ಮಹಾತಾತ್ವರ್ಯಂ ನೈವ ಚಾನೃತ್ರ ಸತ್ಯಮ್ ।'

ಸಮಸ್ಯ ವೇದಗಳಿಗೆ ಸರ್ವೋತ್ತಮನಾದ ದೇವತೆಗಳಿಗೂ ದೇವನಾದ ಮಹಾವಿಷ್ಟುವಿನಲ್ಲೇ ಮಹಾತಾತ್ತರ್ಯ ಹೊರತು, ಬೇರೆ ಎಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಮಹಾತಾತ್ತರ್ಯವಿಲ್ಲ. ಇದೇ ಸತ್ಯವಾದ ನಿಚಾರ.

'ತತೋ ವೇದಸ್ತಾತ್ವರಾ: ಸರ್ವ ಏವ ।' ಸಕಲ ವೇದವು ವಿಷ್ಣುಪರವೇ ಆಗಿದೆ.

'ಸರ್ವಜ್ಞಂ ಸರ್ವಕರ್ತಾರಂ ನಾರಾಯಣಮನಾಮಯಮ್ ।

ಸರ್ವೋತ್ತಮಂ ಜ್ಞಾಪಯಂತಿ ಮಹಾತಾತ್ವರ್ಯಮತ್ರ ಹಿ। ಸರ್ವೇಷಾಮಪಿ ವೇದಾನಾಮಿತಿಹಾಸಪುರಾಣಯೋ:'

ಸರ್ವಜ್ಞನ್ನೂ, ಸರ್ವಕರ್ತೃವೂ, ನಿರ್ದೋಷನ್ನೂ, ಸರ್ವೋತ್ತಮನೂ ಆಗಿರುವ ನಾರಾಯಣನಲ್ಲೇ ವೇದವು ಮಹಾತಾತ್ರರ್ಯವನ್ನು ಹೊಂದಿದೆ. ಹಾಗೂ ಇತಿಹಾಸಪುರಾಣಗಳೂ ಕೂಡ ಅಂಥ ವಿಷ್ಣುವಿನಲ್ಲೇ ಮಹಾತಾತ್ರರ್ಯವುಕೃವುಗಳಾಗಿವೆ ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿ-ಸ್ಕೃತಿಗಳ ಆಧಾರದಿಂದ ಸಕಲವೇದ ಇತಿಹಾಸಪುರಾಣಗಳ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಒಂದೇ ಹೊರತು, ಭಿನ್ನಭಾನವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ.

'ಅಹಂ ಬ್ರಹ್ಮಾಸ್ಥಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯ ವಿರೋಧವೂ ಇಲ್ಲ

तत्वप्रदीपः – 'तत्तु समन्वयात्' 'गतिसामान्यात्' 'एतेन सर्वे व्याख्याताः' इत्यादि सुत्रैश्च अविरोधः । अयमेव प्रतिपादिष्य्यते समयनिरासाद्व्यंमाऽच्यायपरिसमासेः । 'अहं ब्रह्मास्मि' इत्यत्र च 'अहं'शब्दो युच्यागमविरोधात् जीवस्वरूपं त्यक्वाऽहेयत्वयोगेन ब्रह्माभिधत्त इति क्लिच्यते ।

'ತತ್ತುಸಮನ್ವಯಾತ'', 'ಗತಿಸಾಮಾನ್ಮಾತ್', 'ಏತೇನ ಸರ್ವೇ ವ್ಯಾಖ್ಯಾತಾಃ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರಗಳಿಂದಲೂ ಕೂಡ ವಿರೋಧವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ವಿಷಯವನ್ನು ಸಮಯಪಾದ ಮುಗಿದ ಮೇಲೆ ಅಧ್ಯಾಯ ಮುಗಿಯುವ ತನಕ ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. 'ಅಹಂ ಬ್ರಹ್ಮಾಸ್ಟಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ 'ಅಹಂ' ಶಬ್ದದಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನೇ ಚಿನ್ನಾಗಿ ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಯುಕ್ತಿ ಮತ್ತು ಆಗಮಗಳ ವಿರೋಧ ಬರುವುದರಿಂದ ಜೀವಸ್ಥರೂಪ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಸ್ವೀಕರಿಸಬಾರದು. ಅಹೇಯತ್ವವೆಂಬ ಪ್ರವೃತ್ತಿನಿಮಿತ್ತವನ್ನು ವಿವಕ್ತಿಸಿ, ಬ್ರಹ್ಮನೇ ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯನೆಂದು ಹೇಳಬೇಕು.

ವಿವರಣೆ - 'ಅಹಂ ಬ್ರಹ್ಮಾಸ್ತಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಉಳಿದ ಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಆಪಾತತಃ ನೋಡಿದಾಗ ಜೀವಬ್ರಹ್ಮಭೇದ ಪ್ರತಿಪಾದಕವಾದ ಶ್ರುತಿಗಳಿಗಿಂತ ವಿರುದ್ಧವಾದ ವಿಷಯವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ ಎಂದೆನಿಸುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಉಳಿದ ಶ್ರುತಿಗಳಂತೆ ಈ ಶ್ರುತಿಯೂ ಕೂಡ ಭೇದಪ್ರತಿಪಾದಕವೇ ಆಗಿದೆ, ಐಕ್ಕಪ್ರತಿಪಾದಕವಾಗಿಲ್ಲ. 'ಅಹಂ' ಶಬ್ಲಕ್ಕೆ ಜೀವಸ್ವರೂಪ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ವಿವಕ್ತಿಸುವುದಾಗಿದ್ದಲ್ಲಿ ಜೀವಬ್ರಹ್ಮೈಕ್ಕವು ಈ ಶ್ರತಿಗೆ ವಿಷಯವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳಬಹುದಿತ್ತು. ಆದರೆ ಜೀವಸ್ವರೂಪ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಿದರೆ ಯುಕ್ತಿ ಮತ್ತು ಆಗಮಗಳ ವಿರೋಧವು ಬರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ಅಹಂ' ಶಬ್ಲಕ್ಕೆ ಜೀವಸ್ವರೂಪ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಬಾರದು. 'ಓ ಹಾಕ್ ತ್ಯಾಗೇ' ಎಂಬ ಧಾತುವಿನಿಂದ 'ಅಹಂ' ಎಂಬ ಶಬ್ದವು ನಿಷ್ಪನ್ನವಾಗಿದೆ. ಹೇಯನಾಗದೇ ಇರುವುದರಿಂದ ಅಹೇಯನೆನಿಸುತ್ತಾನೆ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅರ್ಥ. ಇಂಥ ಅಹೇಯತ್ನವು ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಷ್ಟೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಇದರಂತೆ 'ಅಸ್ತಿ' ಎಂಬ ಶಬ್ದಕ್ಕೆ ಅಸ್ತೀತಿ ಮೇಯನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂದರ್ಥ. ಭಗವದಿತರವಾದ ಸಕಲಪದಾರ್ಥವು ಭಗವದಧೀನವಾಗಿ ಇರುವಿಕೆಯನ್ನು ಹೊಂದಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ಅಸ್ತಿ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಆ ಪದಾರ್ಥಗಳು ಮೇಯವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಭಗವಂತನ ಇರುವಿಕೆಯು ಮತ್ತೊಂದರ ಅಧೀನವಾಗಿದೇ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿರುವುದರಿಂದ 'ಅಸ್ತಿ' ಎಂಬ ಮೇಯಕ್ಕೆ ವಿಷಯವಾಗಿದೆ. 'ಶ್ಲಿಷ್ಯತೇ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಚೆನ್ನಾಗಿ ಹೊಂದಾಣಿಕೆಯಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದರ್ಥ. 'ಅಹಂ' ಎಂಬ ಶಬ್ದವು ಬ್ರಹ್ಮ ಎಂಬರ್ಥದಲ್ಲಿ ಸುಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಹೊಂದಾಣಿಕೆಯಾಗಿದೆ ಎಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

### 'ಅಹಂ' ಶಬ್ದಕ್ಕೆ ಅತ್ಯಂತ ಅಪೂವಾರ್ಥ

तत्वप्रदीपः – प्रसिद्धस्वायमर्थः श्रुतिस्मृतिषु । 'तस्योपनिषद्दमिति । अ इति ब्रह्म, तत्राऽगतमद्दमिति' । अत्र च ब्रह्मण्यागतमद्दमिति नाम बाचकत्वेन इत्यर्थः । अन्तर्यामित्वाच । 'सर्वान्तर्यामको विष्णुः

# सर्वनाम्नाऽभिधीयते' इत्यादेः । तनियामके च तच्छन्दोऽतिमुख्य इति 'तद्धीनत्वात्' इत्यादौ उदितम् ।

ಈ ಅರ್ಥವು ಶ್ರುತಿ-ಸ್ಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಸಿದ್ಧವೇ ಆಗಿದೆ. 'ತಸ್ಕೋಪನಿಷದಹಮ್ । ಅ ಇತಿ ಭ್ರಹ್ಮ ತತ್ರಾ.S ಗತಮಹಮಿತಿ' ಭ್ರಹ್ಮನ ರಹಸ್ಯವೆಂದರೆ ಭ್ರಹ್ಮ ಎಂಬುದು. 'ಆ' ಎಂದರೆ ಭ್ರಹ್ಮ ಅವನ ಬಗ್ಗೆ ತಿಳಿಯಲ್ಪಡುವುದೇ 'ಅಹಂ' ಎನುಸುತ್ತದೆ. 'ಭ್ರಹ್ಮಣ ಆಗತಂ ಅಹಂ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ವಾಚಕತ್ವೇವ ತಿಳಿಯಲ್ಪಡುವುನೆ ಎಂದರ್ಥ ಅಂತರ್ಯಾಮಿಯಾಗಿರುವುದರಿಂದಲೂ ಹೀಗೆ ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆ. 'ಸರ್ವಾಂತರ್ಯಾಮತೋ ವಿಷ್ಣು ಸರ್ವನಾಮ್ಯಾಣ ಭಿನೀಯತೇ' ಎಂಬ ಘತ್ರಿತಿಯಾದ್ಯವೇ ಅಧಾರವಾಗಿದೆ. ತನ್ನಿಯಾಮಕದಲ್ಲಿ ತಶ್ ಶಬ್ಧವು ಅತ್ಯತ ಮುಖ್ಯವಾಗಿರುತ್ತದೆ ಎಂಬುದನ್ನು 'ತದಧೀನಶ್ಕಾಶ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡಿದ್ದಾಗಿದೆ.

ವಿವರಣೆ - 'ಅಹಂ' ಎಂಬಲ್ಲಿ 'ಆ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಆಗತ ಎಂದರ್ಥ. 'ಹ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ 'ಹನಹಿಂದಾಗತ್ಕೋ!' ಎಂಬ ಧಾತುವಿನಿಂರ 'ಹಂ' ಎಂಬುದು ನಿಪ್ಪನವಾಗಿದೆ. ಇದರಿಂದ 'ಗತಂ' ಎಂಬರ್ಥವು ದೊರೆಯುತ್ತದೆ. 'ಅ' ಎಂಬ ಶಬ್ದದ ಸಪ್ಪಮೀ ವಿಭಕ್ತಿಯು 'ವಿ' ಎಂದಾಗುತ್ತದೆ. 'ಏ + ಹಂ' ಎಂದು ವಿಗ್ರಹ ಮಾಡಿ ಸಮಾಸ ಮಾಡಿದಾಗ 'ಆಹಂ' ಎಂಬ ಶಿಸ್ತವೆ. 'ಗತಂ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ 'ಆಗತಂ' ಎಂಬರ್ಕವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿದಾಗ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ 'ಅಹಂ' ಎಂಬ ಶಬ್ದವು ವಾಚಕತ್ವನೆ ಅವಗತವಾಗಿದೆ ಎಂದರ್ಥ.

ಇದರಿಂದ ಒಂದು ಪ್ರಮೇಯವು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಸಮಸ್ತ ಬ್ರಹಕ್ಷ್ರತಿಪಾದಕವಾದ ವೇದರಾತಿಯನ್ನು 'ಆಹಂ' ಎಂಬ ಒಂದೇ ಶಟ್ಟರಿಂದ ಪ್ರಾಪ್ತಾನ ಮಾಡಬಹುದು. ಎಲ್ಲ ಶಟ್ಟಗಳು ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ತಿಳಿಯಲ್ಪಟ್ಟದೆ ಎಂಬು 'ಆಹಂ' ತಿಲ್ಲದ ನಿಷ್ತತ್ರಿ. ಆಧ್ವರಿಂದ ಎಲ್ಲ ಶಟ್ಟಗಳು ಆಹಂ ಎಂದು ಕರಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತವೆ. ಇಂಥ 'ಆಹಂ' ಶಟ್ಟರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನು ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಆಧ್ವರಿಂದ ಸರ್ಪವೇದಪ್ಪತಿಪಾದ್ಯನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂದು ಅರ್ಥವಾಗುತ್ತದೆ.

'ಅಸ್ತಿ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಅಪೂರ್ವ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

तत्त्वप्रदीपः – नच 'अस्मि' इत्यनेन विरोधः । 'अहेयत्वादहं नामा अस्म्यसनात् मिनुतेरपि' । अस्तीति मेयं चास्मीत्युच्यते। 'ಆಸ್ಟಿ' ಎಂಬುದರಿಂದಲೂ ಕೂಡ ವಿರೋಧವಿಲ್ಲ. 'ಅಹೇಯತ್ತಾದಕಂ ನಾಮ ಆಸ್ಕೃಸನಾತ್ ಮಿನುತೇರಪಿ' ಎಂಬುದು ಇದರ ನಿಷ್ಪತ್ತಿ. 'ಆಸ್ತಿ' ಎನಿಸುವುದರಿಂದ ಮತ್ತು ಮೇಯಂ ಎನಿಸಿಕೊಳ್ಳುವುದರಿಂದ 'ಅಸ್ತಿ' ಎನಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ.

ವಿವರಣೆ - 'ಅಹೇಯತ್ವಾರಹಂ ನಾಮಾ ಅಸ್ಮ್ಯಸನಾತ್ ಮಿನುತೇರಪಿ' ಎಂದು ಅನ್ನಯ ಮಾಡಿಕೊಂಡು, 'ಅಸನಾತ್ ಮಿನುತೇರಪಿ ಅಸ್ಥಿ' ಎಂದು ಕರ್ಡಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತೇನೆ ಎಂದು ಅನ್ನಯ ಮಾಡಿಕೊಂಡು, 'ಅಸನಾತ್ ಮಿನುತೇರಪಿ ಅಸ್ಥಿ' ಎಂದು ಕರೆಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತೇನೆ ಎಂದು ಅನ್ನಯ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. 'ಅಸ್ಥಿ' ಎಂಬಲ್ಲಿ 'ಅಸ್ಥಿ' ಎಂಬು ಧಾತುವಿನಿಂದ ಅಥವಾ 'ಅಸು ನಿರಸನೇ' ಎಂಬ ಧಾತುವಿನಿಂದ ನಿಷ್ಪವ್ರವಾಗಿದೆ. 'ಮಿ' ಎಂಬುದು 'ಮಿನು ಹಿಂಸಾಯಾಂ' ಎಂಬ ಧಾತುವಿನಿಂದ ನಿಷ್ಪವ್ರವಾಗಿದೆ. 'ಮಿ' ಎಂಬುದು 'ಮಿನು ಹಿಂಸಾಯಾಂ' ಎಂಬ ಧಾತುವಿನಿಂದ ನಿಷ್ಪವ್ರವಾಗಿದೆ. 'ಮಿ' ಎಂಬುದು 'ಮಿನು ಹಿಂಸಾಯಾಂ' ಎಂಬ ಧಾತುವಿನಿಂದ ನಿಷ್ಪವ್ರವಾಗಿದೆ. 'ಯು' ಎಂಬುದು 'ಮಿನು ಹಿಂಸಾಯಾಂ' ಎಂಬ ಧಾತುವಿನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿದಾಗ' ಸಮ್ಪವರವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬರ್ಪನ್ನು ಅಸ್ ಧುವಿ ಧಾತುವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿದಾಗ' ತಿಳಿಯುತ್ತವೆ. ಆರಂತ 'ಮಿ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ 'ಮತ್ತನನ್ನು ಹಿಂಸುತ್ತಾನೆ' ಇತ್ಯಾದಿ ಅರ್ಥಗಳು ತಿಳಿಯುತ್ತವೆ. ಆರಂತ 'ಮಿ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ 'ಮತ್ತನನ್ನು ಹಿಂಸುತ್ತಾನೆ' ಇತ್ಯಾದಿ ಅರ್ಥಗಳು ತಿಳಿಯುತ್ತವೆ. ಆರಂತ 'ಅಸ್ಮಿ' ಎಂಬ ತಬ್ಬಕ್ಷೆ 'ಇರುತ್ತನನ್ನ' ಎಂದಷ್ಟೇ ಅರ್ಥವಲ್ಲ. ಯೋಗವೃತ್ತಿಯಿಂದ ಅಸಣೆ ಅಭವಾರ್ಥಕ್ಷವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

# 'ಅಹಂ ಬ್ರಹ್ಮಾಸ್ಥಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತ್ಯರ್ಥವು ಕ್ಲಿಷ್ಟವಲ್ಲ

तत्वप्रदीपः – प्रसिद्धश्चायमर्थमेदः, 'पयः पास्यामि गोपाला' इत्यादौ शब्दस्य । अबिद्धद्ररूढेर्योगोपवृद्दिताया बिद्धद्र्रूढेरतिबलिष्ठत्वात् । अतो न कापि अुतीनां विरोधः ।

ಈ ಅರ್ಥವು ಪ್ರಸಿದ್ಧವೇ ಆಗಿದೆ. 'ಪಯ: ವಾಸ್ಕಾಮಿ ಗೋವಾಲಾ' ಇತ್ಯಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಹೇಗೋ ಹಾಗೇ ಇಲ್ಲೂ ಕೂಡ ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಇದನ್ನು ಕ್ಷಿಪ್ಕಾರ್ಥವೆಂದು ಆಶಂಕಿಸಬಾರರು. ಅವಿದ್ದರ್ವೂಢಿಗಿಂತ ಯೋಗೋಪಬ್ಬಂಹಿತವಾದ ವಿದ್ವರ್ದ್ಯೂಢಿಯು ಅತ್ಯಂತ ಬಲಿಷ್ಠವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ಎಲ್ಲೂ ಕೂಡ ವಿರೋಧ ಇಲ್ಲ. ವಿವರಣೆ - 'ಸ್ರಸಿಧ್ಯಕ್ಷೆ' ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಟದಲ್ಲಿ ಅನ್ನಯವನ್ನು ಹೀಗೆ ತಿಳಿಯಬೇಕು - ಇಲ್ಲಿ ಅರ್ಥ ಪ್ರಭೇವತ್ತು 'ಪಯ: ವಾತ್ಯಾದಿ ಗೋನಾಲು' ಇತ್ಯಾದಿ ತಟ್ಟಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ ಎಂದು. ಅರ್ಧಭೇದ ತಟ್ಟಕ್ಕೆ ಅರ್ಥಪ್ರಭೇದ ಎಂದರ್ಥ. ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಅರ್ಥಗಳು ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ಅಹಂ ಬ್ರಹಾಕ್ಟ್ನಿ' ಎಂಬ ಶಕ್ತಿತಿಗೆ ಅಥವನ್ನವಾದ ಈ ಅರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಿರುವುದು ಅಪ್ರಸಿದ್ಧವೆಂದು ತಿಳಿಯುವರದು. 'ಪಯ: ವಾಸ್ಯಾಮಿ ಗೋನಾಲು' ಎಂಬಲ್ಲಿ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಹಾಲನ್ನು ಕೊಡೆ ಹುನ್ನು ಮಾಡಿ ಈ ತಟ್ಟಕ್ಕೆ ಹೇಳುವುದು ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಆದರೆಂತೆ ಇಲ್ಲೂ ಕೂಡ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಆರ್ಥವನ್ನೂ ಕೂಡ ಈ ತಟ್ಟಕ್ಕೆ ಹೇಳುವುದು ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಆದರೆಂತೆ ಇಲ್ಲೂ ಕೂಡ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ.

'ಅಹಂ' ಎಂಬ ಶೆಟ್ಟತ್ತೆ, ಮತ್ತು 'ಅಸ್ಟಿ' ಎಂಬ ಶೆಟ್ಟತ್ತೆ ಅತ್ಯಂತ ಕ್ಷಿಪ್ಷವಾದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಕರ್ನವ ಮಾಡಿದೆಂತಾಯುತ್ತುವೇ? ಸುಲಭವಾದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಹಣಕಲು ಬರುವಾಗ ಕ್ಷಿಪ್ಷವಾದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಹಾರುವು ಕುಪ್ಪುಗುತ್ತದೆ. (ತಾಡ್ಕಾಲಂತಾರ ಎಂಬ ಗ್ರಂಥವನ್ನು ಮಾಡುವು ಎಂಬ ಕೆಮಿಯ ಬರೆದಿದ್ದಾನೆ. ಆರನ ತೃಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಅವನು ಹೀಗೆ ಹೇಗುತ್ತಾನೆ - ತನ್ನವನು ಎಂಬ ಹೇಗಳು 'ಜಘಾನ' ಎನ್ನವೇಕು. ಆದರೆ ಇದೇ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ 'ಜೇಫ್ನೀಸೀಸ್ಟ್' ಎಂಬ ಘಾತುವು ಕೂಡ ನಿಷ್ಪವವಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಧಾಃ ನಿದೆ ಎಂದು ತಿರಿದು 'ಜಘಾನ' ಎಂಬ ಪರವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡದೇ 'ಜೇಫ್ನೀಸಿಸ್ಟ್' ಎಂಬ ಪರವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡದೇ 'ಜೇಫ್ನೀಸಿಸ್ಟ್' ಎಂಬ ಪರವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡದೇ 'ಜೇಫ್ನೀಸಿಸ್ಟ್' ಎಂಬ ಪರವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡದೇ 'ಜೇಫ್ನೀಸಿಸ್ಟ್ ಎಂಬ ಪರವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಕುಪ್ಪು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡದೇ ಜೀಫ್ನಿಸಿಸ್ಟರಾದ ಅರ್ಥವನ್ನು ವಿದಕ್ಷಿಸಲ್ಲು ಬರುವಾಗ ಆಪ್ರಸಿಸ್ಟವಾದ ಅರ್ಥವನ್ನೇ ವಿದಕ್ಷಿಸಲು ಬರುವಾಗ ಆಪ್ರಸಿಸ್ಟವಾದ ಆರ್ಥವನ್ನೇ ವಿದಕ್ಷಿಸಲು ಬರುವಾಗ ಆಪ್ರಸಿಸ್ಟವಾದ ಆರ್ಥವನ್ನು ನಿಡುತ್ತ

ಹೀಗೆ ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಬಾರದು. ಅವಿಶ್ವದ್ರೂಢಿಗಿಂತ ಯೋಗದಿಂದ ಕೂಡಿದ ವಿಶ್ವದ್ರೂಥಿಯು ಆಕ್ಕಂತ ಬಲಿಷ್ಠವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಅಥವಾ ವಿಶ್ವದ್ಯೂಢಿಯುಂದ ಕೂಡಿದ ಯೋಗನು ಆಕ್ಕಂತ ಬಲಿಷ್ಠವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಕೃತದಲ್ಲಿ ಸಾವು ಹೇಳಿದ ಅರ್ಥವು ಯೋಗನಾಡಬ್ಬಂಹಿತವಾದ ವಿಶ್ವದ್ಯೂಢಿಗೆ ವಿಷಯವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಕ್ಲಪ್ಷಕಲ್ಪನೆ ಎನುಸುವುದಿಲ್ಲ. 'ಆಸ್ಟಿ' ಎಂಬುದರಿಂದಲೂ ಕೂಡ ವಿರೋಧವಿಲ್ಲ. 'ಅಹೇಯತ್ಪಾದಹಂ ನಾಮಾ ಆಸ್ಕೃಸನಾತ್ ಮಿನುತೇರಪಿ' ಎಂಬುದು ಇದರ ನಿಷ್ಪತ್ತಿ. 'ಅಸ್ತಿ' ಎನಿಸುವುದರಿಂದ ಮತ್ತು ಮೇಯಂ ಎನಿಸಿಕೊಳ್ಳುವುದರಿಂದ 'ಆಸ್ಟಿ' ಎನಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ.

ವಿವರಣಕ - 'ಅಹೇಯತ್ವಾರಹಂ ನಾಮಾ ಅಸ್ಮ್ಯಸನಾತ್ ಮಿನುತೇರಪಿ' ಎಂದು ಅಸ್ಥಯ ಮಾಡಿಕೊಂಡು, 'ಅಸ್ನಾತ್ ಮಿನುತೇರಪಿ ಅಸ್ಥಿ' ಎಂದು ಕರೆಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತೇನೆ ಎಂದು ಅಸ್ಥಯ ಮಾಡಿಕೊಂಡು, 'ಅಸ್ನಾತ್ ಮಿನುತೇರಪಿ ಅಸ್ಥಿ' ಎಂದು ಕರೆಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತೇನೆ ಎಂದು ಅನ್ನಯ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. 'ಅಸ್ಮಿ' ಎಂಬಲ್ಡಿ 'ಅಸ್ಮ್ ಮಿನುತ್ತಿ 'ಮಿನು ಎಂದು ಎರಡು ಪದವಿಭಾಗ ಮಾಡಬೇಕು. 'ಅಸ್ಮ್ ಎಂಬಲ್ಡಿ 'ಅಸ್ಮ್ ಮಿರುವರ್ ಹಾರ್ಮಿ ಅಸ್ತ್ರಿ ಎಂದು ದಿನ್ನವಾಗಿದೆ. 'ಮಿನ್ ಎಂಬುದರ್ ಹಿಂನಾಯಾಂ' ಎಂಬ ಧಾತುವಿನಿಂದ ನಿಷ್ಪವ್ರವಾಗಿದೆ. 'ಅಸ್ಟ್ ಎಂಬುದರ್ ಹಿಂನಾಯಾಂ' ಎಂಬ ಧಾತುವಿನಿಂದ ನಿಷ್ಪವ್ರವಾಗಿದೆ. 'ಅಸ್ಟ್ ಎಂಬುದರ್ ಹಿಂನಾಯಾಂ' ಎಂಬ ಧಾತುವಿನಿಂದ ನಿಷ್ಪವ್ರವಾಗಿದ್ದ ಅಸ್ಟ್ ಮಿನು ಧಾತುವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿದಾಗ 'ದುವುರನ್ನು ಎಂಬುರ್ಕವು ಅಸ್ಟ್ ಮಾಡಿಕೊಂಡುತ್ತವೆ. 'ಆಸು ನಿರಸನೇ' ಎಂಬ ಧಾತುವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿದಾಗ 'ದುವುರನ್ನು ಹಾಸಗೊಳಸುತ್ತಾನೆ' ಇತ್ಯಾದಿ ಅರ್ಥಗಳು ತಿಳಿಯುತ್ತವೆ. ಆದರಂತೆ 'ಮಿಸಿ ಎಂಬುದಕ್ಕೆ 'ಮಿನುವಿಸುತ್ತಾನೆ, ಇತ್ಯಾದಿ ಅರ್ಥಗಳು ತಿಳಿಯುತ್ತವೆ. ಆದರಂತದ 'ಅಸ್ಟಿ ಎಂಬ ಕುಟ್ಟಿ 'ಇರುತ್ತನೇ' ಎಂದೆಷ್ಟೇ ಅರ್ಥವಲ್ಲ. ಯೋಗವೃತ್ತಿಯಿಂದ ಅನೇಕ ಅಪೂರ್ವಾರ್ಥವನ್ನು ತಿಳಿಯುವೇಕು.

'ಅಹಂ ಬ್ರಹ್ಮಾಸ್ಥಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತ್ಕರ್ಥವು ಕ್ಲಿಷ್ಟದಲ್ಲ

तत्त्वप्रदीपः – प्रसिद्धस्वायमर्थभेदः, 'पयः पास्यामि गोपाला' इत्यादी शब्दस्य । अविद्धदुरूदेर्योगोपवृहिताया विद्धद्रूदेरतिबलिष्टत्वात् । अतो न कापि श्रृतीनां विरोधः ।

ಈ ಅರ್ಥವು ಪ್ರಸಿದ್ಧವೇ ಆಗಿದೆ. 'ಪಯಃ ಪಾಸ್ಕಾಮಿ ಗೋಪಾಲಾ' ಇತ್ಪಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಹೇಗೋ ಹಾಗೇ ಇಲ್ಲೂ ಕೂಡ ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಇದನ್ನು ಕ್ಷಿಪ್ಕಾರ್ಥವೆಂದು ಆಶಂಕಿಸಬಾರದು. ಅವಿದ್ದರ್ದ್ರೂಢಿಗಿಂತ ಯೋಗೋಪಬ್ಬಂಹಿತವಾದ ವಿದ್ವರ್ದ್ಯೂಢಿಯು ಆತ್ಯಂತ ಬಲಿಷ್ಠವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ಎಲ್ಲೂ ಕೂಡ ವಿರೋಧ ಇಲ್ಲ. ವಿವರಣೆ - 'ಪ್ರಸಿದ್ಧಕ್ಟ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಮಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಅನ್ವಯವನ್ನು ಹೀಗೆ ತೀಯಬೇಕು - ಇಲ್ಲಿ ಅರ್ಥ ಪ್ರಭೇದವು "ಪಯ: ಮಾಡ್ರಮಿ ಗೋಪಾಲ" ಇತ್ಯಾದಿ ಶಬ್ದಗಳು ಪ್ರಭಿದ್ಧವಾಗಿದೆ ಎಂದು. ಅರ್ಧಭೇದ ತಬ್ವಕ್ಕೆ ಅರ್ಥಪ್ರಭೇದ ಎಂದರ್ಥ. ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಅರ್ಥಗಳು ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ 'ಅತು ಬ್ರಹ್ಮಾಸ್ಟ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಗೆ ಅಪೂರ್ವವಾದ ಈ ಅರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಿರುವುದು ಅಪ್ರಸಿದ್ಧವೆಂದು ತೀಯುವಾರದು. "ಪಯ: ಮಾಡ್ಯಮಿ ಗೋಪಾಲ" ಎಂಬಲ್ಲಿ ಸಾಮನ್ಯವಾಗಿ ಹಾಲನ್ನು ಕೂಡಿಯವನು ಎಂಬರ್ಥವು ತೀಯಪ್ತದೆ. ಆದರೆ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಅರ್ಥವನ್ನು ಕೂಡ ಈ ಶಬ್ದಕ್ಕೆ ಹೇಳುವುದು ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಅದರಂತೆ ಇಲ್ಲೂ ಕೂಡ ತೀಯಪರಣ.

'ಅಹಂ' ಎಂಬ ಶಬ್ದಕ್ಕೆ, ಮತ್ತು 'ಅಸ್ಟಿ' ಎಂಬ ಶಬ್ದಕ್ಕೆ ಅತ್ಯಂತ ಕ್ಷಿಸ್ತವಾದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಕರ್ನ ಮಾಡಿರಂತಾಯತಲ್ಲವೇ? ಸುಲಭವಾದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳು ಬರುವಾಗ ಕ್ಷಿಸ್ತವಾದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳುವೆದು ಕಪ್ಪಾಗುತ್ತದೆ. (ಕಾಪ್ಟ್ಯಾಲಂತಾರ ಎಂಬ ಗ್ರಂಥವನ್ನು ವಾವನ ಎಂಬ ತರಿಯು ಬರೆದಿದ್ದಾನೆ. ಅದರ ವೃಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಅವನು ಹೀಗೆ ಹೇಳುತ್ತಾನೆ - 'ಹೊಂದನು' ಎಂಬ ಹೇಳು 'ಜಘಾನ' ಎನ್ನಭರಕು. ಆದರೆ ಇದೇ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ 'ಜೇಫ್ನೀಸೀವ್ಸ್' ಎಂಬ ಘಾತವು ಕೂಡ ನಿಷ್ಪನ್ನವಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಧಾ: ನಿದೆ ಎಂದು ತೀರು 'ಜಘಾನ' ಎಂಬ ಪರವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡದೇ 'ಜೇಫ್ನೀಸೀವ್ಸ್' ಎಂಬ ಪರವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡದೇ ಜೀಫ್ನೀಸಿವುದ ಆರ್ಥವನ್ನು ವಿವತ್ತಿಸಲ್ಲು 'ಅಹಂ' ಎಂಬ ಶಸ್ತಿಕ್ಕೆ ಮತ್ತು 'ಅಸ್ತಿ' ಎಂಬ ಶಸ್ತಿಕ್ಕೆ ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾದ ಆರ್ಥವನ್ನೇ ವಿವತ್ತಿಸಲು ಬರುವಾಗ ಆಪ್ರಸಿದ್ಧವಾದ ಆರ್ಥವನ್ನೇ ವಿವತ್ತಿಸಲು ಬರುವಾಗ ಆಪ್ರಸಿದ್ಧವಾದ ಆರ್ಥವನ್ನೇ ವಿವತ್ತಿಸಲು ಬರುವಾಗ ಆಪ್ರಸಿದ್ಧವಾದ ಆರ್ಥವನ್ನೇ ವಿವತ್ತಿಸಲು ಬರುವಾಗ ಆಪ್ರಸಿದ್ಧವಾದ ಆರ್ಥವನ್ನೇ ವಿವತ್ತಿಸಲು ಬರುವಾಗ ಆಪ್ರಸಿದ್ದವಾದ ಆರ್ಥವನ್ನೇ ವಿವರ್ಣಯ ಬರುವಾಗ ಆಪ್ರಸಿದ್ದವಾದ ಆರ್ಥವನ್ನೇ ವಿಎಂಬುದು ಇಲ್ಲಿಯ ಆಕ್ಷೇದದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ಹೀಗೆ ಆಕ್ಟೇಪ ಮಾಡಬಾರದು. ಅವಿದ್ವರ್ಯೂಥಿಗಿಂತ ಯೋಗದಿಂದ ಕೂಡಿದ ವಿದ್ವರ್ಯೂಥಿಯು ಆತ್ಮಂತ ಬಲಿತ್ನವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಅಥವಾ ವಿದ್ವರ್ರೂಥಿಯುಂದ ಕೂಡಿದ ಯೋಗವು ಆತ್ಮಂತ ಬಲಿಪ್ನವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಕೃತದಲ್ಲಿ ನಾವು ಹೇಳಿದ ಅರ್ಥವು ಯೋಗೋದ್ಯುಂಹಿತವಾದ ವಿದ್ವರ್ಯೂಥಿಗೆ ವಿಷಯವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಕ್ಷಿಪ್ಷಕಲ್ಪನೆ ಎನುಸುವುದಿಲ್ಲ.

## ಅನೇಕ ಭಾಷ್ಠವಚನಗಳ ಆಧಾರ

तत्वप्रदीपः – अत एवाऽइ स्म – 'विरुद्धवत् प्रतीयन्ते' इत्यादि । परस्परविरोघ इत्यादौ च विरोघे प्रतीत इत्यर्षः । 'यथा विरुद्धता न स्यात् तथाऽर्थः कल्प्य एतयोः' इति च । अतः सुक्तम् –

'प्रत्यक्षयोरागमयोर्विरोधे निश्चयाय तु । अनुमावा न स्वतन्त्राः प्रामाण्यपदवीं ययुः ॥' इति ।

ಆದ್ದರಿಂದಲೇ ತ್ರೀಮದಾಚಾರ್ಯರು ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ - 'ವಿರುದ್ಧವತ್ ಪ್ರತೀಯಂತೇ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ. 'ಪರಸ್ತರವಿರೋಧೇ' ಎಂಬಲ್ಲೂ ಕೂಡ ವಿರೋಧವು ಪ್ರತೀತವಾದಾಗ ಎಂದರ್ಥ. ಮತ್ತು 'ಯಥಾ ವಿರುದ್ಧತಾ ನ ಸ್ಕಾತ್ ತಥಾऽರ್ಥ: ಕಲ್ಪ ಏತಯೋ:' ಎಂಬಲ್ಲಿ ಹೇಗೆ ವಿರೋಧವಿಲ್ಲವೋ, ಆ ರೀತಿಯಾಗಿ ಎರಡು ಶ್ರುತಿವಾಕ್ಯಗಳಿಗೆ ಆರ್ಥವನ್ನು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡಬೇಕು ಎಂದು . ಇನ್ನೂ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಭಾಷ್ಯಕಾರರು ಹೀಗೆ ಹೇಳುತ್ತಾರೆ-

ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಯೋರಾಗಮಯೋರ್ವಿರೋಧೇ ನಿಶ್ಚಯಾಯ ತು । ಅನುಮಾದ್ಯಾ ನ ಸ್ವತಂತ್ರಾ: ಪ್ರಾಮಾಣ್ಯಪದವೀಂ ಯಯು: ॥

ಪ್ರಕೃಕ್ಷ ಮತ್ತು ಆಗಮಗಳಿಗೆ ಪರಸ್ಪರ ವಿರೋಧ ಬಂದರೆ ಅದರ ನಿರ್ಣಯಕ್ಕಾಗಿ ಅನುಮಾನಗಳು ಪ್ರವೃತ್ತವಾಗುತ್ತವೆ. ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಈ ಅನುಮಾನಗಳು ಪ್ರಾಮಾಣ್ಯಸ್ಥಾನವನ್ನು ಹೊಂದಲಾರವು.

### ತತ್ರಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಈಶ್ವರನೇ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ

तत्वप्रकाशिका – जीवस्येऽश्वराधीनकर्तृत्वं वाच्यम् । तस्यैवाभावात्। न च श्रुत्पा तस्सिद्धिः। तस्यानुपत्रच्यिवाधितत्वात् । अयः च कत्यने गीरवं स्यात् । अतो जीव एव डाघवाज्ञगत्कर्तेत्याशङ्कां परिहरत्सूत्रमुपन्यस्य व्याचष्टे – देवेति ।। ಜೀವನು ಭಗವದಧೀನವಾದ ಕರ್ತೃತ್ವವಳ್ಳವನೆಂದು ಹೇಳಬಾರದು. ಏಕೆಂದರೆ ಭಗವಂತನೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ಭಗವಂತನು ಸಿಧ್ಧವಾಗುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಲಾಗದು. ಎಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಅವನು ಕಾಣುಸುತ್ತಿಲ್ಲವಾದ್ದರಿಂದ ಅನುಪಲ್ಪುವೆಂಬ ಬಾಧಕವಿರುವುದರಿಂದ ಶ್ರುತಿಯು ಬಾಧಿತವಾಗುತ್ತದೆ. ಇಲ್ಲದ ಮಸ್ತುವನ್ನು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡುವುದರಿಂದ ಕಲ್ಪವಾಗೌರವ-ದುವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಲಾಘವವಿರುವುದರಿಂದ ಜೀವನೇ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕರ್ತ್ಯ ಆಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಒಪಬೇಕು.

ಈ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಪಠಿಸಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲು 'ದೇವಾದಿವತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟದೆ.

### ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಅನುಪಲಬ್ದವಿರೋಧವಿಲ್ಲ

तत्त्वप्रकाशिका – नेश्वरस्य कर्तृत्वाङ्गीकारे गौरवम् । स हि कर्तेत्यादि श्रुतिसिद्धत्वात् । नाप्यनुपर्लब्धिवरोधः । अदृष्टानामपि देवादीनां विद्यमानत्त्वात् तत्र प्रतिपादितम् ।

ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪವುದರಿಂದ ಗೌರವರೋಷವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ 'ಸ ಹಿ ಸರ್ವಸ್ಯ ಕರ್ತಾ' ಇತ್ತಾದಿಯಾಗಿ ಶ್ರತಿಗಳಿಂದ ಈಶ್ವರಲ್ಲಿ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ.

ಕಣ್ಣೆಗೆ ಈಶ್ವರನು ಕಾಣುಸುತ್ತಿಲ್ಲವೆಂಬ ಅನುಪಲಬ್ಬವಿರೋಧವಿದೆಯಲ್ಲವೆ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರವಿಲ್ಲ. ಎಕೆಂದರೆ ದೇವತೆಗಳು ಅನುಪಲಬ್ಬರಾಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಇದ್ದಾರೆಂಬುದಾಗಿ ಅಭಿಮಾನ್ಯಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಪಾದಿಸಲಾಗಿದೆ.

ವಿವರಣೆ - ಈಶ್ಚರನು ಅನುಪಲಭ್ಯಾನಾರ್ದೆಂದ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಪೂರ್ವ ಪಕ್ಷಗಳು ಆಶ್ಚನ ದುವಿದರು. ಆರಕ್ಷೆ ಇಲ್ಲಿ ಪರಹಾರವನ್ನು ಹೇಗುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಅಭಿಮಾನ್ಯದಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಅನುಪಲಭ್ಯಾಗುದ್ದರೂ ಕೂಡ ರೇವಣೆಗಳನ್ನು ಅಂಗಿಕಾರ ಮಾಡಬೇಕಿಂದು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಆದೇ ನ್ಯಾಯವನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ವಿವಕ್ಷಿಸಿ ಈಶ್ಚರನು ಕೆಲವರಿಂದ ಉಪಲಭ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬ ಕಾರಣದಿಂದ ಅವನನ್ನೇ ಅಲ್ಲಗಳೆಯವಾರದು. 'ಯನ್ನೋಪಲಭ್ಯತೇ ಹನ್ನಾಸ್ತಿ' ಎಂಬ ವ್ಯಾಪ್ತಿಗೆ 'ಅರ್ಧ್ವಪ್ರಾಮಹಿ' ಎಂಬ ವಿಶ್ವದಿಂದ ವೈಭವಾರವನ್ನು ಹೇಗುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. (ಮತ್ಯಾರ್ಥವಿವರಣೆ) ಅದೃಶ್ಯತ್ವ ಶಕ್ತಿಯು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಸುತರಾಂ ಸಿದ್ದವಾಗುತ್ತದೆ

तत्वप्रकाशिका – देवारीनामदृश्यत्वशक्तिमत्त्वायुक्तानुपल्व्यिरिति चेत् सममीक्ष्वरस्यापि । तादृशशक्तित्त्वात् । कुतः । लोके पिशाचादीनामनीक्ष्वराणां तादृशशक्तिमत्त्वे सर्वेक्वरस्य सुतरां तत्त्सिद्धेः । अतो नेक्ष्वरस्य कर्तृत्वाक्षीकारे गौरवं कि त्वश्रौतजीवकर्तृत्वाक्षीकार एव तद्भवति । तदभावात् सिद्धान्ते लाग्रवसेवेति भावः ।

ದೇವತೆಗಳಿಗೆ ಅದಶ್ಯತ್ವಶಕ್ತಿಯರುವುದರಿಂದ ಅವರು ಅನುಪಲಭ್ಯರಾಗುವುದು ಭಾರಕದಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಈಶ್ವರ ವಿಷಯದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಹೀಗೆಯೇ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತೇವೆ. ದೇವತೆಗಳಿಗೆ ಅದೃಶ್ಯತ್ವ ಶಕ್ತಿಯರುವಂತೆ ಪರಮಾತ್ವಸಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಅಂಥ ಶಕ್ತಿ ಇರುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಪ್ರಭುತ್ವವಿಲ್ಲದೆ ಪಿಶಾಟಾದಿಗಳಲ್ಲೇ ಅದೃಶ್ಯತ್ವಶಕ್ತಿಯು ಕಂಡಿದೆ. ಹೀಗೆರುವಾಗ ಸರ್ವೇಶ್ರರನಾದ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಅಂಥ ಅದೃಶ್ಯತ್ವಶಕ್ತಿಯು ಸುತರಾಂ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಕಠ್ಯರನ್ನಲ್ಲಿ ಅಂಥ ಅದೃಶ್ಯತ್ವಶಕ್ತಿಯು ಸುತರಾಂ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಕಠ್ಯಕ್ಷವನ್ನು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿದರೆ ಗೌರವರೋಷವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಮತ್ತೇನೆಂದರೆ ಯಾವುದೇ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಕೇನಸದ ಜೀವಕರತ್ಯಕೃತ್ವವನ್ನು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿದರೆ ಮಾತ್ರ ಗೌರವರೋಷವು ಬರುತ್ತದೆ. ಸಿದ್ಧಾಂತದಲ್ಲಿ ಅಶ್ರುತವಾದ ಜೀವಕರತ್ಯಕೃತ್ವನನ್ನು ಒಪ್ಪದ ಕಾರಣ ಲಾಘವ ದೋಷವೇ ಇದೆ ಎಂಬುದು ಸೂತ್ರದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ವಿವರಣೆ - ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಅಪಿಕಬ್ಬರ ಅರ್ಥವನ್ನು ಟಣೆಯಲ್ಲಿ 'ಅನೀಕ್ಷರಾಣಾಮ್' ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಕರಿಂದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ ಪಿಶಾಚಾದಿಗಳಿಗೇನೇ ಅಧ್ಯಕ್ಷತ್ವ ಶಕ್ತಿಯದ್ದಾಗ ಪರಮತ್ತನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಕಮುಳೆ? ಎಂಬುದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಇದ್ದಷ್ಟೆ ಅಭಿಪ್ರೇತವಾದ ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲಿ ಜೀವಕರ್ತಕ್ಷ್ವ ಸಾಧಕವಾದ ಯಾವುದೇ ಅಧುರಗಳಿರುವುದಿಲ್ಲ. ವಿಪರೀತವಾಗಿ ಬ್ರಾಥವನ್ನು ಇರುತ್ತದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದಲ್ಲೇ ಕಲ್ಪನಾಗೌರವ ದೋಷದದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ನ್ಯಾಯವಿವರಣದಲ್ಲಿ ಇದೆ. ಅದನ್ನು ಪ್ರಕೃತ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. (ಮತ್ತಾರ್ಥಮಾನ್ರವರ್ ಭಾವರಿಗಜ್)

### ಯುಕ್ತಿಗಳು ಯಾವಾಗ ವಿರೋಧಗಳಾಗುತ್ತವೆ?

तत्त्रप्रकाशिका — यदिभिप्रेतं श्रुतिसिद्धः परमेश्वरो नानुपलब्धिपुक्त्या निराकार्यं इति तत्र स्मृतिं चाइ — नेति ॥ युक्तियोगायुक्त्युपायात् । बाक्यानां विरोधे युक्तीनां जाते सति ता एव युक्तयो न युक्तयः किंत्वामासा इत्यर्थः ॥ वाक्यानां परस्यरिवरोधे युक्तयोऽर्यसाधिका न तु केवलयुक्तय इति वा ॥

ಶ್ರುತಿಸಿದ್ದನಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಈಶ್ವರನು ಅನುಪಲಬ್ಬಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ನಿರಾಕರಣೆಗೆ ಅರ್ಹನಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಸ್ಕೃತಿ ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು 'ನಯುಕ್ತಿಯೋಗಾತ್' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

'ಯುಕ್ತಿಯೋಗಾತ್' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಯುಕ್ತಿರೂಪವಾದ ಉಪಾಯ ಇರುವುದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ. ಮಕ್ಕೆಗಳ ವಿರೋಧವು ಯುಕ್ಕಗಳಗೆ ಬಂದಾಗ ಅವುಗಳು ಯುಕ್ತಿಯೆಂದೇ ಕರಸಿಕೊಳ್ಳಲು ಅರ್ಹವಾಗಲಾರವು. 'ಯುಕ್ಕಾಬಾಸ' ಎಂದೇ ಕರಸಿಕೊಳ್ಳಲು ಅರ್ಹವಾಗುತ್ತವೆ. ಅಥವಾ ವಾಕ್ಕಗಳಿಗೆ ಪರಸ್ಪರ ವಿರೋಧ ಬಂದರೆ ಮಾತ್ರ ಯುಕ್ತಿಗಳು ಅರ್ಥಸಾಧಕವಾಗುತ್ತವೆ. ಕೇವಲ ಯುಕ್ಕಿಗಳು ಅರ್ಥಸಾಧಕ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ.

ವಿವರಣೆ - ವಾಕ್ಟೆಗಳ ವಿರೋಧ ಇರುವುದರಿಂದ ಅನುಪಲ್ದು ಎಂಬ ಯುಕ್ತಿಗೆ ಆಭಾಸ್ತ್ರವನ್ನು ಹೇಳುವುದಾರರೆ ಬ್ರಹ್ಮವಿಂದುಂಸಕ್ಕಾಪ್ ಅನಾರಂಭಣೀಯ-ವಾಗುತ್ತದಲ್ಲವೇ ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ವಾಕ್ಟನಾಮ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕೆಯಿಂದ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ (ವಾಕ್ಕಾರ್ಥಮುಕ್ಕಾಶ್)

ಶ್ರತಿವಿರೋಧ ಬಂದಾಗ ಯುಕ್ತಿಗಳನ್ನು ಕೈಬಿಡಬೇಕು. ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲೇ ಪರಸ್ವರ ವಿರೋಧ ಬಂದಾಗ ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಆ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಬೇಕು. ಇದಕ್ಕಾಗಿ ಬ್ರಹ್ಮಮೀಮಾಂಸಾಶಾಸ್ತ್ರವು ಹೊರಡಲೇಬೇಕು.

### ಭಾವದೀಪ

### ಈಶ್ವರನಿಲ್ಲವೆಂಬ ಆಕ್ಷೇಪ ಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ.

भावदीप: -॥ देवादिवदिष लोके ॥ २६॥ नन्वाद्ये सर्ववेदसमन्वयोक्त्या इंन्वरस्य सिद्धत्वादत्र पुनस्तदभावशक्का न युक्तेति भावेनाशङ्क्यं कर्तृरीश्वरस्यादृष्टिविरोध इति भाष्योक्तं हेतुमाह - न च श्रुत्येति ॥ बाधितत्त्वादिति ॥ प्रागुक्तरीत्या तदभावनिश्चयादिति तात्पर्यं बोध्यम्। तथा च प्रागुक्तस्यैवात्राक्षेप इति भावः।

ಪ್ರಥಮಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಸಕಲವೇದ ಸಮಸ್ಯಯಗಳನ್ನು ಮಹಾವಿಷ್ಣುವಿನಲ್ಲಿ ಸಾಧಿಸಿದ್ದಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆರುವಾಗ ಪ್ರಕೃತ ಆ ಮಹಾವಿಷ್ಣುವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಪೂರ್ವಶಕ್ಷವ ಅಯುಕ್ರಮಗತ್ತರಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಆಶಂಕೆಗೆ ಕರ್ತ್ಯವಾದ ಈಶ್ವರನು ಕಣ್ಣಿಗೆ ಕಾಣಿಸುತ್ತಿಲ್ಲ. ಅದ್ದರಿಂದ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಆಕ್ಕೇಷ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದೇವೆ. ಮತ್ತು ಪ್ರಥಮಾಧ್ಯಾಯರಿಂದ ವಿರೋಧವು ಕೂಡ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಭಾಷ್ಟವಲ್ಲಿ ಹೇಳುಲ್ಲಕ್ಕೆ ಹೇಳುತ್ತು ಹಣಿಸುವನ್ನು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ನಡೆ ಶ್ರುತ್ತಾ ತತ್ತಿದ್ದೀ, ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

'ಬಾಧಿತವ್ರಾತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದಂತೆ ಈಶ್ಚರನು ಎಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಕಾಣುತ್ತಿಲ್ಲವಾದ್ದರಿಂದ ಅವನಮ್ಮ ಇಲ್ಲವೆಂದು ನಿಕ್ಕೆಯ ಮಾಡುತ್ತೇಡೆ ಎಂಬ ತಾತ್ರರ್ಯವನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ತಿಳಿಯತತ್ವದ್ದು. ಹಾಗಾಗಿ ಹಿಂದೆ ಈಶ್ಚರನಲ್ಲಿ ಯಾವ ಸಮಸ್ತ ವೇದಸಮನ್ನಯವನ್ನು ಮಾಡಲಾಯಿತೋ ಅವನ್ಯ ಪ್ರಕ್ಷತ ಆಕ್ಷೇವ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತಿದೆ ಎಂಬುದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

### ನ್ಯಾಯವಿವರಣದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

भावदीपः – न चेत्यादिभाष्यात्पूर्वश्रुतिसद्धत्वेनाकत्पनादिति न्यायविवरणं साध्योक्तिपूर्वं योजयति ॥ नेश्वरस्येति॥ न्यायविवरणे नान्यः कर्तेत्यादेरिव साक्षात्कर्तृश्रुतेरपुक्तेः स्वयमाह – स हि कर्तेति॥ न च कर्तुरित्यादिभाष्यं व्याचष्टे – नापीति॥ प्रतिपादितमिति॥ अभिमानिनय इति भावः॥

'ನಚ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾದ ಭಾಷ್ಕದಿಂದ 'ಪೂರ್ವಶ್ರುತಿಸಿದ್ದಶ್ವೇನ ಆಕಲ್ಪವಾತ್' ಎಂಬ ನ್ಯಾಯವಿವರಣವನ್ನು ಸಾಧ್ಯವನ್ನು ಹೇಳುವ ಮೂಲಕ ಯೋಜನೆ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ನ ಈಶ್ವರಸ್ಥ' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕಾಮಕೃವು ಹೊರಟದೆ. ಪ್ರಾಯವಿವರಣದಲ್ಲಿ 'ನಾನ್ಯ: ಕರ್ತಾ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಹೇಳದಂತೆ ಸಾಥ್ವಾನಿಗೆ 'ಕರ್ನ್ನಕ್ಕುತಿಯು ಹೇಳಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಆಧರಿಂದ ಪ್ರಕ್ಷತ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ 'ಸ' ಹಿ ಕರ್ತಾ' ಇಷ್ಟಾದಿಯಾಗಿ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಕರ್ನ್ಯಕ್ಷತೇಕುವ ಪರಿಯಮ್ಮ ಉಲ್ಲೇಖಿ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. 'ನ ಚರ್ತು:' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕವನ್ನು ಪ್ರಾಥಾನ ಮಾಡಲು 'ನಾಪಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕಾಮಕೃವ ಹೊರಟಿದೆ. 'ಪ್ರತಿಪಾದಿತಮ್' ಎಂದರ ಅಭಿಮಾನ್ಯದಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಪಾದಿತಮ್' ಎಂದರಲ್ಲಿ ಎಂದುಭಾ್ರಯ.

ವಿವರಣೆ – ಪ್ರಕೃತ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ನ್ಯಾಯವಿವರಣವನ್ನು ವ್ಯಾಪ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. "ಭೂರ್ವಕ್ಕುತಿಸಿದ್ದಕ್ಷ್ಮೀನ ಆಕಲ್ಪಡತ್" ಎಂದಷ್ಟೇ ನ್ಯಾಯವಿವರಣದಲ್ಲಿದೆ. ಇಲ್ಲಿ ಸಾಧ್ಯನಿರ್ದೇಶವನ್ನೇ ಮಾಡಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಅದರಿಂದ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ 'ನ ಈತ್ವರಷ್ಟ್ ಕತ್ರಸ್ತಾನ್ಯಿಗಣಾರೇ ಗೌರವರ್ಯ" ಎಂದು ಹೇಳುವ ಮೂಲಕ ನ್ಯಾಯವಿವರಣದಲ್ಲಿ ಹೇರಿದ ಹೇತುವಿನ ಜೊತೆ ಅನ್ಯಯಕ್ತಮವನ್ನು ತಿಳಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಮತ್ತು ನ್ಯಾಯವಿವರಣದಲ್ಲಿ ಈತ್ವರನಲ್ಲಿ ಕತ್ಯಕ್ಷವನ್ನು ಸಾಧಿಸುವ ಕ್ರುತಿಯನ್ನು ಸಸ್ತವಾಗಿ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿಲ್ಲ. ಈ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ 'ಸ' ಹಿ ಸರ್ಸ್ಟ್ ಕರ್ನಾ, 'ಎಂಬ ಕ್ರುತಿಯನ್ನು ಕೂಡ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿಲ್ದಾರೆ. ಹೀಗೆ ನ್ಯಾಯವಿವರಣವನ್ನು ವ್ಯಾಪ್ಯಾನ ಮಾಡಿರ ಮೇಲೆ 'ನಾಪಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಗ್ರಂಥದಿಂದ 'ನಚ ಕರ್ತು' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾವ್ಯವನ್ನು ವ್ಯಾಪ್ಯಾನ ಮಾಡಲ ಹೊರಟಿದ್ದಾರೆ.

#### ಟೀಕೆಯ ಕಠಿಣ ಪದಾರ್ಹ

भावदीपः - अपिशब्दार्थमाह - अनीश्वराणामिति।। अत इति।। श्रुतिसिद्धत्वादित्यर्थः। अश्रौतजीवकर्तृत्वाश्रीकारे गौरवमेव। तदभावादेव सिद्धान्ते लघुतेति न्यायविदरणं योजयति - किं त्विति।। प्रकृतोपयोगि-तयार्थमाह - युक्तीनां जाते सतीति।। एककारो वुक्तय एवेत्यन्वेतीति भावेनाह - ता एवेति।। तर्हि मोमांसाव्यायात इत्यत आह - वाक्यानामिति।। परस्परेति।। वाक्यान्तरिवरोधे वा एकवाक्येऽपि पूर्वोत्तरिवरोधे वा इत्यर्थः। अर्थसाधिकेति शेषोक्तिः।। २६॥

'ಲೋಕೇತ್ರಪಿ' ಎಂಬಲ್ಲಿರುವ 'ಅಪಿ' ಶಬ್ದಕ್ಷೆ 'ಅನೇಶ್ವರಾಣಾಂ' ಎಂಬುದಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. 'ಅತಃ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಶ್ರುತಿಸಿದ್ಧವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ. ಶ್ರುತಿಸಿದ್ಧವಾಗದ ಜೀವರಣ್ಯಕೃತ್ವವನ್ನು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿದರೆ ಗೌರವರೋಷ ಬರುತ್ತದೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಸಿದ್ಧಾಂತದಲ್ಲಿ ಶ್ರುತಿಸಿದ್ಧವಾಗದ ಕರ್ಶ್ವತ್ವವನ್ನು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಒಪ್ಪದೇ ಇರುವುದರಿಂದ ಕಲ್ಪನಾಗೌರವರೋಷ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಲಾಘವನೇ ಇದೆ. ಎಂಬುದಾಗಿ ನ್ಯಾಯವಿವರಣದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದನ್ನು ಪ್ರಕೃತ 'ಕಿಂತು' ಇತ್ಯಾದಿ ಗ್ರಂಥದಿಂದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಪ್ರಕೃತ ಉಪಯೋಗಿಯಾಗುವ ಅರ್ಥವನ್ನು 'ಯುಕ್ತೀನಾಂ ಜಾತೇ ಸತಿ' ಎಂಬುದರಿಂದ ತೋರಿಸಿದ್ದಾರೆ. 'ಏವ'ತಾರವು ಯುಕ್ತಯ: ಏವ ಎಂಬುದಾಗಿ ಅನ್ವಯವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತದೆ. ಆರ್ಥೆಂದ 'ತಾ ಎವ' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನಿಸಿದ್ದಾರೆ.

ಯುಕ್ತಿಗಳು ಅಸಾಧಕವಾಗುವುದಾದರೆ ಮೀಮಾಂಸಾ ಗ್ರಂಥದಿಂದ ವ್ಯಾಫಾತ ಬರುತ್ತದಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಮಾಜ್ಯನಾಂ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಉತ್ತರಿಸಿದ್ದಾರೆ. 'ಪರಸ್ತರವಿರೋರ್ಥ' ಎಂದರೆ ಒಂದು ವಾಕ್ಷ್ಮಕ್ಕೆ ಮತ್ತೊಂದು ವಾಕ್ಷದಿಂದ ವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾದಾಗ ಅಥವಾ ಒಂದೇ ವಾಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ವೋತ್ತರ-ವಿರೋಧಗಳು ಬಂದಾಗ ಎಂದರ್ಥ್. 'ಅರ್ಥಸಾಧಿಕಾ' ಎಂಬುದನ್ನು ಭಾಷ್ಕವಾಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಶೇಷವೂರಣೆ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು.

ವಿವರಣೆ - ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ 'ಲೋಕೀಪಿ ಪಿಶಾಚಾದೀನಾಂ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇಲ್ಲಿಯನೆ 'ಅಪಿ' ಶೆಟ್ಟದ ಸ್ವಾರಸ್ಥೆನನ್ನು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ 'ಅನೀಶ್ವರಾಣಾಂ' ಎಂಬ ಪದದಿಂದ ಸ್ಪಷ್ಟದಡಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಅನೀಶ್ವರರಿಗೆ ಇಂತಹ ಅಧ್ಯಕ್ಷಪ್ಪಕ್ಕೆ ಇರುವಾಗ ಸರ್ವೇಶ್ವರನಿಗೆ ಅಧ್ಯಕ್ಷಪ್ಪಕ್ಕೆ ಇಲ್ಲದೇ ಇರುತ್ತದೇನು? ಎಂಬುದು ಇದರ ಅರ್ಥ.

ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗಳು ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪರರ ಕಲ್ಪನಾಗೌರವ ಬರುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳಿದ್ದರು. ಪ್ರಕೃತ ಸಿದ್ಧ್ಯಾಂತರಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧ್ಯಾಂತಿಗಳಿಗೆ ಕಲ್ಪನಾಗೌರವ ಬರುವುದಲ್ಲ; ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗಳಿಗೆ ಕಲ್ಪನಾಗೌರವ ಬರುತ್ತದೆ. ಸಿದ್ಧ್ಯಾಂತಿಗಳಿಗೆ ಲಾಘವ ಇದೆ ಎಂಬುದನ್ನು 'ಹಿಯ' ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಕರಿಂದ ಸ್ಪಷ್ಟಡಿಸಿದ್ದಾರೆ.

'ವಾಕ್ಯಾನಾಂ ಪರಸ್ಪರವಿರೋಧೇ ಯುಕ್ತಯಃ ಅರ್ಥಸಾಧಿಕಾ' ಎಂಬ ಟೀಕಾವಾಕ್ಯವನ್ನು ನೋಡಿದಾಗ ಎರಡು ವಾಕ್ಯಗಳಿಗೆ ಪರಸ್ಪರವಿರೋಧ ಬಂದಾಗ ಮಾತ್ರ ಯುಕ್ತಿಗಳು ಸರಸ್ಪರವಿರೋಧ ಬಂದಾಗ ಮಾತ್ರ ಯುಕ್ತಿಗಳು ಸಾಧಕವಾಗುತ್ತವೆ ಎಂಬರ್ಥವು ತೋರುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಏಕವಾಕ್ಯದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಸ್ಥಾರ್ಮೋಕ್ತರವಿರೋಧ ಬಂದಾಗ ಯುಕ್ತಿಗಳು ಅರ್ಥಸಾಧಕವಾಗುತ್ತವೆಂಬ ಅರ್ಥವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

# ್ಷ್ ಭಾವದೀಪದ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯ<sub>ಕ್ಕ</sub>

- ಈ ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಈಶ್ವರನೇ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗಳು ಒಪ್ಪಿರುತ್ತಾರೆ ಎಂದಿದ್ದೀರಿ. ಆದರೆ ಪ್ರಥಮಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಸಕಲವೇದಸಮನ್ವಯವನ್ನು ಅವನಲ್ಲಿ ಮಾಡಿ ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಗಿದೆಯಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆ ಬರುತ್ತದೆ. ಇದಕ್ಕೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ಭಾವದೀಪದಲ್ಲಿ ನೀಡಿದ್ದಾರೆ. ಎಷ್ಟೇ ಸಮನ್ವಯವನ್ನು ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದರೂ ಕೂಡ ಅವನು ಕಣ್ಣಗೆ ಕಾಣಸುತ್ತಿಲ್ಲವಾದ್ದರಿಂದ ಒಪ್ಪಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗಳ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.
  - ಅಲ್ಲಲ್ಲಿ ಭಾಷ್ಯದ ವಾಕ್ಯಗಳಿಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನಮಾಡುವ ಟೀಕಾರಾಯರು ಪ್ರಕೃತ ಮೊದಲು ಸ್ಥಾಯವಿವರಣದ ವಾಕ್ಯವನ್ನೇ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಆನಂತರ ಭಾಷ್ಯದ ವಾಕ್ಯವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಹೀಗೆ ನ್ಯಾಯುವರಣದ ಪ್ರತಿಪಂಕ್ರಯ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವನ್ನು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಕಾಣಬೇಕೆಂದರೆ ಭಾವದೀಪವನ್ನು ಅಧ್ಯಯನ ಮಾಡಬೇಕು.
  - \* 'ಲೋಕೇನಪಿ' ಎಂಬಲ್ಲಿರುವ ಅಪಿಶಬ್ದಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುವಾಗ ಕ್ರಮುತ್ತನ್ನಾಯವನ್ನು ಸೂಚಿಸಿದ್ದಾರೆಂದು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಅದರಂತ' ವಿರೋಧ ಏವ ಮಕ್ಕಾನಾಂ ಯುಕ್ತಯಃ' ಎಂಬಲ್ಲಿ ಏವಕಾರವನ್ನು ಯುಕ್ತಯಃ ಎಂಬಲ್ಲಿ ಅನ್ನಯ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕೆಂದು ತಿಳಿಸಿದ್ದಾರೆ.
- \* ಯುಕ್ತಿಗಳು ಅಸಾಧಕವಾಗುವುದಾದರೆ ಮೀಮಾಂಸ್ಕಾಂಥವೇ ವೃರ್ಥವಾಗುತ್ತದಂಬ ಆಕ್ಷೇಪಕ್ಕೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡುವಾಗ ವಾಕ್ಟಗಳಿಗೆ ಪರಸ್ಕರವಿರೋಧ ಬಂದಾಗ ಅಥವಾ ಒಂದೇ ವಾಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ವೋತ್ತರಗಳಲ್ಲಿ ವಿರೋಧ ಬಂದಾಗ ಯುಕ್ತಿಗಳು ಸಾಧಕವಾಗುತ್ತವೆಂಬ ಅಪೂರ್ವಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ತಿಳಿಸಲಾಗಿದೆ.

### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

# 'हुंड्र्ड्र्ड्रम्' अकृति प्रकड्नं का का का ब्रह्मसूत्रम् — कृत्स्नप्रसक्तिनिरवयवत्वशब्दकोपो वा ॥

ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃವಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಸಣ್ಣ ಪುಟ್ಟಕೆಲಸಗಳಲ್ಲಿ ತಾನು ಸಂಪೂರ್ಣ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ವಿನಿಯೋಗಿಸಲಾರ. ಕೇವಲ ಶಕ್ತಿಯ ಒಂದಂಶದನ್ನಷ್ಟೆ ವಿನಿಯೋಗಿಸುತ್ತಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವನು ಜಗತ್ವರ್ತ್ಯವಾಗಬಹುದಲ್ಲವೇ? ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನಿಸಬಾರದು. ಹಾಗಾದಲ್ಲಿ ನಿರವಯವಶ್ರುತಿಗೆ

ವಿರೋಧ ಮಾಡಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವನಿಗೆ ಅಂಶವನ್ನು ಒಪ್ಪಬಾರದು.

ಆರ್ಥ -- ವಾ ಎಂಟ ಶಬ್ದವು ಪಕ್ಕಬೇದರಿಂದ ರೋಪಾಪಾದನೆಯನ್ನು ಸೂಚಿಸುತ್ತಿದೆ. ಜೀವನೇ ಸ್ವತ್ಯ ಕರ್ತ್ಯವಾಗುವುದಾದರೆ, ಕೃತ್ತ ಪ್ರಕ್ಕುತಿ: ಹುಲ್ಲವು ಎತ್ತುವಾಗ ಪೂರ್ಣ ಸಾಮರಕ್ಕ್ ಮನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಬೇಕಾರೀತು. ಈ ಆಕ್ಟೇಷದ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ತನ್ನ ಶಕ್ತಿಯ ಎಕರೇಶವನ್ನಪ್ಪೆ ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಗುವುದಾದರೆ, ನಿರಪಯವತ್ತಶಚ್ಚಿಕೋಪ: "ನತ್ನೋ ನಿರವಯವನ್ ಎಂಬ ಪ್ರತಿ ವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

> ॥ ಶ್ರೀವೇದವ್ಯಾಸದೇವರಿಂದ ರಚಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ಬ್ರಹ್ಮಮೀಮಾಂಸಾಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಇತರವ್ಯಪದೇಶಾಧಿಕರಣವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು॥

> > ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ

ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವ ಒಪ್ಪಿದಲ್ಲಿ ಬಾಧಕ

ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –।। कृत्स्रप्रसक्तिर्निस्वयवत्वशब्दकोषो वा ।।६।।

अयं च दोषो जीवकर्तृत्वपक्षे । एकेनाङ्गुलिमात्रेण प्रवर्तमानोऽपि पूर्णप्रवृत्तिः स्यात् । न च तद् युज्यते, सामध्यैकदेशदर्शनात् ।

ಅನುವಾದ - ಜೀವನು ಕರ್ತೃವಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಮತ್ತೊಂದು ದೋಡವಿದೆ. ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃವಾದರೆ ಒಂದೇ ಬೆರಳಿನಿಂದ ಯಾವ ಹುಲ್ಲುಕಡ್ಡಿಯನ್ನು ಎತ್ತುತ್ತಾನೋ ಆ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಸಂಪೂರ್ಣ ಸಾಮರ್ಥ್ಯ ಉಪಯೋಗಿಸಿ ಹುಲ್ಲನ್ನು ಎತ್ತಬೇಕಾದೀತು. ಪ್ರತಿಪರಾರ್ಥ -- ಮತ್ತೊಂದು ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಜೀವಾಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರಕತ್ರಕತ್ರವನ್ನು ನಿರಾಶರಣೆ ಮಾಡಲು ಸೂತ್ರ ಹೊರಟಿದೆ. 
ಜೀವರ್ತ್ಯಕತ್ತರಕ್ಷೇ ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ, 
ಅಯಂ ದೋಷ: ಮುಂದೆ ಹೇಳುವ ಇನ್ನೊಂದು ರೋಷವು 
ಬರುತ್ತರೆ. ಎತೇನ = ಒಂದೇ, ಅಂಗುಲೀಮಾತ್ರೀಣ = ಕೇವಲ 
ಬೆರಳಿನಿಂದ, ಪ್ರವರ್ತಮನೋಡಿ = ಹುಲ್ಲುಕಡ್ಡಿಯನ್ನು ಎತ್ತಲು 
ಪ್ರಯತ್ನಿಸಿದಾಗಲೂ, ಪೂರ್ಣಶ್ರವೃತ್ತಿ: = ಸಂಪೂರ್ಣವಾದ 
ಪ್ರಯತ್ನಿಸಿದಾಗಲೂ, ಪೂರ್ಣಶ್ರವೃತ್ತಿ: = ಸಂಪೂರ್ಣವಾದ 
ಪ್ರಯತ್ನಿಸಿದಾಗಲೂ, ಪೂರ್ಣಶ್ರವೃತ್ತಿ: = ಸಂಪೂರ್ಣವಾದ 
ಪ್ರಯತ್ನನನ್ನು ಸ್ಥಾತ್ = ಮಾಡಬೇಕಾದೀಡು, ತರ್ = ಅಂಥ 
ಸಂಪೂರ್ಣಸಾಮರ್ಥ್ಯವು, ನ ಚ ಯುಜ್ಜರ್ಜಿ ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. 
ವಿಕೆಂದರೆ, ಸಾಮರ್ಥೈಕರಣಶರ್ತಪರ್ಹತಾತ್ = ಸ್ಟ್ರಮಾತ್ರ ಪ್ರಯತ್ನ 
ಪಡುವುದು ಕಾಣಿಸುತ್ತಿದೆ.

ನಿರವಯವನಿಗೆ ಏಕದೇಶ ಸಾಮರ್ಥ್ಯ ಹೇಗೆ ?

ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – न चैकदेशेन, निरवयवत्वात् । 'अथ यस्य जीवः स नित्यो निरवयवो ज्ञाताऽज्ञाता सुखी दुःखी अरीरेन्द्रियस्थः' इति भाह्रवेयश्रुतिः।

ಅನುವಾದ - ಜೀವನು ಸಾಮರ್ಥ್ಯದ ವಿಕದೇಶವನ್ನೇ ಉಪಯೋಗಿಸಿ ಹುಲ್ಲುಸಡ್ಡಿಯನ್ನು ಎತ್ತುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳುಹುದಲ್ಲವೆ? ಎನ್ನಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ವಿಕೆಂದರೆ ಜೀವನು ನಿರವರ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಭಾಲ್ತವೇಯ ಪ್ರತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಯಾವ ಜೀವನಿದ್ದಾನೋ ಅವನು ನಿತ್ಯಸೂ ಅವಯವ ರಹಿತನೂ, ಜ್ಞಾತ್ಯವೂ, ಸರ್ವಜ್ಞನೂ, ಸುಖಿಯೂ, ಮುಖಿಯೂ ಶರೀರ ಇಂದ್ರಿಯವುಳ್ಳವನೂ ಆಗಿರುತ್ತಾನೆ.

ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- 'ಏಕಲೇಶೇನೆ' ಸಾಮರ್ಥ್ಯದ ಏಕಲೇಶದಿಂದ ಪ್ರಯತ್ನವಸುತ್ತಾನೆಂಬುದು, ಪಚ = ಯುಕ್ತಮಗುವುದಿಲ್ಲ. ನಿರವಯತ್ತಾಕ್: ನಿರವಯವನಾದ್ದರಿಂದ, ಯಃ ಯಾವ, ಜೀವ ಜೀವದಿದ್ದಾನೋ ಅವನು, ನಿಷ್ಠಃ = ನಾಶರಹಿತನು, ನಿರವಯವಃ = ಅಂಶವಿಲ್ಪದನು. ಜ್ಞಾತಾ = ತಿಳುವರಣಿ ಇರುವವನು, ಅಜ್ಞಾತಾ = ಅಸರ್ವಜ್ಞನು, ಸುಖೀ = ಸುಖವುಳ್ಳವನು, ದುಖೀ = ದುಃಖವುಳ್ಳವನು, ಶಂೀರೇಂದ್ರಿಯಸ್ಥ: = ಶರೀರ ಇಂದ್ರಿಯಗಳನ್ನು ಹೊಂದಿರುವವನು, ಇತಿ = ಹೀಗೆ, ಭಾಲ್ತವೇಯಶ್ರುತಿ: = ಭಾಲ್ತವೇಯ ಶುತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ.

### ಔಪಾಧಿಕಾಂಶವೂ ಕೂಡ ಇಲ್ಲ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – न च उपाधिकृतांशः स एवांश उपहित इति, द्वित्वापेक्षत्वात्।

ಅನುವಾದ - ಜೀವನಿಗೆ ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾದ ಅಂಶಗಳಿಲ್ಲದಿರಬಹುದು. ಆದರೆ ಔಪಾಧಿಕವಾದ ಅಂಶಗಳನ್ನು ಒಪ್ಪಟಹುದಲ್ಲವೆ? ಇದು ತಪ್ಪು. ಔಪಾಧಿಕವಾದ ಅಂಶಗಳನ್ನು ಒಪ್ಪಟಹುದಲ್ಲವೆ? ಇದು ತಪ್ಪು. ಔಪಾಧಿಕವಾದ ಅಂಶಭೇದವರನ್ನು ಒಪ್ಪಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಜೀವನ ಏಕಡೇಶಕ್ಕೆ ಉತ್ಸಾಧಿಯ ಸಂಬಂಧಪಡುವುದಾದರೆ ಅಂಶವಿದೆ ಎಂದು ಒಪ್ಪಟೇಕು. ಸಮಗ್ರ ಜೀವನನ್ನು ಉಪಾಧಿಯು ಸಂಬಂಧಪಡುವುದಾದರೆ ಅಂಶಭೇದವರಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಔಪಾಧಿಕಭೇದವನ್ನು ಹೇಳಲಾಗದು.

ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಉಪಾಧಿಕೃತಾಂಶ: = ಔಪಾಧಿಕವಾದ ಅಂಶವನ್ನು, ನ ಚ = ಹೇಳಬಾರರು, ಸ ಎವ ಅಂಶ: = ಆ ಜೀವನ ಅಂಶವೇ, ಉಪಹಿತ: = ಉಪಾಧಿಯಿಂದ ಕೊಡಿರುತ್ತದೆ. ಇತಿ = ಹೀಗೆ, ದ್ವಿಶ್ವಾಪೇಕ್ಷತ್ಯಾತ್ = ಉಪಹಿತಜೀವ ಅನುಪಹಿತಜೀವ ಎಂಬ ಭೇರವನು, ಒಪಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ.

### ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವು ಯುಕ್ತಿವಿರುದ್ದ

### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – न चान्यत् कल्प्यम् । 'यद्धि युक्त्या विरुद्धचेत तदीशकृतमेव हि' इति गत्यन्तरोक्तेः ॥६॥

# इति श्रीमदानन्दतीर्धभगवत्पादाचार्यविरचिते ब्रह्मसूत्रभाष्ये इतस्व्यपदेशाधिकरणम् ॥ ७ ॥

ಅನುವಾದ - ಜೀವನಿಗೆ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಯುಕ್ತಿವಿರುದ್ದವಾಗಿದೆ. ಯುಕ್ತಿಗೆ ವಿರುದ್ದವಾದ ಅವಿದ್ಯಾಪ್ರಯುಕ್ತವಾದ ಕರ್ತೃತ್ವ ಮೊದಲಾದವನ್ನು ಜೀವನಲ್ಲಿ ಕಲ್ಪಿಸಬಾರದು. ಯುವುದು ಯುಕ್ತಿಗೆ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿರುತ್ತದೊ ಅದು ಭಗವಂತನ ಅಚಿಂತ್ಯಶಕ್ತಿಯಿಂದ ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಪ್ರಮಾಣವಿರುವುದರಿಂದ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಈಶದಕ್ತವಾದ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪಬೇಕು. ಇದರಿಂದ ಯಾವುದೇ ಬಾಧಕಗಳಿರುವುದಿಲ್ಲ.

> ಪ್ರತಿಪರಾರ್ಥ - ಜೀವನಲ್ಲಿ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಯುಕ್ತಿವಿರುವುದಾಧರಿಂದ ಅವಿದ್ಯಕವಾದ ಕರ್ತ್ಯವನ್ನು ಒಪ್ಪುಜಾದಲ್ಲವೆ ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಅನೃತ್ ಕಲಿವಿದ್ಯಾಪ್ರಯುಕ್ರವಾದ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು, ನಚ ಕಲ್ಪ್ಲವ್ ಪೀಡವಾಗಿ ಪ್ರಕ್ಷಾಯಗಿ, ಯುಕ್ತಾ ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ, ವಿರುದ್ಧ್ಯೇಡ = ವಿರುದ್ಧವಾಗಿರುತ್ತದೋ, ಯುಕ್ತಾ = ಅದು, ಈಕತ್ತಪರ್ಮದ ಹಿ = ಭಗವಂತನ ಅಚಿಂತ್ಯಕಕ್ಷಿಗೆ ಒಳಪಟ್ಟರುತ್ತದೆಯಷ್ಟೆ, ಇತಿ = ಹೀಗೆ, ಗತ್ತಂತರೊತ್ತದೇ ಪರ ಮಾರ್ಗವನ್ನು ಹೇಳದಾಗಿದೆ.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮದಾನಂದತೀರ್ಥಭಗವತ್ತಾದಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಭೂತ್ರಭಾಷ್ಕ ದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದದಲ್ಲಿ ಇತರವೃಪದೇಶಾಧಿಕರಣವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು॥

### ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

#### ಜೀವರು ಅನಂಶಿಗಳು

सत्तर्करीपाविकः – हिताकरणादिरोषैः जीवस्य अपरप्रेरितकर्तृत्वं दूषितम्। तदेव प्रकारान्तरेण दूषयति – कृत्स्नेत्यादिना ।। कार्येषु प्रवर्तमानो जीवो न तावत् सर्वशक्तया प्रवर्तते । एकाङ्गुल्या तृणीत्यापने सर्वशक्त्यदर्शनात्। न च तत्र शक्त्येकदेशेन प्रवर्तत इति वक्तुं शक्यते स्वगतभेदरहितत्वेन जीवस्य।

अय यः स जीवः स नित्यो निरवयव इति निरवयवत्वश्रवणात् । तद्क्तम् – अंशिनो हि घटाचा ये भिनैरेव परस्परम् । अंशैरंशिन उच्यन्ते नैवमेव हि चेतनाः । अतोऽनंशिन इत्येव श्रुतिरेतेषु वर्तते ।।' इति ।

ಹಿತಾಕರಣಾದಿ ದೋಷಗಳಿಂದ ಜೀವನು ಮತ್ತೊಬ್ಬರಿಂದ ಪ್ರೇರಿತವಾಗದ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಹೊಂದಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಇಲ್ಲಿಯತನಕ ದೂಷಿಸಿದ್ದು ಆಯತು. ಇದನ್ನೇ ಮತ್ತೊಂದು ಪ್ರಕಾರದಿಂದ ದೂಷಣೆ ಮಾಡಲು 'ಕೃತ್ತ್ಯ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಯವಾಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ.

ಯಾವುದೇ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಮಾಡುವ ಜೀವನು ಸಂಪೂರ್ಣಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಲಾರ. ಒಂದೇ ಚಟ್ಟಿನಿಂದ ಹುಲ್ಲನ್ನು ಎತ್ತುವ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಸರ್ವಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುವುದು ಯಾರ ಅನುಭವದಿಂದಲೂ ಸಿದ್ಧವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಇನ್ನು ತನ್ನಲ್ಲಿರುವ ಶಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಏಕದೇಶದಿಂದ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಹೇಳಬೇಕು. ಇದೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪು. ಏಕೆಂದರೆ ಸ್ಟ್ರಗತ್ಯಭವರವಿಂದ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಶಕ್ತಿಯ ಏಕದೇಶದಿಂದ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯು ಸರ್ವಥಾ ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ 'ಆಥ ಯು ಸ ಜೀವಃ ಸ ನಿತ್ಯೋ ನಿರವಯವನೆ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಜೀವನನ್ನು ನಿರವಯವನೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಇದನ್ನೇ -

ಅಂಶಿನೋ ಹಿ ಘಟಾದ್ಕಾ ಯೇ ಭಿನ್ನೈರೇವ ಪರಸ್ತರಮ್ । ಅಂಶೈರಂಶಿನ ಉಚ್ಯಂತೇ ನೈವಮೇವ ಹಿ ಚೇತನಾ: । ಅತೋಽನಂಶಿನ ಇತ್ಯೇವ ಪ್ರತಿರೇತೇಷು ವರ್ತತೇ ॥

ಆವಾನಾನಂತಾ ಇತ್ಯದು ಪ್ರತಿರಂತೀಮ ವರ್ತತೀ II ಅಂತಗಳುಳ್ಳವುಗಳಾಗಿವೆ. ಆರಂಭದಿಗೆ ಅಂತಿಗಳೆಂದು ಕರೆಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತದೆ. ಇದರಂತೆ ಚೇತನರು ಅಂತವುಳ್ಳವರಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದರೇ ಅಂತಿಗಳೆಂದು ಕರೆಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತದೆ. ಇದರಂತೆ ಚೇತನರು ಅಂತವುಳ್ಳವರಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರತಿಗಳಲ್ಲಿ ಜೀವರನ್ನು ಅನಂತಿಗಳೆಂದೇ ಕರೆಯಲಾಗಿದೆ.

# ಜೀವನಿಗೆ ನಿರಂಶತ್ವ ಸಮರ್ಥನೆ

सत्तर्करीपाविकः – न च निरंशस्य जीवस्य उपाधिसम्बन्धकृतोऽंशोऽस्तीित बाच्यम् । अंशः उपाधिसम्बद्धस्यैव एकदेशवृत्तित्वेन उपाधिसम्बद्धांशासम्बद्धां शयोः अवस्यम्भावित्वेन निरवयवत्वव्याकोपात । ನಿರಂಶನಾದ ಜೀವನಿಗೆ ಉಪಾಧಿಸಂಬಂಧದಿಂದ ಅಂಶಗಳು ಇರಬಹುದಲ್ಲವೇ? ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನಿಸಬಾರದು. ಉಪಾಧಿಸಂಬಂಧವು ಏಕದೇಶದಲ್ಲೇ ಬರಬೇಕು. ಆಗ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಅಂಶವನ್ನು ಒಪ್ಪಿದಂತಾಯಿತು. ಪುನಃ ನಿರಯವತ್ತ ಶ್ರುತಿಯ ವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

ಈಶ್ವರನ ಅಘಟಿತಘಟನಾ ಶಕ್ತಿಯಿಂದ ವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರ

सत्तर्करीपाविकः - न च सर्वशन्येकदेशशक्तिविकल्पासहत्वात् न जीवप्रवृत्तिर्वाच्येति कल्प्यम् । 'यद्धि युक्या विरुद्धयेत तरीशकृतमेव हि' इति गत्यन्तरोक्तेः । शून्यानिर्वाच्यस्य कल्पनस्यायुकत्वात् । अपटितघटकत्वं हीश्वरस्यैव युक्तं नान्यस्य । तदुक्तम् -

'अनंशस्यापि जीवस्य किश्चित्सामर्थ्यपोजनाम् । कार्येषु यः करोत्पद्धा नमस्तस्मै स्वयम्भुवे । यदि भागेन कार्येषु जीवशक्तिं न योजयेत् । अतस्तदा हि सर्वत्र कृत्स्वयद्योंशितापि च ॥' इति ।

ಹೀಗೆ ಸರ್ವಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಾನೋ, ಏಕದೇಶಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಾನೋ ಎಂಬ ಏಕಲ್ಪಕ್ಕೆ ಉತ್ತರಕೂಡಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಜೀವನಿಗೆ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನಿಸಬಾರದು. ಯಾವುದು ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ವಿರುದ್ಧವಾಗುತ್ತದೋ, ಅದು ಈಶಕ್ತತವೆಂದು ಒಪ್ಪಣಿಕು. ಹೀಗೆ ಬೇರೆ ಗಡಿಯನ್ನು ಹಾಸ್ಪಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ಅಂಗೀಕರಿಸಲಾಗಿದೆ. ಇದನ್ನು ಬಟ್ಟು ಶೂನ್ಯವೆಂದು ಒಪ್ಪುವುದು, ಅನಿರ್ವಾಚ್ಯವೆಂದು ಒಪ್ಪುವುದು ಆಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಈ ಅಘಟಕ ಘಟಕತ್ವಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಬೇಕು. ಬೇರೆಯವರಿಗಲ್ಲ. ಇದನೇ ಹೀಗೆ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ -

ಅನಂಶಸ್ತಾಪಿ ಜೀವಸ್ಥ ಕಿಂಚಿತ್ ಸಾಮರ್ಥ್ಯಯೋಜನಾಮ್ । ಕಾರ್ಯೇಷು ಯ: ಕರೋತ್ಯವ್ಥಾ ನಮಸ್ತಸ್ಥೆ, ಸ್ವಯಂಭುವೇ । ಯದಿ ಭಾಗೇನ ಕಾರ್ಯೀಷು ಜೀವಶಕ್ತಿಂ ನ ಯೋಜಯೇತ್ । ಅತಸ್ವದಾ ಹಿ ಸರ್ವತ್ರ ಕೃತ್ತ್ಯಯತ್ತೋಂಶಿತಾಪಿ ಚ ॥ ಜೀವನು ಅನಂಶನಾಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಅವನ ಸ್ವಲ್ಪ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ಕಾರ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಉಪಯೋಗಿಸಿಕೊಳ್ಳುವಂತೆ ಯಾರು ಮಾಡುತ್ರಾನೋ, ಅಂಥ ಪರಮಾತ್ರನಿಗೆ ನಮಸ್ಕಾರ. ಒಂದು ವೇಳೆ ಕಾರ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಅಲ್ಲವಾದ ಜೀವಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಯೋಜನೆ ಮಾಡದಿದ್ದರೆ ಎಲ್ಲೆಡೆಯೂ ಕೂಡ ಸಂಪೂರ್ಣ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನೇ ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಬೇಕಾದೀತು.

# ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರ

सत्तर्कदीपाविकः – कृत्स्रप्रयत्न आपवेतांशिता वा आपवेतेत्यर्थः ।

'कृत्सप्रप्रसिक्तिनिरवयवत्वशब्दकोपो वा' इति विकल्पेन यज्जीवप्रवृत्तेः अघटनमुक्तं तत् ईस्वरप्रवृत्तेरिय समानम् इति न वाच्यम् । अचिन्त्यशक्तेरीस्वरस्य अन्यस्मिचघटितं घटयतः स्वस्मिचघटितघटने का सङ्का । अघटितघटकत्वं च इंशस्य 'योऽसौ विकद्धः' इत्यादिश्रुतिसिद्धमिति न तर्केण पर्मिश्चाइकप्रमाणविक्द्वेन वाघ्यते ।।

ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದಂತೆ ಪರಮಾತ್ಮನ ಅಚಿಂತ್ಕಾದ್ಯುತಕಕ್ಕಿಯಿಂದ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡದಿದ್ದರೆ, ಜೀವನಿಗೆ ಕೃತ್ತ್ವಪ್ರಯತ್ನವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಅಥವಾ ಅಂಶಿಕ್ಷವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಕೃತ್ತ್ವಪ್ರಸಕ್ಕಿ ಹಾಗೂ ನಿರಯವತ್ತ ಶ್ರುತಿಗಳ ವಿರೋಧವನ್ನು ವಿಕಲ್ಪಮುಖದಿಂದ ಆಕ್ಷೇಪಿಸಿ ಜೀವನ ಯಾವ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಇದೆಯೋ, ಅದು ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಪೂರ್ವಶಕ್ತದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಯಿತು. ಈ ರೋಷ ಈಶ್ವರನಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಸಮಾನವಲ್ಲವೇ? ಎಂದು ಪ್ರತ್ಯಿಸಬಾರದು. ಅಚಿಂತ್ಮಶಕ್ತಿಯಿಂದ ಬೇರೆಯವರಲ್ಲಿ ಅಘಟಿತವಾದದ್ದನ್ನು ಘಟನೆ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳದೇ ಇರುತ್ತಾನೇನು? ಈ ಶಂತೆಯಾದರು ಹೇಗೆ ಬರಲು ಸಾಧ್ಯ? ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಇಂಥ ಅಘಟಿತಘಟಕತ್ರಶಕ್ತಿಯ ಪಡೆಯುವದು 'ಯೋಜನಿಸ್ ವಿರುದ್ಧ' ಇತ್ತಾದಿ ಶ್ರುತಿಗಳಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಕೇವಲ ತರ್ಕದಿಂದ ಅಥವಾ ಧರ್ಮಿಗ್ರಾಹಕಪ್ರಮಾಣವಿರುದ್ದವಾದ ಬೇರೆ ಪ್ರಮಾಣವಿಂದ ಈಶ್ವರನ ಅಘಟಿತಘಟಕತ್ರವು ಭಾಧ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಪದ್ಮನಾಭತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿಯಲ್ಲಿ ಇತರವೃಪದೇಶಾಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು॥

#### ತತ್ರಪ್ರದೀಪ

ಹುಲ್ಲುಕಡ್ಡಿಯನ್ನು ಎತ್ತುವಾಗ ಸಂಪೂರ್ಣಶಕ್ತಿಯನ್ನು ವಿನಿಯೋಗಿಸುವನು?

तत्वप्रदीपः – कृत्सप्रसिकिर्निरवयवत्वशब्दकोपो वा ।। एकेन अङ्गुलिमात्रेण प्रवर्तमानोऽपि कृत्स्रां प्रवृत्तिशक्तिं विनियुक्षीत । एकदेशविनियोग एव च दृश्यते । न चैकदेशेन प्रवृत्तिरकदेशेनाप्रवृत्तिरिति युक्तम् । निरवयवत्वात् । न चोपाधिकृतोंऽशः स एवांश उपहितः इति द्वित्वापेक्षत्वात्।

ಒಂದೇ ಅಂಗುಲಿಯಿಂದ ಯಾವ ಹುಲ್ಲುಕಡ್ಡಿಯನ್ನು ಎತ್ತಲು ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುವವನೂ ಕೂಡ ತನ್ನಲ್ಲಿರುವ ಸಂಪೂರ್ಣ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ವಿನಿಯೋಗ ಮಾಡಬೇಕಾದೀತು. ಆದರೆ ಯಾರೂ ಕೂಡ ಹಾಗೆ ಮಾಡುತ್ತಿಲ್ಲ. ಎಕರೇಶವನ್ನಷ್ಟೇ ವಿನಿಯೋಗ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಇನ್ನು ಎಕರೇಶವನ್ನಷ್ಟೇ ವಿನಿಯೋಗ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಇನ್ನು ಎಕರೇಶದಿಂದಲೇ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುವುದಿಲ್ಲ. ಎಕೆಂದರೆ ಜೀವನು ನಿರವಯವನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಔಪಾಧಿಕವಾದ ಅಂಶವನ್ನು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಎಕೆಂದರೆ ಆ ಅಂಶವೇ ಉಪಹಿತವಾದ್ದರಿಂದ ದ್ವಿತ್ಯವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತದೆ.

ವಿವರಣೆ - 'ಉಪಾಧಿಕೃತಃ ಅಂಶಃ ಯಸ್ಕ ಸಃ ಉಪಾಧಿಕೃತೋಂಶಃ' ಎಂಬ ಬಹುದ್ದೀಹಿ ಸಮಾಸವನ್ನು ಇಟ್ಟುಕೊಂಡು 'ನ ಚ ಉಪಾಧಿಕೃತೋಂಶಃ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಯಕ್ಕೆ ಪ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಉಪಾಧಿಯಂದ ಉಂಟಾದ ಆಂಶ ಇರುವವನು ಎಂಬುದು ಇದರ ಆರ್ಥ.

## ನಿರಂಶನಿಗೆ ಉಪಾಧಿಸಂಬಂಧವನ್ನು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡಬಾರದು

तत्वप्रदीपः - अयमर्थः न च निरंशस्य उपाधिकृतोंऽशः कल्पः । उपिहतेऽपि स एवांशो भवति, नापर इत्युपाधिकृतांशसद्भावस्य पूर्वमेव द्वित्वापेक्षत्वात् । न हि उपाधिः निरंशस्य अंशमृत्पादपेत्, अभिनस्य वा भेदम् । विद्यमान एवांश एव आकाशेऽपि उपाधिना व्यज्यते । ಭಾಷ್ಕವಾಕೃದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಹೀಗಿದೆ - ನಿರಂಶನಾದ ಜೀವನಿಗೆ ಔಪಾಧಿಕವಾದ ಅಂಶವನ್ನು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡಬಾರದು. ಜೀವನು ಉಪಹಿತನಾದರೂ ಕೂಡ ಅವನೇ ಅಂಶನಾಗುತ್ತಾನೆ. ಮತ್ತೊಂದಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಉಪಾಧಿಕೃತವಾದ ಅಂಶವು ಮೊದಲೇ ಇರುವುದರಿಂದ, ಉಪಾಧಿ ಬರುವ ಮೊದಲೇ ಅವನಲ್ಲಿ ಅಂಶವಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತು. ಉಪಾಧಿಯು ನಿರಂಶನಾದವನಲ್ಲಿ ಅಂಶವನ್ನು ಹುಟ್ಟಿಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಅಭಿನ್ನನಾದವನಲ್ಲಿ ಭೇದವನ್ನು ಹುಟ್ಟಿಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಇರುವ ಅಂಶವನ್ನೇ ಅಭಿವೃಕ್ತಿಗೊಳಿಸುತ್ತದೆ. ಇದು ಆಕಾಶಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಕಂಡಿಗೆ

## ಅನ್ಯೋನ್ಯಾಶ್ರಯದೋಷ

तत्वप्रदीपः – यदि च कृत्म्न उपाधीयेत तर्हि उपहित एवास्तीति नोपाधिकृतोंऽशः । तत्सद्भावस्योपहितानुपहितविभागेन द्वित्वापेक्षत्वात् । एकदेशः चेत् पूर्वं विद्यमान एवांश उपहित इति नोपाधिकृतोंऽशः । द्वित्वमपेक्ष्यैव उपाधेः प्रवृत्तेः । द्वित्वस्य उपाध्यपेक्षायां परस्पराश्रयप्रसङ्गात् ।

ಒಂದು ವೇಳೆ ಸಮಸ್ತ ಜೀವನನ್ನು ಉಪಾಧಿಯು ಸಂಬಂಧ ಹೊಂದುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ, ಆ ಜೀವನು ಉಪಹಿತನೇ ಆಗುತ್ತಾನೆ. ಉಪಾಧಿಕೃತವಾದ ಅಂಶ ಅವನಲ್ಲಿ ಬರಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ವಿಕೆಂದರೆ ಉಪಾಧಿಕೃತವಾದ ಅಂಶವು ಬರಬೇಕೆಂದರೆ ಉಪಹಿತ ಹಾಗೂ ಅನುಪಹಿತವೆಂಬ ವಿಭಾಗದ ಮೂಲಕ ದ್ವಿತ್ವವು ಅಪೇಕ್ಷಿತವಾಗುತ್ತದೆ. ಉಪಾಧಿಯು ಸಮಸ್ವಜೀವನನ್ನು ಸಂಬಂಧ ಹೊಂದುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆದೇಶದ ಜೊತೆ ಸಂಬಂಧವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತದೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದರೆ, ಆ ಅಂತವು ಮೊದಲೇ ಇದೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತು. ಆಗ ಆ ಅಂಶವು ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾಯಿತೇ ಹೊರತು, ಔಪಾಧಿಕವಾಗಲ್ಲಿಲ್ಲ. ಉಪಾಧಿಯು ದ್ವಿಶ್ವವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಟಿಯೇ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತದೆ. ದ್ವಿಶ್ವವು ಉಪಾಧಿಯನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡುತ್ತದೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಅನ್ನೋಡ್ಸಾತ್ರಯದೋಪ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಯಿತು.

# ಮಾಯೆಯಿಂದ ಅನ್ಕೋನ್ಯಾಶ್ರಯ ಪರಿಹಾರ

तत्वप्रदीपः – अय नोत्पवते नापि सनेव व्यज्यतेंऽद्याभेदः । मायामयोपाधिना प्रतीयत एव । न च मायायां परस्पराश्रयताद् अनुपपत्तिः। दुर्घटत्वस्य भूषणत्वात् इत्यत आइ – नचान्यत् कल्य्यम् इत्यादि ।। ಅಂಶಭೇದವು ಉತ್ಪನ್ನವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಇರುವುದು ಅಭಿವೃತ್ತವೂ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಮಾಯಾಮಯವಾದ ಉಪಾಧಿಯಂದ ಕೇವಲ ಪ್ರತೀತವಾಗುತ್ತಿದೆ. ಮಾಯಯಂದ ಅನ್ಯೋನ್ಯಾಶ್ರೆಯಾದಿ ದೀಷಗಳ ಮೂಲಕ ಅನುಪಪತ್ರಿಯನ್ನು ಕೂಡ ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ದುರ್ಘಟತ್ರವು ಮಾಯೆಗೆ ಭೂಷಣವೇ ಆಗಿದೆ. ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ಕೊಡಲು 'ನಚಾನ್ಯತ್' ಕಲ್ಪ್ರಮ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕವಾಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ.

# ಯುಕ್ತಿವಿರುದ್ಧವಾದದ್ದು ಈಶಕೃತವಾಗಿದೆ

तत्त्वप्रदीपः – यद्धि युत्त्या विरुद्धयते तत् नानिर्वाच्याऽविधाशक्तिकृतम् इति कल्प्यम् । अनिर्वाच्ये मानाभावस्य असकूद्वर्णितत्वात् । 'यद्धि युत्तया विरुद्धयेत तदीशकृतमेव हि' इति गत्यन्तरोक्तेः । मानदृष्ट एवैतनामाने।

ಯಾವುದು ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ವಿರುದ್ಧವಾಗುತ್ತದೋ, ಅಲ್ಲಿ ಅನಿರ್ವಾಚ್ಯತ್ವವನ್ನು ಅಥವಾ ಅಜ್ಞಾನಕಕ್ಕಿಕೃತತ್ವವನ್ನು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡಬಾರರು. ಅನಿರ್ವಾಚ್ಯವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಪ್ರಮಾಣವಿಲ್ಲವೆಂದು ಈಗಾಗಲೇ ಅನೇಕಬಾರಿ ನಾವು ವರ್ಡಸಿದ್ದೇವೆ. ಮತ್ತು ಯಾವುದು ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ವಿರುದ್ಧವಾಗುತ್ತದೋ, ಅದು ಈಶಕೃತವೇ ಆಗಿರುತ್ತದೆಂದು ಬೇರೆ ಗತಿಯನ್ನೂ ಕೂಡ ಹೇರಿದ್ದಾಗಿದೆ.

#### ಅವಿದ್ಯೆಗೆ ದುರ್ಘಟತ್ವವು ಭೂಷಣವಲ್ಲ

तत्वप्रदीपः - 'पराऽस्य शक्तिर्विविधैव श्रूपते स्वाभाविकी' इत्पादि च तच्छक्तौ प्रमाणं समीप एव पठिष्यति । अज्ञानं चाशक्यात्मकमेव । यदि च दुर्पटत्वं भूषणमविद्यायाः तर्हि सत्यत्वमनिवृत्तिर्म्रहत्वं च स्यात् ॥

# ।। इति इतरव्यपदेशाधिकरणम् ।।

'ಪರಾSಸ್ಕ ಶಕ್ತಿರ್ವಿವಿಧೈವ ತ್ರೂಯತೇ ಸ್ವಾಭಾವಿಕೀ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಯು ಈಶ್ವರನ ಶಕ್ತಿವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಸದ್ಯದಲ್ಲಿಯೇ ಉಲ್ಲೇಖಿಸುತ್ತಾರೆ. ಅಜ್ಞಾನವು ಆಶಕ್ತಿರೂಪವಾಗಿದೆ. ಒಂದು ವೇಳೆ ಅಜ್ಞಾನಕ್ಕೆ ದುರ್ಘಟತ್ವವು ಭೂಷಣವಾಗುವುದಾದರ ಸತ್ಯತ್ವ, ಅನಿವೃತ್ತಿಬ್ರಹತ್ವಗಳೂ ಕೂಡ ಬರಬೇಕಾದೀತು. ಆದ್ದರಿಂದ ಅದ್ವೈತಮತವು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ.

> ॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀತ್ರಿವಿಕ್ರಮಪಂಡಿತಾಚಾರ್ಯರಿಂದೆ ವಿರಚಿತವಾದ ತತ್ವಪ್ರದೀಪದಲ್ಲಿ ಇತರವೃಪದೇಶಾಧಿಕರಣದ ಕನ್ನತಾನುವಾದವು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಯಿತು॥

## ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃವೆಂದರೆ ಮತ್ತೊಂದು ದೋಷ

#### तत्वप्रकाशिका -

युक्त्यन्तरेण जीवस्य स्वतःकर्तृत्वं निराकुर्वत् स्त्रमुपन्यस्य व्यावष्टे ॥
कृत्स्रेति॥ न केवलं हिताक्रिपारिदोषो जीवस्य स्वतः कर्तृत्वे किं त्वयं
वस्यमाणस्य । तथा हि । किं जीवः सर्वकार्येषु सर्वसामर्थ्येन प्रवर्ततेऽझँन वा । नायः । एकेनाहुलिमात्रेण तृणादानादाविष पूर्णशक्त्या प्रवृत्तिप्रसक्तेः । न च स्यादेविमिति वाच्यम् । अनुभविद्योषात् । न द्वितीयः । अंशाभावात्। न च सांशत्वमङ्गीकर्तुं शक्यम् । अयेति निरवयवत्वश्रुतिव्याकोपात् ।

ಮತ್ತೊಂದು ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಸೃತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ಯ ಇಲ್ಲವೆಂದು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಪಠಿಸಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲು 'ಕೃತ್ಸ್ವಪ್ರಸಕ್ತಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಯವಾಕ್ಯವು ಹೊರಟರೆ. ಜೀವನು ಸೃತಂತ್ರಕರ್ತ್ಯವೆಂದು ಹೇಳಿದಾಗ ಹಿತಾಕರಣ - ಅಹಿತಕರಣ ಎಂಬೆರಡು ದೋಷಗಳು ಮಾತ್ರವಲ್ಲ ಮುಂದೆ ಹೇಳುವ ದೋಷವು ಕೂಡ ಬರುತ್ತದೆ. ಆದು ಹೀಗೆ -

ಜೀವನು ಸಕಲ ಕಾರ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ ತನ್ನ ಸಂಪೂರ್ಣ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೋ ಅಥವಾ ತನ್ನ ಸಾಮರ್ಥ್ಯದ ಏಕದೇಶವನ್ನಷ್ಟೇ ಉಪಯೋಗಿಸಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೋ? ಮೊದಲನೆಯ ಪಕ್ಷ ತಪ್ಪು. ಒಂದೇ ಬೆರಳಿನಿಂದ ಎತ್ತಬಹುದಾದ ಹುಲ್ಲು ಮೊದಲಾದವುಗಳು ಪೂರ್ಣಶಕ್ತಿಯಿಂದ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡಬೇಕಾದ ಪ್ರಸಂಗ ಬರುತ್ತದೆ. ಹೌದು ಎಂದು ಹೇಳುವಂತಿಲ್ಲ. ಹುಲ್ಲನ್ನು ಎತ್ತಲು ಸಂಪೂರ್ಣ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸುವುದಿಲ್ಲವೆಂಬುದು ಅನುಭವಕ್ಕೆ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿದೆ.

ಎರಡನೆಯ ಪಕ್ಷವು ತಪ್ಪು. ಜೀವನಿಗೆ ಅಂಶವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಜೀವನನ್ನು ಸಾಂಶನೆಂದು ಅಂಗೀಕರಿಸಲಾಗದು. 'ಅಥ ಯಃ ಸ ಜೀವಃ' ಎಂಬ ನಿರವಯತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುವ ಶ್ರುತಿಯ ವಿರೋಧವು ಬರುತ್ತದೆ.

ವಿವರಣೆ - ಒಂದು ಬಂಡೆಗಲ್ಲನ್ನು ಎತ್ತುವಾಗ ಎಷ್ಟು ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಉಪಯೋಗಸುತ್ರೇವೋ ಆಪ್ಪು ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಹುಲ್ಲು ಕಡ್ಡಿ ಎತ್ತುವಾಗ ಉಪಯೋಗಸುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಯಾವುದೇ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಮಾಡುವ ಜೀವಿಯು ಸಂಪೂರ್ಣ ಸಾಮರ್ಚ್ಯ ಇವ್ಯ ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಾನೆಂಬುದು ತಪ್ಪಾಗುತ್ತದೆ. ಸಾಮರ್ಥ್ಯದ ಎಕರಣಿತನನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಾನೆಂಬುದು ಹೇಡರೆ ಜೀವರಿಗೆ ಅಂಶವೇ ಇಲ್ಲದ್ದರಿಂದ ಇದೂ ಕೂಡ ಆಯಾಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

ಸಾಮರ್ಥ್ಯವು ಜೀವಸ್ವರೂಪವಾಧ್ದರಿಂದ ಸಾಮರ್ಥ್ಯದ ವಿಕರಣವನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಲು ಬರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ನಮ್ಮ ಸಿದ್ಧಾಂತದಲ್ಲಿ ವಿಶೇಷವನ್ನು ಒಪ್ಪವುದರಿಂದ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವು ಜೀವನ ಸ್ವರೂಪವಾಧಿಸುವಿ ವೀವೇಷನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು. ದೇವತೆಗಳು ಸಾಂಕರಾಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಮನುಷ್ಯರು ನಿರಂಕರಾಗಿರುತ್ತಾರೆ ಎಂದು ಶಾಸ್ತ್ರಗಳು ಹೇಳುತ್ತವೆ. ಅಂಥ ಮನುಷ್ಯರನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿ ಇಲ್ಲಿ ಪ್ರಶ್ನೋತ್ತರಗಳನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಮಸ್ತುವೀವಾಗಿ ಮನುಷ್ಯರೂ ಕೂಡ ಸಾಂಕರ್ ಆಗಿದ್ದಾರೆ. ತೀರುವರ ಹತ್ತು ವಿಶ್ವುಗಳ ಸಂಬಂಧ ಜೀವನಿಗೆ ಇರುವುದರಿಂದ ಅಂಶಗಳವೆಯಿಂದು ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಆರರ ದೇವತೆಗಳ ಅಂಶಸ್ತ್ರಪ್ಪತ್ತೇಹವಾಗಿ ಇದ್ದು ಹೇಗೆ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಮಾಡುವುದೋ ಅಂಥ ತಾರ್ಯವನ್ನು ಮಾಡುವ ಶಕ್ತಿ ಮನುಷ್ಯರಗಿರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಸೂಕ್ಷ್ಮವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು. (ವಾಕ್ಟಾರ್ಥಮಾತ್ರಾನ್)

#### ಔಪಾಧಿಕ ಅಂಶಭೇದವು ಜೀವನಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲ

तत्वप्रकाशिका – एतेन कार्यानुसारेण प्रवृत्तिरित्यापि निरस्तमिति भावः। न जीवस्य स्वतःकर्तृत्वेऽपि दोषावकाशः । तस्योपाधिकृतांशवत्त्वेन कृत्स्वप्रसक्त्ययोगात् । स्वाभाविकांशाभावेन श्रुतिविरोघाभावादिति चेत् तत्र प्रष्टव्यम् । किं जीवः सर्वोऽप्युपहितस्तदशो वा । आयं निराह – न चेति ।।

ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಕಾರ್ಯಕ್ಕೆ ಅನುಸಾರಿಯಾದ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಮಾಡಬೇಕೆಂಬ ಪಕ್ಷವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದಂತಾಯಿತು. ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ಕ್ಯ ಎಂದು ಹೇಳಿದರೂ ಕೂಡ ದೊಡಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಉಪಾಧಿಯಂದ ಅಂಶವನ್ನು ಹೇಳಬಹುದಾದ್ದರಿಂದ ಕೃತ್ತಪ್ರಸಕ್ತಿರೋಷಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ. ಸ್ಟಾಭಾವಿಕವಾದ ಅಂಶವಿಲ್ಲವಾದ್ದರಿಂದ 'ಅಥ ಯು ಸ್: ಎಂಬ ಶ್ರುತ್ತಿಯ ವಿರೋಧ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಿದರೆ ನಾವು ಪ್ರಶ್ನಿಸುತ್ತೇವೆ. ಆ ಪೂರ್ಣಜೀವಿಗೆ ಉಪಾಧಿಯ ಸಂಬಂಧವಿದೆಯೋ ಅಥವಾ ಜೀವನ ಏಕದೇಶಕ್ಕೆ ಉಪಾಧಿಯ ಸಂಬಧವಿದೆಯೇ? ಎಂದು ಮೊದಲನೆಯ ಪಕ್ಷವನ್ನು 'ನ ಚ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕದಿಂದ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ - 'ಆಥಃ ಯಃ ಸಃ ನಿತ್ಯಃ ನಿರವಯವು' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯು ಜೀವನು ನಿತ್ಯನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಹಾಗೂ ನಿರಂಶನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಒಂದು ವೇಳೆ ಜೀವನಿಗೆ ಅಂಶವನ್ನು ಒಪ್ಪಿದರೆ ಈ ಶ್ರುತಿಯ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ.

ಹಾಗಾದರೆ ಕಾರ್ಯಕ್ಕೆ ಅನುಸಾರಿಯಾಗಿ ಕೆಲವೊಮ್ಮೆ ಪೂರ್ಣಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿ ಕಾರ್ಯಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಕೆಲವೊಮ್ಮೆ ಪೂರ್ಣಸಾಮರ್ಥ್ಯ ಉಪಯೋಗಿಸಿದೆ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳುಹುದಲ್ಲವೇ? ಈ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವು ನಿರಾಕೃತವಾಯಿತು. ಏಕೆಂದರೆ 'ಆರ್ ಯ' ಎಂಬ ಶಕ್ತಿತಿಯ ವಿರೋಧವು ಇದ್ದೇ ಇದೆ.

ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ನ ಹೇಳಿದರೂ ಕೂಡ ಮತ್ತು ಸ್ವಾಭಾವಿಕ ಅಂಶಭೇದವಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಔಷಾಧಿಕ ಅಂಶಭೇದವನ್ನು ಒಪ್ಪಿ ಎಲ್ಲಾ ಸಮಸ್ಯೆಗಳನ್ನು ಪರಹರಿಸಬೇಕೆಂದು ಪೂರ್ವಕಕ್ಷಗಳು ತಮ್ಮನ್ನು ಪ್ರನಃ ಸಮರ್ಥಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾರೆ. ಆದರೆ ಇಂಥ ಪೂರ್ವಕಕ್ಷಗಳಿಗೆ ಔಷಾಧಿಕಸಂಬಂಧವನ್ನು ಜೀವನಲ್ಲಿ ಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಹೇಳಬೇಕೋ? ಅಥವಾ ವಿಕದೇಶದಲ್ಲಿ ಹೇಳಬೇಕೋ? ಎಂಬ ಪ್ರಕ್ಷೆಗೆ ಉತ್ತರಸಲು ಆಗುವುದಿಲ್ಲ.

## ಔಪಾಧಿಕ ಅಂಶಕ್ಕಾಗಿ ಸ್ವಾಭಾವಿಕ ಅಂಶವನ್ನು ಒಪ್ಪಲೇ ಬೇಕು

तत्वप्रकाशिका – स एव समस्तो जीव वपहितक्वेत् तर्हि उपाधिकृतांशो न भवति । सर्वस्य ब्रस्तत्वादिति भावः । द्वितीयं पराह – अंश इति ॥ अंश उपहित इति च न युक्तम् । उपाधिसम्बन्धार्यं स्वाभाविकद्वित्वापेक्षत्वात् । तथा च श्रुतिविरोधः । तस्याप्यौपाधिकत्वेऽनवस्येति भावः ।

ಪೂರ್ಣನಾದ ಜೀವನು ಉಪಾಧಿಸಂಬಂಧವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತಾನೆ. ಅದರಿಂದ ಅವನ ಒಂದಂತವು ಔಪಾಧಿಕವೆಂದು ಹೇಶದಂತಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕಂಡರ ಸಮಸ್ತ್ರ ಜೀವನೇ ಉಪಾಧಿಯಂದ ಘಟನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬುದು 'ನ ಚ ಉಪಾಧಿಕ್ಷತ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕವಾಕ್ಕದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಜೀವನ ಏಕದೇಶವು ಉಪಾಧಿಸಬಂಧವನ್ನು ಹೊಂದಿದೆ ಎಂಬ ಎಂಡನೆಯ ಪಕ್ಷವನ್ನು ಅಂತಃ ಉಪಹಿತಃ 'ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕೆಂದ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಜೀವನ ಒಂದು ಅಂತವು ಉಪಾಧಿಯಂದ ಕೂಡಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳುವುದು ಯುಕ್ತವಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಉಪಾಧಿಸಂಬಂಧವು ಬರಬೇಕೆಂದರೆ ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾಗಿ ಎರಡು ಅಂತಗಳನ್ನು ಒಪ್ಪರಣಾಗುತ್ತದೆ. ಅದರ ಪ್ರತಿಯು ಸ್ವಷ್ಟಾಗುತ್ತದೆ. ಸ್ವಾಭಾವಿಕ ಅಂತದ್ರಯವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಪ್ರುತಿವಿರೋಧ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಸ್ವಾಭಾವಿಕ ಅಂತವನ್ನು ಒಪ್ಪದ ಔಷಾಧಿಕ ಸಂಬಂಧವನ್ನು ಸಾಹಿತ ಸಂಪರ್ಣ ಸಾಹಿತ ಸಂಪರ್ಣ ಸಂಪರ್ಣ ಸಂಪರ್ಣ ಸಾಹಿತ ಸಂಪರ್ಣ ಸಂಪರ್ಣ ಸಂಪರ್ಣ ಸಾಹಿತ ಸ

ವಿವರಣೆ - ಒಂದು ಔಷಾಧಿಕ ಅಂಶಕ್ಕಾಗಿ ಎರಡು ಸ್ವಾಭಾವಿಕ ಅಂಶಗಳನ್ನು ಒಪ್ಪುವುದು ಅನಿಪಾರ್ಯ. ಹೀಗೆ ಒಪ್ಪದೆ ಒಂದು ಔಷಾಧಿಕಸಂಬಂಧಕ್ಕಾಗಿ ಪ್ರನಃ ಎರಡು ಔಷಾಧಿಕ ಸಂಬಂಧಗಳನ್ನೇ ಒಪ್ಪಡುದಾರರೆ ಅನಮ್ಮಾ ಬರುತ್ತದೆ. ಒಂದು ಅಂಶವು ಔಷಾಧಿಕವಾಗಬೇಕಾದರೆ ಮೊದಲು ಉಪಾಧಿ ಇರರಣೆ. ಮತ್ತು ಆತ್ಮನ್ ಅಂಶವನ್ನು ಕೂಡ ಒಪ್ಪಿರಬೇಕು. ಆ ಆತ್ಮನ ಅಂಶವು ಸ್ವಾಭಾವಿಕವೋ ಔಷಾಧಿಕವೋ? ಎಂಬ ಪ್ರಕ್ಷೆಯು ಬಂದರೆ ಔಷಾಧಿಕವೆಂದೇ ಉತ್ತರಿಸಬೇಕು. ಇದು ಔಷಾಧಿಕವಾಗಬೇಕಾದರೆ, ಪುನಃ ಉಪಾಧಿ ಮತ್ತು ಆತ್ಮನ ಅಂಶ ಎಂಬುವುದನ್ನು ಮೊದಲೇ ಒಪ್ಪಿರಬೇಕು. ಪುನಃ ಈ ಅಂಶವು ಸ್ವಾಭಾವಿಕವೋ? ಪಿನಾಧಿಕವೆಂದೇ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಾ ಮೊದಲೇ ವಿಧಾಧಿಕವೆಂದೇ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಾ ಹೋದರೆ ಅನಮ್ಮಾದೋವವು ಬರುತ್ತದೆ.

### ಅಂಶಭೇದವು ಆವಿದ್ಯಕವೆಂದರೆ ದೋಷ

तत्वप्रकाशिका – तर्होतजीवस्य कर्तृत्वं युक्तिविकद्वत्वादिवचारित-एमणीयाविद्यानिमित्तमित्स्वत्यत आइ – न चेति ।। यत्प्रतीतमपि युक्तिविकद्वं तदीश्वरकृतमिति न्यायेन जीवकर्तृत्वमयुक्तं चेत् तस्येश्वराधीनत्वेनोपपत्तेस्तदेव प्रामाणिकं ग्राह्यं न त्वाप्रमाणिकमविद्यानिमित्तं नापि तेनोपपत्तिरिति भावः ।

ಹಾಗಾದರೆ ಈ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪವುದು ಯುಕ್ತಿವಿರುದ್ದ ಎಂದಂತಾಯಿತು. ಆದ್ದರಿಂದ ವಿಚಾರ ಮಾಡದಿದ್ದಾಗ ಸುಂದರವಾಗಿ ಕಾಣಿಸುವ ಅಜ್ಞಾನ ಕಲ್ಪಿತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪೆಬಹುದಲ್ಲವೆ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ನ ಚ ಅನ್ಯತ್ ಕಲ್ಪ್ಯಂ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಯವಾಕೃವು ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದೆ.

'ಯತ್ ಪ್ರತೀತಮಹಿ ಯುಕ್ಕಿವಿರುದ್ದಂ ತರ್ದೀಶ್ವರಕ್ಯಕಮ್' 'ಯಾವುದು ಪ್ರತೀತಮಾಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಯುಕ್ತಿ ವಿರುದ್ಧಮಾಗಿರುತ್ತದೋ ಅದು ಈಶ್ವರಕೃತವಾಗಿರುತ್ತದೆ' ಎಂಬ ಸ್ಯಾಯದಂತೆ ಜೀವನಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರಕತ್ಯಕಷ್ಟವು ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಹಾಗಾಗಿ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಈಶ್ವಾಧಾಧೀನ-ಕರ್ನೃತ್ಯವನ್ನು ಒಪ್ಪದೇಕು. ಪ್ರಾಮಾಣಿಕವಾದ ಇದನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಅಪ್ರಾಮಾಣಿಕವಾದ ಅವಿದ್ಯಾನಿಮಿತ್ತಕವಾದ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪವಾದರು. ಹೀಗೆ ಒಪ್ಪವುದರಿಂದ ಯಾವುದೇ ಸಮಸ್ಯೆಗಳು ಪರಿಹಾರವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಇಷ್ಟು ಭಾಷ್ಕದ ಅಭಿಪ್ರಾಯವಾಗಿದೆ.

ವಿವರಣೆ - 'ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕತ್ಯ'' ಎಂಬುದು ಯುಕ್ತಿಗೆ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಇದು ಕೇವಲ ಆಪಾತತಃ ಸುಂದರವಾದ ಸಿದ್ಧಾಂತವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಅಜ್ಞಾನ ಕಲ್ಪಿಕವೆಂದು ಹೇಳಬೇಕೆಂಬುದು ಇವರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ಅವಿಚಾರಿತರಮಣೀಯಾ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ 'ಅವಿಚಾರಿತೇ ಸತಿ ರಮಣೀಯಾ' ಎಂಬ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. (ಗುರ್ವರ್ಥದೀಪಿಕಾ)

# ವಿಷ್ಣುವೇ ಸಕಲ ಜಗತ್ಕಾರಣ

# तत्त्वप्रकाशिका – यद्वा महदादिकार्यकारणत्वमीश्वस्याङ्गीकृत्य घटादिविषय एव पूर्वः पक्षः सिद्धान्तश्च प्रवृत्त इति ज्ञातव्यम् । तस्माजीवस्य स्वतःकर्तृत्वानुपपतेर्पुक्तं हरेर्जन्मादिकारणत्वलक्षणमिति सिद्धम् ॥

ಅಥವಾ ಮಹತ್ವತ್ತ, ಅಹಂಕಾರತತ್ವ ಇವುಗಳಿಗಲ್ಲ ವಿಷ್ಣುವೇ ಕಾರಣವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂದು ಒತ್ತು ಕಣ್ಣಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬ ಪ್ರಚಿಪಚಿತಿ ಕಾರ್ಯವಾಗಿಗೆ ಜೀವನು ಕಾರಣವಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬ ಪುರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಘಟಪಟಾದಿಗಳಿಗೂ ಕೂಡ ವಿಷ್ಣುವೇ ಕಾರಣ ಎಂಬ ಸಿದ್ಧಾಂತವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಇಷ್ಟು ಭಾಷ್ಟದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಹಾಗಾಗಿ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ವ ಅನುಪಪನ್ನವಾದ್ದರಿಂದ ಶ್ರೀಹರಿಗೆ ಜನ್ನಾದಿಕಾರಣತ್ವಲಕ್ಷಣವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದು ಯುಕ್ತವಾಯಿತು.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮಜ್ಜಯತೀರ್ಥಮುನಿಗಳಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ತತ್ವಶ್ರಕಾಶಿಕಾಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಇತರವ್ಯಪದೇಶಾಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಯಿತು॥

॥ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣಾರ್ಪಣಮಸ್ತು ॥

#### ಭಾವದೀಪ

#### ಭಾಷ್ಕದ ಚಕಾರದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

भावदीप: — ॥ कृत्स्नप्रसिक्तिः ॥ २७ ॥ अयं चेति भाष्योक्तेराह-युक्यन्तरोगिति ॥ भाष्योक्तचशब्दसमुच्चेयमाह — न केवलमिति।। सौत्रवाशब्दसूचितपक्षभेदं व्यञ्जयन् भाष्यं व्याचष्टे – किं जीव इति ॥ न चैकदेशेनेत्यादि व्याचष्टे – ब्रितीय इति।।

'ಆಯಂ ಚ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಪ್ಯಾನಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ಯುಕ್ಕಂತರೇಣ' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀನಾವಾಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ. ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ಚಿಶಬ್ದದಿಂದ ಯಾವುದನ್ನು ಸಮುಚ್ಚಯಮಾಡಬೇಕೋ ಅದನ್ನು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ನ ಕೇವಲಂ ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ತೋರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ವಾ'ಶಬ್ದದಿಂದ ಸೂಚಿತವಾದ ಪಕ್ಷಭೇರವನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸುತ್ತಾ ಭಾಷ್ಟವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲು 'ಕಿಂ ಜೀವು: ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕಾವಾಕ್ಕೆ ಹೊರಟಿರೆ. ನ ಚ ಎಕರೇಶೇನ ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕವನ್ನು 'ನ ದ್ವಿತೀಯ:' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ – ಭಾಷ್ಟವಲ್ಲಿ 'ಅಯಂ ಚ ರೋಪ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವಚೆಕ್ಟ್' ಮತ್ತೊಂದು ರೋಷವು ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವಕ್ಷದಲ್ಲಿದೆ ಎಂದಕ್ಷ್ಯ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅರಕ್ಕೆ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಚಣೆಯಲ್ಲಿ ಆದಕ್ಕು ಪ್ರಕ್ಷಣೆ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅರಕ್ಕೆ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಸಂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆಂದು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿ 'ಅಯಂ ಚಿ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಚಿಕ್ಕುದಿಂದ ಸಮುಚ್ಚಯವನ್ನು 'ನ ಕೇವಲಂ' ಎಂಬ ಟೀಕಾವಾಕ್ಕ ದಿಂದ ತೋರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಕೇವಲ ಹಿತಾಕರಣ-ಅಹಿತಕರಣದೋಷಗಳಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲ ನಿರವಯವತ್ತಶ್ರತಿಯ ವಿರೋಧವು ಕೂಡ ಬರುತ್ತದೆ ಎಂಬ ರೋಷವನ್ನು ಸಮುಚ್ಚಯ ಮಾಡುಕಕ್ಕು

# ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಮತ್ತೊಂದು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

भावदीपः - न चोपाधिकृतोंशः स एवोपहित इत्येतद् व्याचष्टे - स एवेति ।। तस्यार्थः समस्तो जीव इति - इति च न युक्तमिति ।। न चेत्यस्यावृत्तिरितभावः -स्वाभाविकेति ।। विवृतमेतदुपाधिखण्डनतष्टीकादाविति भावः। एतेनोपाधेः कृत्स्नप्रसक्तिः सर्वजीवसम्बन्धः स्यात्। अंशसंबन्धे निरवयवत्वशब्दकोपोवेति सृतस्य वृत्यन्तरं दर्शितम् ॥

'ನ ಚ ಉಪಾಧಿಕೃತೋಂಶೇ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಟವನ್ನು 'ಸ ಏವ' ಎಂಬುದಾಗಿ ವ್ಯಾಪ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.
'ಸ ಎವ' ಎಂಬುದರ ಅರ್ಥವನ್ನೇ 'ಸಮಸ್ವ ಜೀನ್: 'ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 'ಇತಿ ಚ ನ ಯುಕ್ತಮ'' ಎಂದು ಟೇಳೆಯಲ್ಲಿದೆ. 'ನ ಚ' ಎಂಬುದನ್ನು ಮೇಲಿನ ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಆವೃತ್ತಿ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು ಎಂದು ಟೀಡೆಯಲ್ಲಿದೆ. ಒಂದೇ ಅಂಶೈ ಉಪಾಧಿಯ ಸಂಬಂಧ ಆಗಬೇಕಾದರೆ ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾಗಿ ಎರಡು ಅಂಶಗಳರಬೇಕು ಎಂಬುದು ಇವರ ಅರ್ಥ ಅರ್ಥ. ಇದರ ಬಗ್ಗೆ ಹೆಚ್ಚಿನ ವಿವರಣೆಯನ್ನು ಉಪಾಧಿಖಂಡನದಲ್ಲಿ ಮತ್ತು ಅದರ ಟೀಡೆಯಲ್ಲಿ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಮತ್ತೊಂದು ವ್ಯಾಖ್ಯಾಸವನ್ನು ಹೇಳಿದಂತಾಯತು. ಉಪಾಧಿಗೆ ಕೃಶ್ವ,ಪ್ರಸಕ್ತಿಯನ್ನು ಹೇಳಿದರೆ ಸರ್ವಜೀವಸಂಬಂಧವನ್ನು ಹೇಳಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ. ಆಂಶಸಂಬಂಧವನ್ನು ಹೇಳಿದರೆ ನಿರವಯವತ್ತಶ್ರುತಿಯ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ ಎಂದು.

# ಇಲ್ಲಿಯವರೆಗೆ ಮಾಡಿದ ಅಧಿಕರಣದ ರಚನೆ

भावतीपः - ईश्वराधीनत्वेनेति ।। ईवतस्य वक्ष्यमाणदिशाऽघटितघतका-चिन्त्यानेकशक्तित्वादिति भावः। पूर्वं परिदृश्यमानकार्याणां स्वतन्त्रजीवकर्तृत्वे समस्तजगतोऽपि तथात्वं सिध्यतीत्यनेन घटादौ महदादौ च सर्वत्र जीव एव कर्ता नत्वीहवरः। तस्यैवानुपलब्ध्या अभावादिति पूर्वपक्षं कृत्वा अनुपलब्धस्यापि देवादिवच्छूतिप्रमितत्वात् स एव सर्वजगतः कर्तेति सिद्धान्तः कृतः।

'ಈಶ್ವರಾಧೀನತ್ವೇನ' ಎಂದು ಟೀಣೆಯಲ್ಲಿದೆ. ಈಶ್ವರಾಧೀನವಾಗಿ ಸಕಲಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡಬೇಕು. ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಅಘಟಿತಘಟನಾಶಕ್ರಿಯು ಅಚಿಂತ್ರವಾದ ಶಕ್ರಿಯು ಇರುವುದರಿಂದ ಅನುಭವದಲ್ಲಿ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿ ಕಂಡಿದ್ದರೂ ಈಶ್ವರನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಆದು ವಿರುದ್ಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದಭಿವ್ರಾಯ.

ಇಲ್ಲಿಯ ತನಕ ಮಾಡಿದ ಅಧಿಕರಣ ರಚನೆ ಹೀಗಿದೆ – ಕಣ್ಣಿಗೆ ಕಾಣಸುತ್ತಿರುವ ಘಟನಚಾದಿ ಕಾರಣಗಳಿಗೆ ಸ್ವಕಂತ್ರವಾದ ಜೀವನೇ ಕಾರಣ ಎಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ದ್ರವ್ಯಾಂಕರಿಂದ ಸಮನ್ನ ಜಗತ್ರಿಗೂ ಕೂಡ ಜೀವನೇ ಕಾರಣವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ ಪ್ರಕಾರದಿಂದ ಘಟನಿಗಳಲ್ಲಿ ಹಾಗೂ ಮಹದಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲೆಡೆಯೂ ಜೀವನೇ ಕರ್ತ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನ ಹೂಡಕು ಈಶ್ವರದಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಆ ಈಶ್ವರನು ಅನುವರಬ್ಬವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಅಧಿಕರಣದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು ಮಾಡಲಾಯತು.

ಈಶ್ವರನು ಅನುಪಲಭ್ಯವಾಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ದೇವತೆಗಳು ಹೇಗೆ ಆಂತರ್ಧಾನಕಕ್ಕಿಯುಳ್ಳವರಾಗಿದ್ದಾರೋ ಆದರಂತೆ ಅಂತರ್ಧಾನಕಕ್ಕಿಯುಳ್ಳವವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಮತ್ತು ಶ್ರುತಿಯಿಂದಲೂ ಪ್ರಮಿತವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಆಂತಹ ಈಶ್ವರನೇ ಸಮಸ್ವಜಗತ್ತಿಗೆ ತಾರಣವಾಗುತ್ತಾನೆ. ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ಕೃತ್ತವು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಬರುತ್ತದೆ. ಜೀವನಲ್ಲಿ ಬರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ಸಿದ್ವಾಂತ ಮಾಡಲಾಯಿತು.

#### ಈಗ ಮಾಡುತ್ತಿರುವ ಅಧಿಕರಣದ ರಚನೆ.

भावदीप: – अधुना महदादावस्त्वीःवरः कर्ता घटादौ जीव एव न त्वीःवरोऽिष कर्ता। तस्य तत्र कर्तृत्वेनानुपत्विधवाधितस्य कर्तृत्वेन करूपने करूपनागौरवात् जीवमात्रकर्तृत्वस्यानुभवसिद्धस्य करूपने लाधवादिति पूर्वपक्षे अनुपत्वधोपि स हि सर्वस्य कर्ता नान्यःकर्तत्यादिश्रुतिसिद्धत्वाद्धटादावपीश्वर एव स्वतन्त्रकर्ता न जीव इति महदादाविशक्तर्तृत्वमुगेत्य घटादावेवेशकर्तृत्वाक्षेपसमाधिपरत्वेनाधिकरणं योज्यमित्याह – यद्वेति ।।

ಪ್ರಕೃತ ಮಹದುದಿತತ್ರಗಳಿಗೆ ಈಶ್ವರನು ಕರ್ತ್ಯವಾಗಲಿ. ಆದರೆ ಘಟಪಟಾದಿಗಳಿಗೆ ಜೀವನೇ ಕರ್ತ್ಯವಾಗಲಿ ಹೊರತು ಈಶ್ವರನೂ ಕೂಡ ಘಟಪಟಾದಿಗಳಿಗೆ ಕರ್ತ್ಯವಾಗುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಒಪ್ಪದ ಅವಕ್ಷಕತೆ ಇಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಘಟಪಟಾದಿಗಳಿಗೆ ಈಶ್ವರನು ಕರ್ತ್ಯವಾಗುವುದರು ಒಪ್ಪದರ ಅವಕ್ಷಕತೆ ಇಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಘಟಪಟಾದಿಗಳಿಗೆ ಕರ್ಕ್ಷವಂದು ಒಪ್ಪದರೆ ಕಲ್ಪವಾಗಿರವುದು ಬರುತ್ತದೆ. ಕಣ್ಣಿಗೆ ತಾಣದ ಈಶ್ವರನು ಘಟಪಟಾದಿಗಳಿಗೆ ಕರ್ಕ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ, ಕೇವಲ ಜೀವನೇ ಘಟಪಟಾದಿಗಳಿಗೆ ಕರ್ಕ್ಯವಾಗುವುದು, ಅನುಭವಸ್ಥವಾಗುದ್ದರು, ಒಪ್ಪುವುದಂದ ಕರ್ಕ್ಯವಾಗುವುದುದಿದೆ, ಇಷ್ಟು ಅಧಿಕರಣದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ.

ಈಶ್ವರಮ ಅನುಪಲಭ್ಯವಾಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ 'ಸಹಿ ಸರ್ವಸ್ಯ ಕರ್ತಾ' 'ನಾನ್ಯ: ಕರ್ತಾ' ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಶ್ರತಿಗಳಿಂದ ಈಶ್ವರನು ಸಿದ್ಧವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಮಹದಾದಿ ತತ್ವಗಳಿಗೆ ಹೇಗೆ ಈಶ್ವರನು ಕಾರಣವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಹೀಗೆ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಕಾರಣವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಹೀಗೆ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಕಾರಣವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಹೀಗೆ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಕಾರಣದ ಸಿದ್ಧಾಂತ. ಹೀಗೆ ಮಹದಾದಿ ತತ್ವಗಳಲ್ಲಿ ಈಶಕರ್ತ್ಯತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪಿ ಘಟಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಈಶಕರ್ತ್ಯತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪಿ ಘಟಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಈಶಕರ್ತ್ಯತ್ವವನ್ನು ಆಕ್ಷೇವ ಮಾಡಿ ಸಮಾಧಾನ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಹೊರಟದ ಎಂಬುದಾಗಿ 'ಯದ್ದು, 'ಇತ್ತಾದಿ ಗ್ರಂಥದಿಂದ ಪ್ರಕೃತ ವ್ಯಾಖ್ಯನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ಮತ್ತೊಂದು ಪಕ್ಷವನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಲು ಕಾರಣವೇನು?

भावदीपः – ईनवरत्यागेन जीवस्यैव कर्तृत्वाङ्गीकारे कत्पनालाघवमिति न्यायविवरणस्य जीवकर्तृत्वेत्यादिभाष्यस्य च पक्षद्वेयेपि साम्यादिति भावः। अत्र प्राचीनपक्षे जीवस्य महदादिकर्तृत्वेऽनुभवविरोधः। अस्मिन्यक्षे तु नेत्येतत्पक्षोत्थापनमिति बोध्यम् **– तस्मादिति ।।** हिताक्रियादिकृत्स्नप्रसक्त्यादिबाधकभावात् । अनुभवादेराभासत्वेन साधकाभावाच्चेत्यर्थः ॥ २७ ॥

ಈಶ್ವರನನ್ನು ಪರಿತ್ಯಾಗ ಮಾಡಿ ಜೀವನಿಗೆ ಮಾತ್ರ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ಕೃತ್ವನನ್ನು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿದರೆ ಕಲ್ಪನಾಲಾತನವು ಬರುತ್ತರೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ನ್ಯಾಯುವರಣದಲ್ಲಿ ಹಾಗೂ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವ ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಇದು ಎರಡು ಪಕ್ಷಗಳಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಸಮಾನವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದು ಗುಮಿಸಬೇಕು. ಒಂದು ಮಾತ್ರ ವೃತ್ತಾಸುದಿದ. ಹಿಂದಿನ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಜೀವನು ಮಹದಾದಿಗಳಿಗೆ ಕರ್ಕ್ಷವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂದು ಒಪ್ಪಿದಲ್ಲಿ ಅನುಭವರಿಸೋಕ್ಕೆ ಬರುತ್ತರೆ. ಈ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಆ ಅನುಭವರಿಸೋಕ್ಕೆ ಅವಶಾಕರಿಲ್ಲ. ಹಾಗಾಗಿ ಮತ್ತೊಂದು ಪಕ್ಷವನ್ನು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಉಲ್ಲೀಖ ಮಾಡಿದ್ದು ಸಂಗತದಾಗುತ್ತದೆ.

'ತಸ್ಕಾತ್' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಹಿತಾಕರಣ ಅಹಿತಕರಣ ಕೃತ್ತ್ವಪ್ರಸಕ್ತ ಮೊದಲಾದ ಬಾಧಕಗಳು ಇರುವುದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ. ಮತ್ತು ಅನುಭವಾದಿಗಳಲ್ಲವೂ ಆಭಾಸವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃವನ್ನಲು ಯಾವುದೇ ಸಾಧಕಪ್ರಮಾಣಗಳು ಇಲ್ಲದಿರುವುದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ.

# [ ಭಾವದೀಪದ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯ]

- ಉಪಾಧಿಯ ಸಂಬಂಧ ಬರಬೇಕೆಂದರೆ ಮೊದಲೇ ಅಂಶಗಳಲ್ಲಿ ಭೇದವಿರಬೇಕು ಎಂಬ ವಿಚಾರವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕೆಂದರೆ ಉಪಾಧಿಖಂಡನ ಟೀಕೆಯನ್ನು ಓದಿರಿ ಎಂದು ಸೂಚಿಸಿದ್ದಾರೆ.
- 'ಉಪಾರ್ಧೇ ಕೃತ್ತ್ರಪ್ರಸಕ್ತಿ: ಸರ್ವಜೀವಸಂಬಂಧೇ ಸ್ಕಾತ್ ಅಂಶಸಂಬಂಧೇ ನಿರವಯವತ್ವಶಬ್ದಕೋಪೋ ವಾ' - ಎಂಬುದಾಗಿ 'ಕೃತ್ತ್ಯಪ್ರಸಕ್ತಿ:' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಮತ್ತೊಂದು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವನ್ನು ಮಾಡಿರುವುದು ಅಪೂರ್ವವಾಗಿದೆ.
- ಎರಡು ಕ್ರಮದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಗಳಿವೆ; ಎರಡು ಕ್ರಮದಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧಾಂತವಿದೆ.
   ಇವುಗಳನ್ನು ನಿಖರವಾಗಿ ತೋರಿಸಿದ್ದಾರೆ.
  - ॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮದ್ ರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಭಾವದೀಪದ ಇತರವೃಪದೇಶಾಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡ ಅನುವಾದವು ಮುಗಿಯಿತು॥

#### ।। श्रीजानकीवदनाम्भोजराजहंसाय रामचन्द्राय नमः ।।

।। श्री गुरुभ्यो नमः ।।

श्री राघवेन्द्रतीर्यविरचिता

# तन्त्रदीपिका

इतरव्यपदेशाधिकरणम् (२-१-७)

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕಾದ ಪದಗಳು

।। इतरव्यपदेशाद्धिताकरणादिदोषप्रसक्तिः ।।२-१-२२।।

अत्र श्रुत्पनुभवसंवादिपुक्तिविरोधो निरस्यते । असब्यपदेशादित्यतश्चेदित्यस्ति। स च यद्यर्थे । यदितर्क्कोश्च नित्यान्वयः ।

ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಶ್ರುತಿ ಮತ್ತು ಅನುಭವಗಳ ಸಂವಾದವಿರುವುದರಿಂದ ಯುಕ್ತಿಯು ಬಲಿಷ್ಟವಾಗುತ್ತದೆ. ಅಂಥ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುತ್ತಾರೆ. 'ಅಸದ್ವೈಪರೇಶಾತ' ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಅನುವೃತ್ತಿ ಮಾಡಬೇಕು. 'ಚೇಕ್' ಎಂಬ ಪದವು 'ಯರಿ' ಎಂಬರ್ಥದಲ್ಲಿ ವಿವಕ್ಷಿಕವಾಗಿದೆ. 'ಯರಿ' ಮತ್ತು 'ತರ್ಹಿ' ಎಂಬರೆಡು ಪದಗಳಿಗೆ ನಿತ್ಯವಾದ ಸಂಬಂಧವಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ತರ್ಹಿ' ಎಂಬುದೂ ಕೂಡ ಅರ್ಥಾತ್ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

#### ಸೂತ್ರದ ಅರ್ಥ

इतरस्य प्रस्तुतब्रस्तकर्तृत्वादितरस्य जीवकर्तृत्वस्य ''जीवाझवन्ति भूतानि'' इति श्रुतौ व्यपदेशात्, यदि जीवः स्वतन्त्रकर्तेति शेषः, तर्हि हिताकरणस्यादिपदोक्ताहितकरणस्य च दोषस्य प्रसक्तिः । तौ दोषौ प्रसज्येयातामिति यावत् । ते न स्याताम् । न हि स्वतन्त्रस्य तद्वयं युज्यत इति यावत् । श्रुतिस्तु ब्रह्मपरेत्याकृतम् ।

ಸೂತ್ರಾರ್ಥ ಹೀಗಿದೆ - 'ಇತರವ್ಯಪದೇಶಾತ್', ಇತರಸ್ಯ : ಪ್ರಸಕ್ತನಾದ ಬ್ರಹ್ಮಕರ್ಕೃತ್ಯಕ್ಕಿಂಡ ಬೇರೆಯಾದ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವನ್ನ, ವ್ಯವದೇಶಾತ್ : 'ಜೀವಾದ್ಯವಂತಿ ಭೂತಾನಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟರುವುದರಿಂದ, ಯದಿ : ಒಂದು ವೇಳೆ ಜೀವನು 'ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್' ಎಂಬದಾಗಿ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ತೇಷಪೂರಣ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಒಂದು ವೇಳೆ ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ಯವಾದಲ್ಲಿ, ತರ್ಹ : ಹಿತವಾದದ್ದನ್ನು ಮಾಡದಿರುವುದು, ಅಧಿಪದದಿಂದ ತನಗೆ ಅಹಿತವಾದದ್ದನ್ನು ಮಾಡದಿರುವ ಎಂಬದು ದೋಷಗಳು ಬರೆದುದರು. ಇಂದಿಯದಿ ಅಧಿಪ್ರಾಯ. ಅದರೆ ಈ ಎರಡು ದೋಷಗಳು ಬರೆದುದರು. ಇಂದಿಯದ ಅಧಿಪ್ರಾಯ. ಅದರೆ ಈ ಎರಡು ಮೋಷಗಳು ಬರೆದುದರು. ಇಂದಿಯದ ಸ್ವತಂತ್ರನಾದವರಿಗೆ ಈ ಎರಡು ದೋಷಗಳು ಅಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತವೆ. ಹಾಗಾದರೆ 'ಜೀವಾದ್ಯವಂತಿ ಭೂತಾನಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಗೆ ವಿನರ್ಥ ? ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನಿಸುವಂತಿಲ್ಲ. ಇದು ಬ್ರಹ್ಮಪರವೇ ಆಗಿದೆ.

# ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ತತ್ವಪ್ರದೀಪಕಾರರು ಹೇಳಿದ ಅರ್ಥ

तत्त्वप्रदीपे तु इतस्य जीवस्य स्वतन्त्रकर्तृत्वव्यपदेशादित्युक्तम् । व्यपदेशादित्युक्तिश्चेतनत्वयुक्तेः श्रुतिसंवादोक्तयर्था । एतेन शिष्टेत्यस्य प्रपश्चत्वात्र पौनरुत्तयम् ।।

ತತ್ವಪ್ರದೀಪದ ಪ್ರಕಾರ ಸೂತ್ರಾರ್ಥ ಹೀಗೆ - 'ಇತರವೃಪದೇಶಾತ್' ಇತರಸ್ಥ = ಬ್ರಹ್ಮಭಿನ್ನನಾದ ಜೀವನಿಗೆ, ವೃಪದೇಶಾತ್ = ಸೃತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುವುದರಿಂದ ಎಂದು. ವೃಪದೇಶಾತ್ ಎಂದು ಹೇಳಿರುವುದು ಚೇತನತ್ವಯುಕ್ತಿಗೆ ಶ್ರುತಿಯ ಸಂವಾದವನ್ನು ತಿಳಿಸುವುದಕ್ಕಾಗಿ. 'ಏತೇನಾ ಶಿಷ್ಟಾ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ವಿವರಣೆಗಾಗಿ ಈ ಸೂತ್ರ ಹೊರಟಿರುವುದರಿಂದ ಪುನರುಕ್ತಿ ದೋಷಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶಎಲ್ಲ.

(ಹಿಂದಿನ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮಕರ್ತೃತ್ಯಕ್ಕಿಂತ ಭಿನ್ನವಾದ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವು ಪ್ರತಿಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವಾದಲ್ಲಿ ಹಿತಾಕರಣ, ಅಹಿತಕರಣ ದೋಷಗಳನ್ನು ಹೇಳರಾಯಿತು. ಶಕ್ತಪ್ರದೀಪಕಾರರ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮಭಿನ್ನವಾದ ಜೀವನಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಹೇಳಿದರೆ ಹಿತಾಕರಣ, ಅಹಿತಕರಣ ದೋಷಗಳು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತವೆ. ವಿಷಯವು ಒಂದೇ ಆಗಿದ್ದರೂ ಸೂತ್ರಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಮತ್ರ ವೃತ್ತಾಸ.

ಆಸದಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ 'ಏತೇನ ಶಿಷ್ಟಾ ಅಪರಿಗ್ರಹಾ ಅಪಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾತಾ:' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವಿದೆ. ಅಭಾವತಜ್ಞ-ತೃತ್ತಾದವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದ್ದರಿಂದ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವಾದಗಳೇ ಮೊದಲಾದವುಗಳೂ ಕೂಡ ವೇದವಿರುದ್ದವಾದ್ದರಿಂದ ನಿರಾಕೃತವಾಗುತ್ತವೆಂದು ಆ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದೇ ವಿಷಯದ ವಿವರಣೆಗಾಗಿ 'ಇತರವೃತರೇಶಾತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪುನರುಕ್ತಿ ಇಲ್ಲ ಎಂದಭಿವ್ರಾಯ.)

## ಈಶ್ವರಪಕ್ಷದಲ್ಲೂ ಬಾಧಕವಿದೆಯಲ್ಲವೇ?

यदि बाधकाज्जीवस्य स्वतन्त्रकर्तृत्वस्यागस्तर्हीशस्यापि कर्तृत्वे श्रमचिन तादिदोषापत्तिबाधकसाम्येन तज स्यादित्यत आह -

## ।। अधिकं तुभेदनिर्देशात् ।।२-१-१३।।

ಒಂದುವೇಳೆ ಬಾಧಕವಿರುವ ಕಾರಣದಿಂದ ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ನ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳುವುದಾದರೆ, ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ಕೃತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪಿದಾಗಲೂ ಕೂಡ ಶ್ರಮ, ಚಿಂತೆ ಮೊದಲಾದ ದೋಷಗಳು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತವೆ. ಹೀಗೆ ಎರಡೂ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಬಾಧಕಗಳು ಸಮಾನವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವದಂತೆ ಈಶ್ವರಕರ್ತೃತ್ವವೂ ಕೂಡ ಸಿದ್ಧವಾಗದೇ ಇರಬೇಕಾದೀತು. ಈಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸಲು 'ಅಧಿಕಂ ತು ಭೇದನಿರ್ದೇಶಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದಿ.

# ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

तुः साम्यव्यवर्तकः । भेदशब्दोऽतिशयाख्यविशेषावाची । तदनन्यत्वमित्यस्तदित्यस्ति । तद्ग्रह्म त्वधिकशक्त्यादिमत्त्वेनोत्कृष्टम् । 
"श्रोता मन्ता" इत्यादिना सर्वेभ्योऽस्विलश्रोतृत्वानन्तर्यामित्वादिविशेषस्य 
निर्देशादित्यर्थः । एवंविषस्य ते दोषा न शक्क्वा इति भावः ।

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ತು' ಶಬ್ದವು ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವದಂತೆ ಈಶ್ವರಕರ್ತೃತ್ವದಲ್ಲಿ ಬಾಧಕವು ಸಮಾನವಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಭೇದಶಬ್ದವು ಅತಿಶಯರೂಪವಾದ ವಿಶೇಷವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. 'ತದನನ್ನತ್ತಂ' ಎಂಬ ಪದದಿಂದ 'ತತ್' ಎಂಬ ಶಬ್ದವು ಅನುವೃತ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

ಸೂತ್ರಾರ್ಥ ಹೀಗೆ - ತತ್ = ಆ ಬ್ರಹ್ಮನು, ಅಧಿಕಂ ತು = ಅಧಿಕವಾದ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಹೊಂದಿರುವುದರಿಂದ ಉತ್ಪಷ್ಟನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಭೇದನಿರ್ದೇಹುತ್ = 'ತ್ರೋಹಾಮಂತಾ' ಇತ್ಯಾದಿ ಪ್ರತಿಯಿಂದ ಯಾರಲ್ಲೂ ಇಲ್ಲದ ಅಖಿಲಕ್ರೋತ್ವಕ್ಕ, ಅಂತರ್ಯಾಮಿತ್ತ ಮೊದಲಾದ ಅಸಾಧಾರಣಧರ್ಮಗಳನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಇಂಥ ಅಸಾಧಾರಣಧರ್ಮವನ್ನು ಹೊಂದಿರುವ ಈಶ್ವರನಿಗೆ ತ್ರಮ, ಚಿಂತೆ ಮೊದಲಾದ ದೋಷಗಳನ್ನು ತಂತಸಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ ಎಂದಭಿಪ್ರಾರು.

# ಜೀವನೇಕೆ ಸ್ವತಂತ್ರನಲ್ಲ

यद्येवं तर्हि चेतनत्वादीशवजीवोऽपि स्वतन्त्रकर्ता स्यादित्यत आह -

# ।। अश्मादिवच तदनुपपत्तिः ।।२-१-१४।।

ಹಾಗಾದರೆ ಚೀತನತ್ವವೆಂಬ ಧರ್ಮವು ಈಶ್ವರನಂತೆ ಜೀವನಲ್ಲೂ ಸಮಾನವಾಗಿದೆ. ಈಶ್ವರನಂತೆ ಜೀವನೂ ಕೂಡ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ಯವಾಗಲಿ? ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸಲು 'ಅಕ್ಕಾರಿವಚ್ಚ ತದನುಪಪತ್ರಿ,' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ.

#### ಸೂತ್ರಾರ್ಥ

चोऽप्यर्थः । चेतनत्वेऽपि जीवस्याश्मादेरिवास्वतन्त्रत्वात् स्वतः कर्तृत्वानुपपत्तिः । आदिपदेन स्तम्भावनेकदृष्टान्तोक्तिरस्वातन्त्र्यहेतोर- व्यभिचारदर्शनाय । एवमग्रेऽपि ।

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಚ' ಶಟ್ಟವು 'ಅಪಿ' ಎಂಬುದರ ಅರ್ಥವುಳ್ಳದ್ದಾಗಿದೆ. ಜೀವನು ಚೀತನನೇ ಆಗಿದ್ದಾನೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಕಲ್ಲು ಮೊದಲಾದವುಗಳಂತೆ ಅಸ್ವತಂತ್ರನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಸ್ವತಂತ್ರಕ್ಕತ್ವವು ಇವನಲ್ಲಿ ಅನುಪವನ್ನಮಗುತ್ತದೆ. ಅದಿಪರದಿಂದ ಸ್ವಂಭ ಮೊದಲಾದ ಅನೇಕ ದೃಷ್ಟಾತಕಗಳನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ಜೀವರಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ವಲ್ಲವೆಂದು ಸಮರ್ಥಿಸಲು ಯಾವ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಹೇತುವನ್ನು ಹೇಳಲಾಗಿದೆಯೋ, ಅದು ವ್ಯಭಚರಿತವಲ್ಲ ಎಂಬುದನ್ನು ತಿಳಿಸಲು 'ಅತ್ಯಾಧಿವತ್' ಎನ್ನಲಾಗಿದೆ. ಇಲ್ಲಿರುವ ಅದಿಪರದಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮ ಮೊದಲಾದ ಅನೇಕ ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಇದರಂತೆ ಮುಂದೆಯೂ ಕೂಡ ತಿಳಿಯಬೇಕು.

# ಚೇತನತ್ವ ಯುಕ್ತಿಯು ಅಪ್ರಯೋಜಕವಾಗಿದೆ

तत एव योग्यहेतुलामोऽपि अस्वातन्त्र्यं च । हिताक्रियादिना मृतिसुस्यादौ सार्वजनीनानुभवेन सिद्धमिति भावः । चेतनत्वयुक्तिश्चा-प्रयोजिकेत्याशयः ।

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳನ್ನು ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತು. ಇದರಿಂದಲೇ ಜೀವರಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರಕತ್ವ ಇತ್ತಿರಿಲ್ಲವೆಂದು ಸಾಧಿಸಲು ಯೋಗ್ಯವಾದ ಹೇತುವೂ ಕೂಡ ಅರ್ಥಾಕ್ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಮತ್ತು ಜೀವರುಗಳಿಗೆ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವಿದ ಎಂಬುದೂ ಕೂಡ ತೀಯುಲ್ಲಡುತ್ತದೆ. ತನಗೆ ಹಿತವಾದದ್ದನ್ನು ಪಡೆಯಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗದೇ ಇರುವುದು ಮತ್ತು ಮರಣ, ಸುಮ್ಮಶ್ವಶಸ್ಥೆ ಇವುಗಳಿಂದ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವು ಇಲ್ಲವೆಂಬುದು ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬರ ಅನುಭವದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವರುಗಳಿಗಳ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವಿದೆ ಎನ್ನಲು ಹಿತಾಕರಣಾದಿಗಳು ಹೇತುಗಳಾಗುತ್ತವೆ.

ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃವಾಗಿದ್ದಾನೆನ್ನಲು ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ಚೀತನತ್ವಯುಕ್ತಿಯು ಆಪ್ತಯೋಜಕವಾಯಿತು.

'ಉಪಸಂಹಾರದರ್ಶನಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅರ್ಥ

उक्तमनुभवविरोधेनाक्षिप्य तस्य गतिमाइ -

।। उपसंहारदर्शनान्नेति चेत् क्षीरवद्धि ।।२-१-१५।।

तदनुपपत्तिरित्यस्ति । नत्र् आवर्तते । जीव उपसंहारस्यारब्धकार्य-समापनस्यानुभवात्र स्वतन्त्रकर्तृत्वानुपपत्तिरिति चेत् ।

ಜೀವನಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ಯವಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಿದ್ದು ಅನುಭವವಿರುದ್ದವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದು ಆಕ್ಷೇಪ. ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ಯವಿಲ್ಲವೆಂಬ ಅನುಭವಕ್ಕೆ ಬೇರೆ ಗತಿಯನ್ನು ನಿರೂಪಣೆ ಮಾಡಲು 'ಉಪಸಂಹಾರದರ್ಶನಾನ್ನೇತಿ ಜೀತ್ ಕ್ಷೀರವಧ್ದಿ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ.

ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಿಂದ 'ತರನುಪಪತ್ರಿ' ಎಂಬುದು ಅನುವೃತ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. 'ನಇ್' ಎಂಬುದು ಅವೃತ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಜೀವನು ಯಾವ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಮಾಡಲು ಪ್ರಾರಂಭಿಸುತ್ತಾನೋ, ಆದನ್ನು ಸಮಾಪ್ರಿಗೋಳಿಸುತ್ತಾನೆ. ಹೀಗೆ ಅನುಭವವಿರುವುದರಿಂದ 'ಸ್ವತಂತ್ರಕತ್ಯ' ತೃವು ಅಯುಕ್ರವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಇತ್ತು 'ಉಪಸಂಹಾರದರ್ಶವಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗಕ್ಕೆ ಅರ್ಥೆ.

# ಎಲ್ಲವೂ ಅಂತರ್ಯಾಮಿಯದ್ದೇ ವ್ಯಾಪಾರ

न क्षीरवत् । यथा गोषु दृश्यमानं क्षीरं गोभिन्नकर्त्रधीनं तथा जीवे दृश्यमानमपि कार्यावसानं जीवभिन्नेशाख्यकर्त्रधीनम् । ''य आत्मानम्'' इति श्रुतेरित्यर्थः ।

ಇದು ಸರಿಯಲ್ಲ. ಕ್ಷೀರವತ್ = ಹೇಗೆ ಹಸುಗಳಲ್ಲಿ ಕಾಣಸುತ್ತಿರುವ ಹಾಲು ಹಸುವಿಗಿಂತ ಭಿನ್ನವಾದ ಕರ್ತ್ರಧೀನವಾಗಿದೆಯೋ, ಅದರಂತೆ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಕಾಣಸುತ್ತಿರುವ ಕಾರ್ಯಸಮಾಪ್ರಿಯೂ ಕೂಡ ಜೀವಭಿನ್ನನಾದ ಈಶ್ವರಕರ್ತೃಕವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಒಪ್ಪದೇಕು. ಏಕೆಂದರೆ 'ಯ ಆತ್ಮಾನಮ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಪರಮಾತೃವೇ ಅಂತರ್ಯಾಮಿಯಾಗಿದ್ದು, ಎಲ್ಲವನ್ನು ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಇಷ್ಟು ಸೂತ್ರಾರ್ಥ.

# ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃವೆಂಬ ಅನುಭವವು ಭ್ರಮ ಮೂಲಕ

''अत्रं रसादिरूपेण प्राणः परिणयत्यसी'' इति वचनात् क्षीरस्यान्याधीनत्वप्रसिद्धिं हिशब्देनाह । अनुभवादिसिद्धास्वातन्त्र्यस्य जीवस्य स्वतन्त्रकर्तृत्वानुपपत्तेरेव बाधकादनुभवो भ्रम इति भावः । दर्शनादित्युक्तिर्युक्तेः प्रत्यक्षसंवादोत्त्यर्या ।।

'ಅನ್ನಂ ರಸಾದಿರೂಪೇಣ ಪ್ರಾಣಃ ಪರಿಣಯತ್ನಸೌ' ತಿಂದ ಅನ್ನವನ್ನು ರಸಾದಿರೂಪದಿಂದ ಪ್ರಾಣನು ಪರಿಣಾಮ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರುತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಕ್ಷೀರವು ಹಸುವಿಗಿಂತ ಭಿನ್ನವಾದ ಆರ್ಕ್ಯರೀನವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದು ಪ್ರಮಾಣಪ್ರಸಿದ್ಧವಾಯಿತು. ಇದನ್ನು 'ಹಿ'ತಬ್ಬವು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಅನುಭವ ಮೊದಲಾದ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ಜೀವನಿಗೆ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವು ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಈ ಕಾರಣದಿಂದಲೂ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ವವು ಅನುಪಪನ್ನವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ನಾನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ಯ ಆಗಿದ್ದೇನೆ ಎಂಬ ಅನುಭವವು ಭ್ರಮಮೂಲಕವೆಂದು ಸಿದ್ಧವಾಯಿತು. ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ಯುತ್ತಿಗೆ ಪ್ರಶಕ್ಷಕ್ಷಗುವಾದವನ್ನು ತೋರಿಸುವುದಣ್ಣಗಿ 'ದರ್ಶನಾತ್' ಎಂದು ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

## ಕಣ್ಣಿಗೆ ಕಾಣದ್ದು ಇಲ್ಲ ಎನ್ನಬಾರದು

नन्वीश एवानुपलम्भानास्ति । कुतस्तदधीनतेत्यत आह -।। देवादिवदपि लोके ।।२-१-२६।।

देवादीनामिव सतोऽपीशस्यानुपलम्भो युक्तः । तेषां प्रागुक्तदिशा अदृश्यत्वशक्तिमत्त्वे ईशस्यापि तथात्वात् । ಕಣ್ಣೆಗೆ ಕಾಣಿಸುತ್ತಿಲ್ಲವಾದ್ದರಿಂದ ಈಶ್ವರನೇ ಇಲ್ಲ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಸಮಸ್ವ ಜಗತ್ತು ಅವನ ಅಧೀನವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳುವುದು ಹೇಗೆ ಸರಿ ? ಈ ಆಕ್ಷೇಪಕ್ಕೆ ಉತ್ತರಿಸಲು 'ದೇವಾದಿವದವಿ ಲೋಕೇ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರ ಹೊರಟಿದೆ.

ದೇವತೆಗಳಂತೆ ಈಶ್ವರನೂ ಕೂಡ ಕಣ್ಣಿಗೆ ಕಾಣಿಸದೇ ಇರುವುದು ಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದಂತೆ ದೇವತೆಗಳಲ್ಲಿ ಹೇಗೆ ಅದೃಶ್ವತ್ವಶಕ್ತಿಯದೆಯೋ, ಅದರಂತೆ ಈಶ್ವರನಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಅದೃಶ್ವತ್ವಶಕ್ತಿಯಿದೆ. ಇಷ್ಟು 'ದೇವಾದಿವತ್' ಎಂಬುದರ ಅರ್ಥ.

#### 'ಅಪಿ ಲೋಕೇ' ಎಂಬುದರ ಅರ್ಥ

तथात्वं कुत इत्यत उक्तम् - अपि लोक इति । लोके पिशचादीनामनीशानामपि तादृशशक्तिरस्ति किम्बीशवरस्येत्यर्थः ।

ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಇಂಥ ಅದೃಶ್ಯತ್ವಶಕ್ತಿಯೇ' ಎನ್ನಲು ಏನು ಪ್ರಮಾಣ ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನಿಗೆ 'ಅಪಿ ಲೋಡೇ' ಎಂದು ಉತ್ತರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಲೋಡರಲ್ಲಿ ಪಿತಾಟಾದಿಗಳಿಗೂ ಕೂಡ ಅಂಥ ಅದೃಶ್ಯತ್ವಶಕ್ತಿಯಿದೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಸರ್ವತಂತ್ರಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಇಂಥ ಅಧ್ಯತ್ನತ್ವಶಕ್ತಿಯದೆ ಎಂದು ಪ್ರತ್ಯೇಕ ಹೇಳಬೇಕೀನು? ಎಂಬುದು 'ಅಪಿ ಲೋಡೇ' ಎಂಬುದರ ಅರ್ಥ.

# 'ಅಪಿಲೋಕೇ' ಎಂಬುದರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

अदुश्यस्यापि श्रुत्यादिना सङ्गावे देवादिदृष्टान्तः । अदृश्यत्वशक्तिमत्त्वो-पपादनायापि लोक इत्युक्तिरिति विवेकः । यद्वा देवादी विप्रतिपन्नं प्रत्यपि लोक इत्येकार्थं एव दृष्टान्तद्वयम् । कं चैवमेव सुधायामभिमानिनये ।।

ಈಶ್ವರನು ಅದೃಶ್ಯನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಶ್ರತ್ಯಾದಿ ಪ್ರಮಾಣಗಳ ಆಧಾರದಿಂದ ಅವನ ಅಸ್ತಿಕ್ಷವನ್ನು ಒಪ್ತರೇ ಬೇಕು. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ದೇವತೆಗಳ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ನೀಡಲಾಗಿದೆ. ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಅದೃಶ್ವತ್ವಶಕ್ತಿಯು ಇದೆ ಎಂಬುದರ ಸಮರ್ಥನೆಗಾಗಿ 'ಅಪಿಲೋಣೇ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಹೀಗೆ 'ದೇವಾದಿವತ್' ಮತ್ತು 'ಅಪಿಲೋಣೇ' ಎಂಬ ದೃಷ್ಟಾಂತದಲ್ಲಿ ವೃತ್ಯಾಸವನ್ನು ಗಮನಿಸಬೇಕು.

ಅಥವಾ ದೇವತೆಗಳು ಇದ್ದಾರೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲೇ ಯಾರು ವಿವಾದ ಮಾಡುತ್ತಾರೋ, ಅವರನ್ನು ಕುರಿತು 'ಆಪಿರೋಣೇ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಹೀಗೆ ಒಂದೇ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಎರಡು ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಹೀಗೆಯೇ ನ್ಯಾಯಸುಧೆಯ ಅಭಿಮಾನ್ಯಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

## ಜೀವನು ಅಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃವೆನ್ನಲು ಯುಕ್ತಂತರ

हिताक्रियादिना जीवस्य स्वतः कर्तृत्वं नेत्युक्तम् । युक्तयन्तरेणापि नेत्याह -

# ।। कृत्स्रप्रसक्तिर्निरवयवत्वशब्दकोपो वा ।।२-१-२७।।

ಹಿತಾಕರಣ ಮೊದಲಾದ ಯುಕ್ತಿಗಳಿಂದ ಜೀವನಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರಕಕ್ಕ-ತೃವಿಲ್ಲವೆಂದು ಸಾಧನ ಮಾಡಿದ್ದಾಯತು. ಈಗ ಮತ್ತೊಂದು ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಜೀವನಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ಕೃತ್ವವಿಲ್ಲವೆಂದು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲು 'ಕೃತ್ಪ್ರಕ್ರಸಕ್ಕಿ: ನಿರವಯವತ್ವತಬ್ಬಕೋವೋ ಮ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟದೆ.

## 'ಕೃತ್ಸ್ನಪ್ರಸಕ್ತಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರದ ಅರ್ಥ

यदि जीवः स्वतन्त्रकर्ता तहींत्यस्ति । जीवः सर्वकार्येषु सर्वसामर्थ्येन प्रवर्ततेंऽशेन वा नावः । तृणादानादाविष कृत्स्रसामर्थ्यप्रसक्तिः । सा चानुभवविरुद्धा । नान्त्यः । अंशाभावात् । तदङ्गीकारे च '' अथ यः स जीवः स नित्यो निरवयवः'' इति निरवयवत्त्वश्रुतिन्याकोपः स्यादित्यर्थः ।

ಒಂದು ವೇಳೆ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ನ ಆಗಿದ್ದಲ್ಲಿ ಎಂಬುದನ್ನು ಶೇಷಪೂರಣ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಜೀವನು ಸಕಲ ಕಾರ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಎಲ್ಲಾ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೋ, ಅಥವಾ ಒಂದಂಶರಿಂದಷ್ಟೇ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೋ, ಮೂರಲನೆಯ ಪಕ್ಷ ತಪ್ಪ. ಕೃತ್ವ ಪ್ರಸಕ್ತಿ: = ಹುಲ್ಲುಕಡ್ಡಿಯನ್ನು ಎತ್ತುವಾಗಲೂ ಸಂಪೂರ್ಣ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಇದು ಅನುಭವವಿರುದ್ದ ಒಂದಂಶದಿಂದ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂಬ ಎರಡಯೆ ಪಕ್ಷತ್ತೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪ ನಿರವಯಕ್ಷಕಟ್ಟಕೋಪೋ ವಾ : ಏಕೆಂದರೆ ಜೀವನಿಗೆ ಅಂಶವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗೇನಾರರೂ ಅಂಶವನ್ನು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿದರೆ 'ಅಥ ಯಃ ಸ ಜೀವಃ ಸ ನಿತ್ಯೋ ನಿರವಯವೇ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಜೀವನಿಗೆ ಅವಯವವಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳುವ ಶ್ರತಿಯ ವಿರೋಧವ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದರ್ಥ.

# ಈಶ್ವರಾಧೀನವಾದ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಜೀವನಿಗಿದೆ

वा शब्दः पक्षभेदेनापादनसूचनार्यः । अतो न जीवः स्वतन्त्रकर्ता । किन्त्वीशाधीनकर्ता । यद्धि युक्त्या विरुद्धचेत तदीशकृतमेव हीत्युक्तेरिति भावः ।

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಮ' ಎಂಬ ಶಬ್ದವು ಆಪಾದನೆಯು ಎರಡು ವಿಭಿನ್ನ ಪಕ್ಷಗಳಿಗೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದೆ ಎಂದು ಸೂಚನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಆ ದೋಷಗಳಿರುವುದರಿಂದ ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃವಲ್ಲ ಈಶಾಧೀನವಾದ ಕರ್ತ್ಯವುಳ್ಳವನು ಎಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು. 'ಯದ್ದಿ ಯುಕ್ಕಾ ವಿರುದ್ಧ್ಯೇತ ತದೀಶಕೃತಮೇವ' ಯಾವುದು ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ವಿರುದ್ಧವಾಗುತ್ತದೋ, ಆದು ಈಶಕೃತವೇ ಆಗಿದೆ ಎಂಬ ಸ್ವಾಯವು ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಆಧಾರವಾಗಿದೆ.

## ಜೀವನಿಗೆ ಭಿನ್ತಾಂಶಗಳಿಲ್ಲ

व्यतिरेको गन्धवदिति जीवस्यानेकरूपतोत्त्रया सांशत्वसिद्धावपीह निरवयवत्वशब्दकोपापादनं मिन्नांशशून्यत्वाद् युक्तिमित्यादि सुधोक्तं बोध्यम् ।।

ನ್ಯಾಯಸುಧೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ.

ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವನು ಸಾಂಶನೆಂದು ಸಿದ್ದವಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಜೀವನಿಗ ಅವಯವಗಳಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಗೆ ಹೇಳುತ್ತೀರಿ ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ಹೀಗೆ ತಿಳಿಯಬೇಕು. 'ವೃತಿರೇಕೋ ಗಂಧವತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಜೀವನಿಗೆ ಅಂಶಗಳಿವೆ ಎಂದು ಸಿದ್ಧವಾದರೂ

ಕೂಡ ಭಿನ್ನಾಂಶಗಳಿವೆ ಎಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅಭಿನ್ನಾಂಶವಷ್ಟೇ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಪ್ರಕೃತ ನಿರವಯವತ್ತ ಶ್ರತಿಯು ಭಿನ್ನಾಂಶಗಳಿಲ್ಲವೆಂದು ನಿಷೇಧ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ ಇತ್ತಾದಿ ವಿಷಯವು

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ತಂತ್ರದೀಪಿಕಾ ಕನ್ನಡಾನುವಾದದಲ್ಲಿ ಇತರವ್ಯಪದೇಶಾಧಿಕರಣವು ಮುಗಿಯಿತು ॥

॥ ಶ್ರೀಲಕ್ಷ್ಮೀಹಯಗ್ರೀವೋ ವಿಜಯತೇತಮಾಮ್ ॥

# ಶ್ರುತೇಸ್ತು ಶಬ್ದಮೂಲತ್ವಾಧಿಕರಣ

ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ, ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಠ, ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ, ತತ್ವಪ್ರದೀಪ, ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ, ಭಾವದೀಪ ವಿಶೇಷವಿಚಾರದೊಂದಿಗೆ ಕನ್ನಡಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಅನುವಾದ ಮತ್ತು ತಂತ್ರದೀಪಿಕೆಯ ಜೊತೆ ಮತತ್ರಯ ವಿಮರ್ಶೆ

#### ॥ ಹರಿ: ಓಂ ॥

॥ ಶ್ರೀವೇದವ್ರಾಸಾಯ ನಮ:॥

॥ ಶ್ರೀಮದಾನಂದತೀರ್ಥಭಗವತ್ತಾದಾಚಾರ್ಯಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ: ॥ ॥ ಶ್ರೀಮದ್ರರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ: ॥

॥ ಶ್ರೀಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ:॥

(ಶ್ರುತೇಸ್ತುಶಬ್ದಮೂಲತ್ವಾಧಿಕರಣ)

# ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

'ಶ್ರುತೇಸ್ತು ಶಬ್ದಮೂಲತ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

# ब्रह्मसूत्रम् – श्रुतेस्तु शब्दमूलत्वात् ।।

ಜೀವ ಕರ್ತೃತ್ವ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಇರುವ ದೋಷಗಳು ಈಶಕತೃತ್ವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ, ನಿರಂಶನಾಗಿದ್ದರೂ ಶಕ್ತಿಯ ಒಂದಂಶವನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿ ಸೃಷ್ಟ್ಟಾಗಳನ್ನು ಈಶ್ವರನು ಮದುಡುತ್ತಿದೆ. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಬಾರರು. ಏಕೆಂದರೆ ಈಶ್ವರನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ವೇದಗಳು ಮಾತ್ರ ಪ್ರಮಾಣವಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಕೈ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ. ಜೀವನಾದರೋ ಪ್ರಮಾಣಾಂತರಗಳಿಂದ ವೇದ್ಯನಾಗಿದ್ದಾನೆ.

ಅರ್ಥ -- 'ಕೃತ್ಸ ಪ್ರಸಕ್ತಿ: 'ಇತ್ಯಾವಿಯಾಗಿ ಜನಕರ್ತೃತ್ವ ಪಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಹೇಳದ ಯುಕ್ಕಿರಿಸಿಂಗುವು ಈಕ್ಕರನೇ ಜಗತ್ವಕ್ಕ್ ಎಂಬ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. 'ತು - ಎಕೆಂದರೆ, ಶ್ರುತೀ: 'ಯೋ.ಸೌ. ವಿರುದ್ಧ:' ಎಂಬ ಪ್ರತಿಯು ನಿರಂತನಾಗಿ ಹತ್ತರನು ತನ್ನ ತಕ್ಷಂಬು ಒಂದಂತರ ಉಪಯೋಗದಿಂದ ಸೃಷ್ಟ್ಯಾದಿಗಳನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗೆ ಹೇಳದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಯುಕ್ತಿವಿರೊಂದುವು ಹೇಗೆ ಪರಿಹಾರವಾಗುತ್ತದೆ ' ಎಂದು ಪ್ರತಿಸಮಾರದು. ಶೆಟ್ಟಮೂಲತ್ತಾತ್: ಈಕ್ತರ ಹಾಗೂ ಈಕ್ತರನ ಧರ್ಮಗಳಲ್ಲಿ ಕೇರದ ಕಟ್ಟಗಳಷ್ಟ ಪ್ರಮಾಣಗಳಾಗಿರುತ್ತವೆ. ಯುಕ್ತಿಗೆ ವಿಷಯಕಾದ ತಾರಣ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಕ್ಕೆ ಅವಕಾತನೇ ಇಲ್ಲ. ಆದರೆ ಜೀದವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಹೇಳರಾಗರು. ಅವನು ಬೇರ ಪ್ರಮಾಣಗಳಾದಲೂ ಗಮ್ಮತಾಗಿದ್ದಾನೆ.

# ಜಗದ್ಗುರು ಶ್ರೀಮಧ್ವಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಕ

ಈಶ್ವರಕರ್ತೃತ್ವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ದೋಷವಿಲ್ಲ

ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – ।। श्रुतेस्तु शब्दमूहत्वात् ।।१।।

न चेश्वरपक्षेऽयं विरोधः । 'योऽसौ विरुद्धोऽविरुद्धो मनुरमनुर-वाग्वागिन्द्रोऽनिन्द्रः प्रवृत्तिरप्रवृत्तिः स परः परमात्मा' इति पैक्रयारिश्रुतेरेव।

ಅನುವಾದ - ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಬರುವ ದೋಷವು ಈಶ್ವರಕರ್ತೃತ್ವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿಯೂ ಸಮನ. ಹೀಗೆ ಅಕ್ಷೇಪ ಮೂಡಬಾರರು. ಏಕೆಂದರೆ ರೋಕವಿರುದ್ದವಾಗಿ ಕಾಣುವ ಧರ್ಮಗಳು ಪರಮಾತ್ಮಪಲ್ಲಿ ಅವಿರುವಧ್ವವಾಗಿ ಯತ್ತವಾಗುತ್ತವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈಶ್ವರುಜ ಸೃಷ್ಟಿಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಅಂಶದಿಂದ ತೊಡಗುತ್ತಾನೆ. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರೆಂಗಿತ್ತಾತಿಯು ಅಧಾರವಾಗಿದೆ.

> ಪ್ರತಿಪರಾರ್ಥ -- ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ವಿಷ್ಣುವಿನ ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ವವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಬಲವಾದ ಯುಕ್ತಿದಿರೋಧವನ್ನು ಪರಹರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.
> ಜದಕರ್ತ್ಯಕ್ಷಪ್ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಕೃತ್ತ್ಯಪ್ರಸ್ಥಾದಿ ಯಾವ ದೋಷಗಳನ್ನು ಹಿಂದೆ
> ಹೇಳಲಾಯುತೋ ಅವು ಈಶ್ವರ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ
> ಸಮಾನವಲ್ಲವೆ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸಲು ಸೂತ್ರ ಹೊರಟಿದ ಈಶ್ವರಪಕ್ಷೇನಿತಿ = ಪರಮಾತ್ರವು ಜಗತ್ಯಾರಣವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ
> ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ, ಆಯಂ = ಕೃತ್ತ್ಯಪ್ರಸಕ್ತಿಯೆಂಬ, ವಿರೋಧ್ = ವಿರೋಧವು,
> ಹರ್ಚ = ಬರುವುದಿಲ್ಲ , ವಿಕೆಂದರೆ ಯಾ ಆಯಾವ ಪ್ರತಿಪ್ರಸಿದ್ಧವಾದವನು,
> ಅಪ್ = ಈ ಪರಮಾತ್ರಮ, ವಿರುದ್ಧ = ಲೌಕಿಕವಾದ ಕರ್ತ್ಯಪ್ರಕ್ಷಿಯಲೂ
> ವಿರುದ್ಧವಾದ ಕರ್ತ್ಯತ್ವನನ್ನನನನು, ಅಂದುಭ್ಯ = ಪ್ರಮಾಣಗಳಂದ
> ಅದುರುವುದ ಕರ್ತ್ಯತ್ವನನ್ನವನು, ಮನು = ಲಾಲಿನಮ್ಮ ತಿರುದುವರಿಯ ಅವರಮ = ಮತ್ತೊಲ್ಲ ಬ್ರಸ್ತತ್ವನಿದ್ದವರನು, ಅರಾರ್ಚ್ =
> ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ಮತ್ತೊಲ್ಲ ಪಕ್ಷತ್ವವಿದ್ದರವನು, ಜಾಕ್ = ವಾಗ್ನಿಯ.

ಇಂದ್ರ: = ಸಂಪತ್ ಭರಿತನು, ಅನಿಂದ್ರ: = ಮತ್ತೊಬ್ಬ ಅಧಿಪತಿಯಲ್ಲದವನು, ಪ್ರವೃತಿ: = ಸಕಲಪ್ರವರ್ತಕನು, ಅಪ್ರವೃತ್ತಿ: = ಪ್ರವರ್ತಕನಿಲ್ಲದವನು, ಸಪರ:= ಪರಾ ಎಂಬ ಲಕ್ಷ್ಮಿಯಿಂದ ಸಹಿತನು, ಪರಾತ್ಮಾ = ಇದು ಪರಮಾತ್ಮನ ಲಕ್ಷ್ಮಣವಾಗಿದೆ.

ಶಬ್ದೈಕಸಮಧಿಗಮ್ಯನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವಿಲ್ಲ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – शब्दमूलत्वाच न युक्तिविरोधः ।

ಅನುವಾದ - ಪರಮಾತ್ಮನು ಶಬ್ವೈಕಸಮಧಿಗಮ್ಯನಾದ್ದರಿಂದ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ನಿರವಯವನಾದ ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಏಕೆದೇಶದಿಂದ ಪ್ರವೃತ್ಯಾದಿಗಳು ಕೂಡುವುದು ಯುಕ್ತಿರಿರುದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಇದನ್ನು ಪರಮಾತೃನಲ್ಲಿ ಹೇಗೆ ಒಪ್ಪುತ್ರೀರಿ? ಯುಕ್ತಿ ಏರುದ್ಧವಾದರೂ ಪರಮಾತೃನಲ್ಲಿ ಒಪ್ಪುವುದಾದರೆ ಜೀವನಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಅದನ್ನು ಒಪ್ಪುಟಮದಲ್ಲವೆ ಎಂದು ಆಕ್ಟೇಪ ಮಾಡಬಾರರು. ಶಬ್ದಮೂಲಕ್ರಾಚ್ಚ = ಪರಮಾತೃನು ಶಬ್ದೈಕಸಮಧಿಗಮೃನು, ಅದ್ದರಿಂದ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ: = ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು, ನ = ಇರುವುದಿಲ .

> > ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪುರುಷೋತ್ತಮತಂತ್ರವು ಆಧಾರ

## ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –

'यद्वाक्योक्तं न तद् युक्तिर्विरोद्धं शक्कुयात् कचित् । विरोधे वाक्ययोः कापि किञ्चित्साहाय्यकारणम् ॥' इति पुरुषोत्तमतन्त्रे ॥१॥

ಅನುವಾದ - ಯಾವುದು ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆಯೋ ಆ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವನ್ನು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಎರಡು ವಾಕ್ಯಗಳಿಗೆ ಪರಸ್ತರ ವಿರೋಧ ಬಂದಾಗ ವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಒಂದನ್ನು ನಿರ್ಣಯಿಸಲು ಯುಕ್ತಿಯು ಸಹಾಯವನ್ನು ಕೆಲವೊಮ್ಮೆ ಮಾಡುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಪುರುಷೋತ್ತಮತಂತ್ರವು ಹೇಳಿದೆ.

ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಕೇವಲ ಪರಮಾತ್ರಮ ಶಬ್ಜೆ ಕಸಮಧಿಗಮ್ಯನಷ್ಟೆ ಅಲ್ಲ. ಯುಕ್ತಿರಿರೋಧಕ್ಕೆ ಪರಮಾತ್ರವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅವಕಾಶವೇ ಇಲ್ಲ. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಸ್ವತಿಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಯಾವ್ಯಕ್ಕ್ ಆ ಅಗನುದಿಂದ, ಸಿಧ್ವಾವ ಯಾತ್ = ಯುವ ಪ್ರಮೇಯವಿದೆಯೋ, ತತ್ = ಅದನ್ನು, ಯುಕ್ಷ: = ಯುಕ್ತಯು, ವಿರೋಧಕ = ವಿರೋಧ ಮಾಡಲು, ಕೃಟಕ್ = ಯಾವಾಗಲೂ, ನ ತಕ್ಕುಯಾತ್ = ಸಮರ್ಥವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಕ್ಯಾಟ್ = ಕೆಲವುವನ್ನು, ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಈ ಕೆಲವುವನ್ನು, ವಾತ್ರಕ್ಕೆ ಕೆಲವು ಪ್ರತಿಪ್ರವಾಗುತ್ತಿದೆಲು, ಕಿಂಟಿತ್ = ಸೈಲಮಾತ್ರ, ಸಾಹಾಯ್ಯಕಾರಣವ್ = ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತಿದೆಲು, ಕಿಂಟಿತ್ = ಸೈಲ್ಯಮತ್ತು, ಸಾಹಾಯ್ಯಕಾರಣವ್ = ಸಹಾಯ ಮಾಡಲು ಅನುಕೂಲವಾಗುತ್ತದೆ. ಇತಿ = ಹೀಗೆ, ಪುರುಷೋತ್ರಮತಂತ್ರವೆಂಬ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ.

# ಶ್ರೀಪದ್ಮನಾಭತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಸತ್ತರ್ಕ ದೀಪಾವಳಿ

सत्तर्कदीपावळिः – तकों न्यायरूपः वाक्ययोः परस्परविरोधपरिद्वारेण विषयव्यवस्थापनाया उपयुक्तो न स्वतन्त्रः परवस्तुनि प्रवर्तते । तदेतदाइ – श्रुतिरित्यादिना ।।

ಯಾವ ಎರಡು ಶ್ರುತಿವಾಕ್ಯಗಳಿಗೆ ಪರಸ್ಕರ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುವ ಮೂಲಕ ತರ್ಕವು ವಿಷಯವ್ಯವಸ್ಥಾಪನೆಗೆ ಪ್ರಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ತರ್ಕವು ಏನನ್ನು ಸಾಧಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಅಂಥ ತರ್ಕವು ಪರಮಾತ್ವನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುತ್ತದೆಂಬುದನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸಲು 'ಶ್ರುತೇಸ್ತು' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ.

# ಶ್ರೀತ್ರಿವಿಕ್ರಮಪಂಡಿತಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ

# <u>ತತ್ವಪ್ರ</u>ದೀಪ

तत्वप्रदीपः – न चेश्वरपक्षे कृत्स्नैकदेशविकल्पेन कर्तृत्वविरोधः । श्रुतेस्तु शब्दम्कृत्वात् ।। विरुद्धः = लौकिककर्तृविरुद्धलक्षणः । अविरुद्धः प्रमाणतः । अस्यान्योमन्ता नास्तीत्पमनुः । अवाक् स्वतन्त्रवक्त्रन्तररहितः । अनिन्द्रः = अन्येश्वरवर्जितः । अप्रवृत्तिः = प्रवर्तकशुन्यः । आदिशब्दः शास्तान्तरयोतकः।

ಈಶ್ಚರಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ಣಪ್ರವೃತ್ತಿಯು, ಆಂಶಿಕಪ್ರವೃತ್ತಿಯು ಎಂಬ ವಿಕಲ್ಪರ ಮೂಲಕ ಜೀವಕಷ್ಟೇತ್ರಪ್ರಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಬಂದ ವಿರೋಧಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದನ್ನು ಉಪವಾದನೆ ಮೂಡಲು 'ಶ್ರುತೇನ್ನು ಶಬ್ದಮೂಲಶ್ರಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟರು. ಪೈಂಗಿಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರುವ ವಿರುದ್ಧ ಕಟ್ಟಕ್ಕೆ ಯೌಕಕಕರ್ತ್ಯ ಎನನಲ್ಲಿರುವ ವಿರುದ್ಧ ಧರ್ಮಗಳು ಎಂದರ್ಥ. ಅವಿರುದ್ಧಶಬ್ಟಕ್ಕೆ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ವಿರೋಧವಿಲ್ಲದವು ಎಂದರ್ಥ. 'ಅಮನು' ಎಂಬ ಶಬ್ಲಕ್ಷೆ ಇವನನ್ನು ತೀಯುವ ಮತ್ತೊಬ್ಬನು ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದರ್ಥ. 'ಅವಾಕ' ಎಂಬ ಶಬ್ಲಕ್ಷೆ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಹೇಳುವವನನು ಯಾರು ಇಲ್ಲ ಎಂದರ್ಥ. 'ಅನಿಂದ್ರ' ಶಬ್ಟಕ್ಷೆ ಮತ್ತೊಬ್ಬರು ಪ್ರೇರಕರಲ್ಲಿ ಎಂದರ್ಥ. ಆದಿಶಬ್ದವು ಬೇರೆ ಶಾಖೆಯನ್ನು ಉಲ್ಪೇಖಸುತ್ತಿದೆ.

# ಶ್ರೀಮಜ್ಜಯತೀರ್ಥಭಿಕ್ಷುಗಳಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ

# ತತ್ರಪ್ರಕಾಶಿಕ<u>ಾ</u>

ಸಂಗತಿ, ವಿಷಯ, ಸಂದೇಹಗಳು

तत्त्वप्रकाशिका – अत्र विष्णो सर्वकर्तृत्वे कृत्स्रप्रसक्त्यादियुक्तिविरोध-परिहारादस्ति शास्त्रादिसङ्गतिः । सर्वकर्तृत्वं विष्णोरुक्तम् । तस्य च

# युक्तिविरोधे लक्षणसूत्रानुपपत्तेरवश्यमसौ निराकर्तव्यः । तत्स्रष्टृत्वं विषयः । किं विष्णोर्युक्तमयुक्तं वेति सन्देहः । उक्तन्यायो दोषदर्शनं च सन्देहबीजम्।

ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ವಿಷ್ಣುವೇ ಸರ್ವಕರ್ತೈ ಎಂದು ಒಪ್ಪಿದರೆ ಕೃತ್ಸ್ಪಪ್ರಸಕ್ತಿ ಮೊದಲಾದ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಗಳನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶಾಸ್ತಾದಿಸಂಗತ್ತಿಗಳಿರುತ್ತವೆ.

ಜನ್ಕಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ವಿಷ್ಣುವನಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಯಿತು. ಈ ಲಕ್ಷಣಕ್ಕೆ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಹೇಳಿದರೆ ಜನ್ಕಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಪ್ರಮೇಯವೇ ಅನುಪವನ್ನವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅವಶ್ಯವಾಗಿ ಈ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡರೇಜಿಕು.

ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ವವು ಈ ಅಧಿಕರಣದ ವಿಷಯ. ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಇದು ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೋ ಇಲ್ಲವೋ ? ಎಂಬುದೇ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಸಂಶಯ.

ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣಗಳಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ಈಶ್ವರಕರ್ತೃತ್ವ ವಿಷಯಕವಾದ ನ್ಯಾಯಗಳು ಹಾಗೂ ಕೃತ್ತ್ಪಪ್ರಸಕ್ತಿ ಮೊದಲಾದ ದೋಷಗಳ ದರ್ಶನಗಳು ಸಂದೇಹಕ್ಕೆ ಬೀಜವಾಗಿವೆ.

ವಿವರಣೆ - ಟಣೆಯಲ್ಲಿರುವ 'ಕೃತ್ವರ್ಷಸ್ವಾದಿ' ಎಂದಿದೆ. ಇಲ್ಲಿರುವ ಅದಿಪದರಿಂದ 'ನಿರವಯವಶಬ್ದ ವ್ಯಾಕೋಪ, ಶರೀರೇಂದ್ರಿಯಾದಿರಾಹಿತ್ಯ, ಅಧಿಪ್ರಾನಾದಿರಾಹಿತ್ಯ, ವಿಮದಲಾದ ವಿರೋಧಿ ಅನೇಕ ಯುಕ್ತಿಗಳನ್ನು ಉಪಲಕ್ಷಣಯಾ ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ಆದ್ದರಿಂದರೇ ಅನುವ್ಯಾಫ್ಯಾನದಲ್ಲಿ 'ಬಹುಯುಕ್ತಯಃ' ಎಂಬುದನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಉಪಾಧಿಯವ್ಯಾಗಿ ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ.

ಪ್ರಶ್ನೆ - ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿಯೇ ಅನೇಕ ಯುಕ್ರಿಗಳ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಿದ್ದಾಗಿದೆ. ಪುನಃ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಏಕೆ ?

ಉತ್ತರ - ಈ ಪ್ರಕ್ಷೆ ತಪ್ಪ, ಅಖಂಡನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಏಕದೇಕಿ-ಏಕದೇಶಭಾವವೇ ವ್ಯಾಹತವಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಅತ್ಯಂತ ಪ್ರಬಲವಾದಯುತ್ತಿ ವಿರೋಧವನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಆಶಂಹಿ ಪರಹಾರ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವಕತಕೃತ್ವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಕೃತ್ತಪ್ರಸ್ಥಾರಿ ದೋಷವು ಈಶ್ವರಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಸಮರ್ಥಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಇದರಿಂದ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಿಂದ ಆನಂತರ್ಯಸಂಗತಿಯನ್ನು ಕೂಡ ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತು. (ಮಾರ್ಥಮುಣ್ರವರಿ) ಜೀವನಲ್ಲಿ ಬಂದ ದೋಷ ಈಶ್ವರನಲ್ಲೂ ಸಮಾನವೆಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ

तत्वप्रकाशिका – न युक्तमिति पूर्वः पशः । जीवकर्तृत्वपशोक्तदोषस्यात्रापि सम्भवात् । तथा हि । किमीश्वरः कार्येषु सर्वशक्तया प्रवर्तते तदेकदेशेन वा। नायः । तृणादानादावयि कृत्कप्रसक्तेः । न द्वितीयः । नेह नानास्ति किश्वन' इत्यादि शुतिव्याकोपात् । न हि वक्तुं युक्तमयं दोषो जीवपक्ष एव नेश्वरपक्ष हिता ग्रंबवे तदस्पर्शानिमत्तस्य जीवादितशयस्यादर्शनात् । विशेषमन्तरेणापि दोषास्पर्शे किं जीवेनापराद्यम् ।

ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ವವು ವಿಷ್ಣುವಿನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತವಲ್ಲವೆಂಬುದು ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ. ಬಿಕೆಂದರೆ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ದೋಷಗಳೆಲ್ಲವೂ ವಿಷ್ಣುವಿನ ವಿಷಯದಲ್ಲೂ ಸಮಾನವಾಗಿವೆ. ಅದು ಹೀಗೆ - ಈಶ್ವರನು ಎಲ್ಲಾ ಕಾರ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಸಮಸ್ಯ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೋ ಅಥವಾ ತನ್ನ ಶಕ್ತಿಯ ಏಕುದೇಶವನ್ನಷ್ಟೇ ಉಪಯೋಗಿಸಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೋ? ಪ್ರಥಮಪಕ್ಷವು ಆಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಹುಲ್ಲು ಮೊದಲಾದವುಗಳನ್ನು ಎತ್ತುವಾಗಲೂ ಈಶ್ವರನು ಸಮಸ್ಯ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ.

ಎರಡನೆಯ ಪಕ್ಷವು ತಪ್ಪ, 'ನೇಹ ನಾನಾಸ್ತಿ ಕಿಂಚನ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಯು ಈಶ್ವರನ ಗುಣ ಅವಯವ ಮೊದಲಾದವುಗಳಲ್ಲಿ ಭೇದವಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಇದರ ವಿರೋಧವು ಬರುತ್ತದೆ.

ಜೀವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಬರುವ ದೋಷವು ಈಶ್ವರಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಬರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಬೇಕು. ಆದರೆ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಜೀವಪಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಬರುವ ದೋಷಗಳ ಸ್ಪರ್ಶ ಇಲ್ಲ ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಯಾವುದೇ ನಿಮಿತ್ರವು ಕಾಣುವೆರಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಜೀವನಲ್ಲಿಲ್ಲದೆ ಯಾವುದೇ ಅತಿಶಯವೂ ಕೂಡ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಕಾಣಿಸುತ್ತಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಯಾವುದೇ ವಿಶೇಷ ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಈಶ್ವರನ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ದೋಷಗಳ ಸಂಪರ್ಕ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳಿದಾಗ ಜೀವನೇ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತ್ಯ ಎಂದು ಹೇಳಿದಾಗ ಜೀವನೇನು ಅಪರಾಧ ಮಾಡಿದ್ದಾನೆ ?

ವಿವರಣೆ - ಪರಮಾತ್ಯನು ಸಮಸ್ತ ಬ್ರಹ್ಮಾಂಡವನ್ನು ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡುವಾಗ ಎಷ್ಟು ಕಕ್ರಿಯನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಾನೋ ಅಷ್ಟು ಕಕ್ರಿಯನ್ನು ಒಂದು ಹುಲ್ಪನ್ನು ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡುವಾಗ ಉಪಯೋಗಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಎಲ್ಲಾ ಕಾರ್ಯಾಗಳನ್ನು ಅತ್ಯರನು ಒಂದೇ ವಿಧವಾದ ಕಕ್ರಿಯನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಾನೆಂಬುದು ಕಪ್ಪು, ಕಕ್ರಿಯ ಎರಡಣೆತನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಾದರೆ ಭಗವಂತನಲ್ಲಿರುವ ಯಾವುದೇ ಗುಣಕ್ರಿಯಾದಿಗಳಿಗೆ ಭೇದವಿಲ್ಲವೆಂಬ 'ನೇಹ ವಾನಾಸ್ತಿ ಕೆಂಚನ' ಎಂಬ ತ್ರುತಿಯ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ.

'ಆತ್ಪಾ ಚೈವಮ್' ಇತ್ಯಾದಿಯಾದ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಪರಿಹಾರವಾಗುವ 'ವಿಶೇಷದರ್ಶನಂ' ಎಂಬ ಹಿಂದಿನ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು 'ನ ಹಿ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಸಮರ್ಥಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದ ಪ್ರಮೇಯವು ಅಯುಕ್ತವೆಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಉಪಸಂಹಾರ

तत्वप्रकाशिका – एतेन जीवस्येऽक्तराधीनकर्तृत्वाङ्गीकारेण कृत्वप्रसक्त्यादि-दोषपरिहारः प्रागुक्तोऽप्ययुक्तः । अतो युक्तिविरोधान विष्णोर्जगत्कर्तृत्वस्त्रणं युक्तमिति प्राप्ते सिद्धान्तयत्सूत्रमुपन्यस्य व्याचष्टे – श्रुतेरिति ।।

ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಜೀವನು ಈಶ್ವರಾಧೀನಕರ್ಕೃತ್ವವುಕ್ರವನೆಂದು ಅಂಗೀಕರಿಸಿ. ಕೃತ್ತ ಪ್ರಸಕ್ಕಾದಿ ದೋಷಪರಿಹಾರವನ್ನು ಹಿಂದೆ ಮಾಡಿದ್ದು ಯುಕ್ತವಾಯಿತು. ಹೀಗೆ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ ಇರುವುದರಿಂದ ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಜಗತ್ ಕರ್ತೃತ್ವಲಕ್ಷಣವು ಆಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಇಷ್ಟು ಅಧಿಕರಣದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ.

ಈ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುವ ಸಿದ್ಧಾಂತವನ್ನು ಸ್ಥಾಪನೆ ಮಾಡುವ ಮೂಲಕ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಪರಿಸಿ 'ಶ್ರುತೇಃ' ಇತ್ಮಾದಿಯಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ - ಟಣೆಯಲ್ಲಿರುವ 'ಏತೇನ' ಎಂಬ ಪರಕ್ಕೆ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲದೇ ಇರುವ ಯಾವುದೇ ವಿಶೇಷ ಈಶ್ವರವಲ್ಲೂ ಇಲ್ಲದೇ ಇರುವುದರಿಂದರೇ ಎಂದರ್ಥ. ಇದರಿಂದ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದ ಪ್ರಮುಣುವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮೂಡಿದಂತಾಯತು. ಜೀವ ಹಾಗೂ ಈಶ್ವರಲ್ಪುರೂ ಸಮಾನರಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಈಶ್ವಾರಾಧೀನ್ಯವನ್ನು ಜೀವನಲ್ಲಿ ಅಂಗಿಣೆಶಿಸಿ ಕೃತ್ತ್ಯಪ್ರಸತ್ಪಾದಿ ದೋಷಗಳ ಪರಿಹಾರವನ್ನು ಮಾಡಲಾ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲವೆಂಬುದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಗಳ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಜೀವನಲ್ಲಿ ಬಂದ ದೋಷ ಈಶ್ವರನಲ್ಲೂ ಸಮಾನವೆಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ

तत्वप्रकाशिका – न युक्तमिति पूर्वः पक्षः । जीवकर्तृत्वपक्षोक्तदोषस्यात्रापि सम्भवात् । तथा हि । किमीश्वरः कार्येषु सर्वशक्त्या प्रवर्तते तदेकदेशेन वा। नायः । तृणादानादावपि कृत्वप्रसक्तेः । न द्वितीयः । नेइ नानास्ति किश्वन' इत्यादि श्रुतिव्याकोपात् । न हि वक्तुं युक्तमयं दोषो जीवपक्ष एव नेश्वरपक्ष हित। ईक्वरे तदस्यर्शानिमित्तस्य जीवादितशयस्यादर्शनात् । विशेषमन्तरेणापि दोषास्यर्शे कि जीवेनापराद्यम ।

ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ಯವು ವಿಷ್ಣುವಿನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತವಲ್ಲವೆಂಬುದು ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ. ವಿಕೆಂದರೆ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ದೋಷಗಳಲ್ಲವೂ ವಿಷ್ಣುವಿನ ವಿಷಯದಲ್ಲೂ ಸಮಾನವಾಗಿವೆ. ಅದು ಹೀಗೆ - ಈಶ್ವರನು ಎಲ್ಲಾ ಕಾರ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಸಮಸ್ತ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೋ ಅಥವಾ ತನ್ನ ಶಕ್ತಿಯ ವರಕದೇಶವನ್ನಷ್ಟೇ ಉಪಯೋಗಿಸಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೋ? ಪ್ರಥಮಪಕ್ಷವು ಆಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಹುಲ್ಲು ಮೊದಲಾದವುಗಳನ್ನು ಎತ್ತುವಾಗಲೂ ಈಶ್ವರನು ಸಮಸ್ತ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ.

ಎರಡನೆಯ ಪಕ್ಷವು ತಪ್ಪ. 'ನೇಹ ನಾನಾಸ್ತಿ ಕಿಂಚನ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಯು ಈಶ್ವರನ ಗುಣ ಅವಯವ ಮೊದಲಾದವುಗಳಲ್ಲಿ ಭೇದವಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಇದರ ವಿರೋಧವು ಬರುತ್ತದೆ.

ಜೀವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಬರುವ ದೋಷವು ಈಶ್ರರಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಬರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಬೇಕು. ಆದರೆ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಜೀವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಬರುವ ದೋಷಗಳ ಸ್ಪರ್ಶ ಇಲ್ಲ ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಯಾವುದೇ ನಿಮಿತ್ರವು ಕಾಣವುದಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಜೀವನಲ್ಲಿಲ್ಲರ ಯಾವುದೇ ಅಶಿತಯವೂ ಕೂಡ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಕಾಣಸುತ್ತಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಯಾವುದೇ ವಿಶೇಷ ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಈಶ್ವರನ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ದೋಷಗಳ ಸಂಪರ್ಕ ಅಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಆಗ ಜೀವನೇ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃ ಎಂದು ಹೇಳಿದಾಗ ಜೀವನೇನು ಅಪರಾಧ ಮಾಡಿದ್ದಾನೆ ?

ವಿವರಣೆ - ಪರಮಾತ್ತಮ ಸಮಸ್ತೆ ಬ್ರಹ್ಮಾಂಡವನ್ನು ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡುವಾಗ ಎಷ್ಟು ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಾನೋ ಅಷ್ಟು ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಒಂದು ಹುಲ್ಲನ್ನು ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡುವಾಗ ಉಪಯೋಗಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದೆರಿಂದ ಎಲ್ಲಾ ಕಾರ್ಯಾಗಳನ್ನು ಈತ್ತರನು ಒಂದೇ ವಿಧವಾದ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಾನೆಂಬುದು ತಪ್ಪ. ಶಕ್ತಿಯ ವಿಶರವಾಶಿಸು ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಭಗವಂತನಲ್ಲಿರುವ ಯಾವುದೇ ಗುಣ್ಯಾಯಾದಿಗಳಿಗೆ ಭೇದದಿಲ್ಲವೆಂಬ 'ನೇಹ ವಾವಾಸ್ತಿ ಕೆಂಚನ' ಎಂಬ ಶಕ್ತಿತಿಯ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ.

'ಆತ್ಮನಿ ಚೈವಮ್' ಇತ್ಯಾದಿಯಾದ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಪರಿಹಾರವಾಗುವ 'ವಿಶೇಷದರ್ಶನಂ' ಎಂಬ ಹಿಂದಿನ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು 'ನ ಹಿ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಸಮರ್ಥಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದ ಪ್ರಮೇಯವು ಅಯುಕ್ತವೆಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಉಪಸಂಹಾರ

तत्वप्रकाशिका – एतेन जीवस्येऽस्वराधीनकर्तृत्वाङ्गीकारेण कृत्वप्रसक्त्यारि-दोषपरिहारः प्रागुक्तोऽप्ययुक्तः । अतो युक्तिविरोधान विष्णोर्जगत्कर्तृत्वलक्षणं युक्तमिति प्राप्ते सिद्धान्तयत्त्वृत्तपुरुप्यस्य व्याचष्टे – श्रुतेरिति ।।

ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಜೀವನು ಈಶ್ವರಾಧೀನಕರ್ತೃತ್ವವುಕ್ಯವನೆಂದು ಅಂಗೀಕರಿಸಿ ಕೃತ್ತ್ವಪ್ರಸಕ್ಕಾದಿ ದೋಷಪರಿಹಾರವನ್ನು ಹಿಂದೆ ಮಾಡಿದ್ದು ಯುಕ್ತವಾಯಿತು. ಹೀಗೆ ಯುಕ್ತವಿರೋಧ ಇರುವುದರಿಂದ ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಜಗತ್ ಕರ್ತೃತ್ವಲಕ್ಷಣವು ಆಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಇಷ್ಟು ಅಧಿಕರಣದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ

ಈ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುವ ಸಿದ್ಧಾಂತವನ್ನು ಸ್ಥಾಪನೆ ಮಾಡುವ ಮೂಲಕ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಪಠಿಸಿ 'ಶ್ರುತೇ:' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ - ಟೀಣೆಯಲ್ಲಿರುವ 'ವಿಶೇನ' ಎಂಬ ಪರಕ್ಕೆ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲದೇ ಇರುವ ಯಾವುದೇ ವಿಶೇಷ ಈಶ್ವರನಲ್ಲೂ ಇಲ್ಲದೇ ಇರುವುದರಿಂದಲೇ ಎಂದರ್ಥ. ಇದರಿಂದ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದಂತಾಯತು. ಜೀವ ಪ್ರಾಣಕಿಕ್ಕೆ ಪ್ರತ್ಯಾಗಿದ್ದರು, ಸಮಾನರಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಈತ್ನಾರಾಧೀನ್ಯವನ್ನು ಜೀವನಲ್ಲಿ ಅಂಗಿಣೆಯಿ ಕೃತ್ತ ಪ್ರಸಣ್ಣದಿ ದೋಷಗಳ ಪರಿಹಾರವನ್ನು ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲವೆಂಬುದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಗಳ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

#### ಲೋಕವಿರುದ್ಧವಾದದ್ದು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಅವಿರುದ್ಧ

### तत्वप्रकाशिका – नेश्वरकर्तृत्वे युक्तिविरोधः । 'योऽसौ विरुद्धः' इत्यादि श्रुतो लोकविरुद्धधर्माणामीश्वरेऽविरुद्धतयाऽवस्यानोक्तेः ।

ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪದಿದ್ದರೆ ಕೃತ್ತ್ವಪ್ರಸಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳಿದ್ದು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಏಕೆಂದರೆ 'ಯೋಽಸೌ ವಿರುದ್ಯ;' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಲೋಕವಿರುದ್ದವಾದ ಧರ್ಮಗಳು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಅವಿರುದ್ಧವಾಗಿರುತ್ತವೆಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ.

ವಿವರಣೆ - 'ಯೋ.sಸೌ ವಿರುದ್ದ;' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯು ಲೋಕಧ್ಯಕ್ಕಿಯಿಂದ ವಿರುದ್ಧವಾದದ್ದು ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಅವಿರುದ್ಧವಾಗಿರುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶ್ರತಿಸಿದ್ಧವಾದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಅವ್ರಯೋಜಕ ಎಂಬುದು ಸಿದ್ಭಾಂತದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ಶಬ್ದೇಕಸಮಧಿಗಮ್ಯತ್ವ ಎಂಬ ಅಸಾಧಾರಣಧರ್ಮ ಪರಮಾತ್ನನಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ

तत्वप्रकाशिका – ननु श्रुत्युक्तत्वेऽिं युक्तिविरुद्धं कथमुपैतुं शक्यम् । अन्यया जीवेऽिं प्रत्यक्षबळादभ्युगगन्तव्यमिविशेषादिति चेत् । मैवम् । भवेज्ञीवप्रतिबन्येश्वरं युक्तिविरोधा यदि विशेषाभावो भवेत् । न चैवं शब्दैकसमिधगम्यत्वस्य युक्तिविरोधपरिहारोपयोगिनः परमेश्वरं श्रुत्यादिसिद्धत्वाज्ञीवे तदभावात् ।

ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಯುಕ್ತಿವಿರುದ್ಧವಾದದ್ದನ್ನು ಸ್ವೀಕರಿಸಲು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ? ಒಂದುವೇಳೆ ಯುಕ್ತಿವಿರುದ್ದವಾದದನ್ನು ಸ್ವೀಕರಿಸುವುದಾದರೆ ಜೀವನಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷ ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ವವ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಯಾವುದೇ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯ ಇಲ್ಲದ್ದೆಂದ ಇದನ್ನು ಕೂಡ ಅಂಗೀಕರಿಸಬೇಕಾದೀವಂ

ಈ ಆಕ್ಟೇಪ ತಪ್ಪು. ಜೀವಪ್ರತಿಬಂಧಿಯಿಂದ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ಕಿವಿರೋಧವನ್ನು ಹೇಳಬಹುದಿತ್ತು. ಯಾವಾಗ ಎಂದರೆ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ವಿಶೇಷ ಇಲ್ಲ ಎಂದಾಗಿದ್ದಲ್ಲಿ. ಆದರೆ 'ಶಟ್ಟೆ ಶಸಮಧಿಗಮ್ಮತ್ವ' ಎಂಬ ಅಸಾಧಾರಣಧರ್ಮ ಇರುವುದರಿಂದ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧದ ಪರಿಹಾರಕ್ಕೆ ಉಪಯೋಗಿಯಾದ ಧರ್ಮವು ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಶ್ರುತ್ಯಾಧಿಗಳಿಂದಲೇ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಇಂಥ 'ಶಟ್ಟೆ ಕಸಮಧಿಗಮೃತ್ವ' ಎಂಬ ಅಸಾಧಾರಣಧರ್ಮವು ಜೀವನಲ್ಲಿ ಸರ್ವಥಾ ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

ವಿವರಣೆ - ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ತು' ಎಂಬ ಶಬ್ದವು ಜೀವನಲ್ಲಿಲ್ಲದ ಶಬ್ವೈಕಸಮಧಿಗಮ್ಯತ್ವ ಎಂಬ ಧರ್ಮ ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿದೆ ಎಂಬ ವೈಶಿಷ್ಟ್ರವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ.

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಶ್ರುತೇ:' ಎಂಬ ಪರವನ್ನು ಆವೃತ್ತಿ ಮಾಡಬೇಕು. ಮೊದಲ ಶಬಕ್ಷೆ 'ಶ್ರುತೇ:' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಲೋಡವಿರುದ್ದವಾದ ಧರ್ಮಗಳು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಅವಿರುದ್ಧವಾಗಿವೆ ಎಂಬುದು ಶ್ರುತಿಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ ಎಂದರ್ಥ. ಎರಡನೆಯ 'ಶ್ರುತೇ:' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಶಬ್ದೈಕೆಸಮಧಿಗಮ್ಮತ್ತವು ಶ್ರುತಿಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ ಎಂದರ್ಥ. (ವಾಶ್ಕಾರ್ಥಮುತ್ತಾವಳಿ)

### ಶಬ್ಡೈಕಸಮಧಿಗಮ್ಯನಾದವನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವಿಲ್ಲ

तत्त्रप्रकाशिका – न हि शब्दैकसमधिगम्यवस्तुनि युक्तिविरेघः । यथा प्रत्यक्षाविषये न प्रत्यक्षविरोघ इति भावः । विरुद्धौ लोकदृष्ट्या । अविरुद्धः प्रमाणैः । न मन्ता वदता स्वामी प्रवर्तको यस्यासौ तयोक्तः । शब्दैकसमधिगम्ये न युक्तिविरोघ इत्यत्र स्मृतिं चाइ – यदिति ।।

ಶಬ್ದರಿಂದ ಮಾತ್ರ ತಿಳಿಯಲು ಯೋಗ್ಯವಾದ ವಸ್ತುವಿನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ಕಿವಿರೋಧವನ್ನು ಆಕ್ಟೇಪ ಮಾಡಭಾರರು. ಹೇಗೆ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷಕ್ಕೆ ವಿಷಯವಾಗದೆ ಇರುವ ವಸ್ತುವಿನಲ್ಲಿ ಪ್ರತ್ಯಕ್ಷರ ವಿರೋಧವನ್ನು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಭಾರರೂ, ಅದರಂತೆ - 'ಯೋನಸೌ ವಿರುದ್ಧ;' ಎಂದು ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ ಉದಾಹರಿಸಿದ ಪೊಗಿತುತಿಯ ಅಭಿವ್ರಾಯ ಹೀಗಿದೆ - ಲೋರಡ್ನಕ್ಕೊಯಂದ ವಿರುಧ್ವವಾದ ರರ್ಯಗಳು ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ಪರಮಾತ್ಯನಲ್ಲಿ ಅವಿರುದ್ಧವಾಗಿರುತ್ತದೆ ಎಂದು. ಈ ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿ 'ಅಮನು:' ಎಂಬ ಪರಕ್ಕೆ ಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲದವನು ಎಂದರ್ಥ 'ಅನಾರ್ಥ; 'ಅನಾರ್ಥ; 'ಎಂಬ ಪರಕ್ಕೆ ಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲದವನು ಎಂದರ್ಥ 'ಅನಾರ್ಥ;' ಎಂಬ ಪರಕ್ಕೆ ಮತ್ತೊಲ್ಲ ಸ್ವಾಮಿ ಇಲ್ಲದವನು ಎಂದರ್ಥ; 'ಆರುವ್ಯಕ್ತಿ' ಎಂಬ ಪರಕ್ಕೆ ಇವನಿಗೆ ಮತ್ತೊಲ್ಲ ಸ್ವಾಮಿ ಇಲ್ಲದವನು ಎಂದರ್ಥ; 'ಆರುವ್ಯಕ್ತಿ' ಎಂಬ ಪರಕ್ಕೆ ಇವನಿಗೆ ಮತ್ತೊಲ್ಲ

ಪ್ರವರ್ತಕ ಇಲ್ಲ ಎಂದರ್ಥ. ಶಬ್ವೈಕಸಮಧಿಗಮ್ಯನಾದವನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವಿಲ್ಲ ಎಂಬ ವಿಷಯಕ್ಕೆ ಸ್ಪೃತಿಸಮ್ಮತಿಯನ್ನು 'ಯತ್' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ - 'ಯೋನಸೌ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ 'ಅಮನು' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ 'ನ ವಿಧ್ಯತೀ ಮಂತಾ ಯಕ್ಕ ಸ್ ಎಂಬ ತ್ಯುತ್ತತ್ತಿಯಂದ ಪೂರ್ಣಮಗಿ ಮನನ ಮೂಡಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲದವನು ಎಂದರ್ಥ. 'ಅವಾಕ' ಎಂಬ ವರ್ಗತೆ 'ನ ವಿಧ್ಯತೀ ವಕ್ತಾ ಯಕ್ಕ ಸು ಅವಾಕ' ಎಂಬ ವಿಗ್ರಹವನ್ನು 'ಅವರಕ್ಕೆ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ 'ನ ವಿಧ್ಯತೀ ಇಂದ್ರ: ಯಕ್ಕ ಸು ಎಂಬ ವಿಗ್ರಹವನ್ನು 'ಅಪ್ರವೃತ್ತಿ,' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ 'ನ ವಿಧ್ಯತೀ ಪ್ರವೃತ್ತಿ, ಯಕ್ಕ ಸು ಎಂಬ ವಿಗ್ರಹವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿ, ಯಾರಿಂದಲೂ ಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಹೇಳುಕೊಳ್ಳಲು ಅನರ್ಹವಾದವನು, ಮತ್ತೊಲ್ಲ ಸ್ವಾಮಿ ಇಲ್ಲವನನು, ಮತ್ಯೊಲ್ಟ ಪ್ರವರ್ತಕೊಲ್ಲವನನು ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ವಿವಕ್ಷೀಬೇಕು. (ವಕ್ಕಾಥ ಮುಕ್ಕಾವರ್)

ಆಗುತ್ತ ಮಹತ್ಯಗಳು ಒಂದೇ ಮ್ರಾವಿನಲ್ಲಿ ಲೋಕದ್ಯಕ್ಷಿಯಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿವೆ. ಆದರೆ 'ಅನೋರಚೀಯನ್ ಮಹತೋ ಮಹೀಯಾನ್' ಎಂಬ ವೇದವಾಕ್ಕವು ಹೇಳುವಂತೆ ಪರ್ವವತ್ತನ್ನಲ್ಲಿ ಆಗುತ್ತ ಮಹತ್ಯಗಳರಡು ಎರುದ್ದವಾಗಿವೆ. ಹೀಗೆ ಉಳಿದದ್ದನ್ನು ಕೂಡ ತಿಕೆಯವೇಕು. (ಗುರ್ವರ್ಥಾರೀತಿಕಾ)

### ಮಂತ್ರಾಲಯ ಪ್ರಭುಗಳಾದ ಶ್ರೀರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥಶ್ರೀಪಾದರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಭಾವದೀಪ

ಜೀವನಿಗೆ ಬಂದ ದೋಷ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಬರುವುದಿಲ್ಲವೇ.

भावदीपः -॥ श्रुतेस्तु शब्दमूलत्वात् ॥ २८ ॥ नच ईत्रवरपक्षेऽयं विरोध इति भाष्यानुरोधादाह - कृत्सनप्रसक्त्यादीति ॥ नितवयवत्वमादिपदार्थः॥ युक्तिति ॥ व्याधातपर्यवसादियुक्तीत्यर्थः। एतच्चिन्तायाः सङ्गतिसाफल्ये विक्तं सर्वकर्तृत्वमिति ॥ न चेश्वरपक्षेऽयं विरोध इति भाष्यं नञ्ज्रित्यागेन व्याचष्टे - जीवकर्तृत्विति ॥ कृत्सनप्रसक्तेरिति ॥ न चेष्टापतिः। प्रेक्षावल्यभङ्गसङ्गादिति भावः।

'ಈಶ್ಚರಸಕ್ಷೇ ಅಯಂ ಎರೋಧ್: - 'ಈಶ್ಚರಸಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಈ ಎರೋಧವು ಬರುತ್ತದೆ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ ''ಕೃತ್ವ ಪ್ರಸಕ್ಕಾದಿ' 'ಇತ್ಕಾದಿ ಟಣೆ ಹೊರಟದೆ. ಇಲ್ಲಿರುವ 'ಅದಿ'ಪರದಿಂದ ನಿರವಯವತ್ತ್ರಪ್ರತಿಯನ್ನು ಸ್ವೀಕಂಸಬೇಕು. ಯುಕ್ತಿಯೆಂದರೆ ವ್ಯಾಘಾತಪರ್ಯವನಾಯಿಯಾದ ಯುಕ್ತಿ ಎಂದರ್ಥ.

ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಮಾಡಲ್ಪಟ್ಟ ವಿಚಾರಕ್ಕೆ ಸಂಗತಿ ಮತ್ತು ಸಾಫಲ್ಯವನ್ನು ಹೇಳಲು ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ಯಂ ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀನಾಮಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ. 'ನ ಚ ಈತ್ತರವರ್ಶೀಯಂ ವಿರೋಧ!' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕದ ಮಾಕ್ಷದಲ್ಲಿರುವ ನರ್ಸ್ ಪರಿಷ್ಟಾಗ ಮಾಡಿ ವ್ಯಾಪ್ಟಾನ ಮಾಡಲು 'ಜನಕರ್ತೃತ್ವ' ಇಷ್ಟಾದಿ ಟೀನಾಮಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ. ಕೃತ್ವಪ್ರಸಕ್ತಿದೋನುವು ಈತ್ವರನಲ್ಲಿ ಬರಕರ್ತರು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದನ್ನು ಇಷ್ಟಾಪತ್ತಿ ಎನ್ನಲಾಗರು. ಹಾಗಾದಲ್ಲಿ ಪ್ರೇಹ್ನಾಪತ್ತಿದೆ ಭಂಗವಾಗುವ ಪ್ರಸಂಗ ಬರುತ್ತದೆ.

ವಿವರಣೆ - 'ಕೃಶ್ವ ಪ್ರಸ್ತಾಧಿಯುಕ್ತಿನಿರೋಧವರಿಹಾರಾತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಮಾತು 'ಈಶ್ವರಪಕ್ಷೆ ಅಯಂ ವಿರೋಧಸ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕಕ್ಷೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನರೂಪವಾಗಿದೆ. ವಿಷ್ಣುವು ಸರ್ವಕರ್ತ್ಯವಾದರೆ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಜನಕ್ಕೆ ಹೆಚ್ಚುವಿಗೂ ಕೂಡ ಸಮಾನವಾಗುತ್ತರೊಂದು ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಅಕ್ಷೇವ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತಿದೆ. ಇಂತಹ ಕೃಶ್ವ ಪ್ರಸಕ್ತಿ ಹಾಗೂ ನಿರವಯಾತ್ತರೊಂದು ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಅಕ್ಷೇವ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತಿದೆ. ಇಂತಹ ಕೃಶ್ವ ಪ್ರಸಕ್ತಿ ಹಾಗೂ ನಿರವಯಾತ್ತರೂಪವು ಎಂದು ಹೀಗೆ – ಅಖಂಡನಾದ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಎಕರಣೆಎಕರ್ದಕೀಭಾವವನ್ನು ಒಪ್ಪವುದು ವ್ಯಾಪತಮಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ವ್ಯಾಘಾತತಯಾವನಾಯಾಯಾಗಿದೆ ಅವು ಸ್ಥಾಪಕ್ಷ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ವ್ಯಾಘಾತತಯಾವನಾಯಾಯಾದ ಅತ್ಯಂತಪ್ರಬಲವಾದ ಯುಕ್ಕಿಗಳ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆಂದು ಇಲ್ಲಿ ಅಕ್ಷೇವ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ.

. ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಕರ್ಕೃತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪಿದರೆ ಕೃತ್ತ್ವಪ್ರಚಿತ್ರ ಹಾಗೂ ನಿರಸಯತ್ವರೋಷಗಳು ಬರುತ್ತವೆ. ಎಂದು ಆಪಾದನೆ ಮಾಡಿದಾಗ ಇದು ನಮಗೆ ಇಷ್ಟಾವಾದನವೇ ಆಗಿದೆ. ಬರೆಂದರೆ, ಸಣ್ಣಕಾರ್ಯವನ್ನು ಮಾಡುವಾಗಲೂ ಈಶ್ವರನು ಪೂರ್ಣವಾದ ತನ್ನ ಕಕ್ತಿಯನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳುತ್ತೇವೆ.

ಹೀಗೆ ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಯಾರೇ ಒಬ್ಬ ಪ್ರೇಣ್ವವಂತನು ತೃಕಾದಿಗಳ ಉದ್ದರಣಕ್ಕಾಗಿ ಸಮಸ್ರಶಕ್ತಿಯನ್ನು ವಿನಿಯೋಗ ಮಾಡುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗೆ ಮಾಡಿದರೆ ಅವನು ಪ್ರೇಣವಂತನೆಂದು ಕರಸಿಕೊಳ್ಳಲಾರ.

#### ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಹೇಗೆ ಹುಟ್ಟುತ್ತದೆ ಎಂಬುದರ ಸಮರ್ಥನೆ

भावदीपः - जीवाद्विशेषादर्शनं परमेश्वर इति न्यायविवरणं शब्दमूलत्वादित्यादि सूत्रव्यावर्त्वमत्र शङ्कापूर्वं योजयति - न हीति ।। नन्वेवं यद्धि युक्त्या विरद्ध्येत तदीशकृतमेव हीति प्राचीननयभाष्येण कथं जीवकर्तृत्वोपपित्तरक्तेत्यत आह - एतेनेति ।। ईश्वरं जीवाद्विशेषादर्शनेनेत्यर्थः। एतत्सिद्धान्तसिद्धमर्चित्यशक्तित्वं तत्योपेत्य तदीशकृतमेवीति समाधानस्य शिष्यहितार्थं तत्रोक्तावय्यत्र पूर्वपक्षे तत्र्यासम्मतिदिति भावः॥

'ಜೀವಾದ್ ವಿಶೇಷಾದರ್ಶನಂ ಪರಮೇಶ್ವರೀ' - ಜೀವನಲ್ಲಿ ಕಾಣದಿರುವ ಯಾವುದೇ ವಿಶೇಷ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಕಾಣಿಸುತ್ತಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಸ್ವಾಯವಿವರಣವು ಆಶ್ಚೇವವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಇದು 'ಶಬ್ದಮೂಲತ್ರಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗದಿಂದ ವ್ಯಾವರ್ತ್ಯವಾದ ಅಶ್ಚೇಪವಾಗಿದೆ. ಈ ಆಶ್ಚೇವವನ್ನು ಪ್ರಕೃತ 'ನಹಿ' ಇತ್ತಾದಿ ಗ್ರಂಥದಿಂದ ಯೋಜನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

'ಯದ್ದಿ ಯುಕ್ಕಾ ವಿರುದ್ಧ್ಯೇಡ ತತ್ ಈಶಕ್ಷಕ್ಷಮಣದ ಹಿ' - 'ಯಾವುದು ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿರಯೋ ಆದೆಲ್ಲವೂ ಭಗವಂತನಿಂದಲೇ ಆಗಿದೆ' ಎಂಬ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಜೀವಕ್ಷಕ್ಕ್ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಬರಬಹುದಾದ ಕೃತ್ತ್ವದ್ರಸಣ್ಣವಿ ದೋಷಗಳನ್ನು ಪಂಹರಿಸಿದ್ದಾಗಿದೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಪುನಃ ಆಕ್ಷೇಷವು ಹೇಗೆ ಬರುತ್ತದೆ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಏತೇನ್' ಎಂಬುದರಿಂದ ಉತ್ತರಿಸಿದ್ದಾರೆ. 'ಏತೇನ್' ಎಂದರೆ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಜೀವನಿಗಿಂತ ಯಾವುದೇ ವಿಶೇಷ ಇಲ್ಲದ್ದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ. ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಸಿದ್ಧಾತದಿಂದ ಯಾವ ಆಚಂತ್ಮಕತ್ತವು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೋ ಅದನ್ನು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿ ಯುಕ್ತಿವಿರುದ್ದವಾದದ್ದು ಈಶಕ್ಷಕಪ್ಪ ಆಗಿದೆ ಎಂಬ ಸಮಾಧಾನವನ್ನು ಹಿಷ್ಠರ ಜಿಕ್ಕೊಗ್ಗಾರ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದ ಪ್ರವರ್ಷಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಅದು ಸಮ್ಮಾತದಲ್ಲವೆಯ ತಿಳಿಯವೇಕು.

ವಿವರಣೆ – ನ್ಯಾಯವಿವರಣದಲ್ಲಿ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಕಾಣದೇ ಇರುವ ಯಾವುದೇ ವಿಶೇಷ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಕಾಣುತ್ತಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅದನ್ನು ಪ್ರಕೃತ ವಿವರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಇದರಿಂದ ನ್ಯಾಯವಿವರಣವನ್ನು 'ನಹ' ಇತ್ಯಾದಿ ಗ್ರಂಥದಿಂದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆಂಬುದನ್ನು ಗಮನುಬೇಕು ಪ್ರಶ್ನೆ – ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದ 'ಉಪಸಂಹಾರದರ್ಶನಾತ್' ನೇತಿ ಚೀನ್ನ ಕ್ಷೀರವಧ್ದ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಜೀವನು ಹಕ್ತರಾಧೀನಾದರ ಕತ್ಯ್ಯತ್ವವನ್ನು ಹೊಂದಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಸಾಧನೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಅನಂತರ 'ಕೃತ್ವಪ್ರಸಕ್ತಿ ನಿರಪಯವತ್ತೆಶಬ್ದಕೋರ್ಡ್ ಮ ಎಂಬುದಾಗಿ ಸಾಧನೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಅನಂತರ 'ಕೃತ್ವಪ್ರಸಕ್ಕಾದಿ ರಾಧ್ಯವಾಗಿದೆಯೋ ಅರಲ್ಪವೂ ಭಗವಂತೆಂಬ ಪರಿವಾರವಾಗುತ್ತರೆಂಬ ಪ್ರಾಯದಿಂದ ಜೀವಕತ್ಯ್ಯತ್ವವಷೆಯದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಕೃತ್ಪಪ್ರಸಕ್ಕಾದಿ ದೋಷಗಳನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲಾಗಿದೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಜೀವಕತ್ಯ್ಯತ್ವವಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಬರುವ ದೋಷಗಳೇ ಈಶ್ವರಪಕ್ಕದಲ್ಲೂ ಬರುತ್ತವೆಂಬು ಪೂರ್ವಪಕ್ಕ ಮಾಡಲು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯ ? ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಗಳಿಗೆ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸಾಧನೆ ಮಾಡಿದ ಜೀವಕತ್ಯ್ಯತ್ವವು ಸಿದ್ಧವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಮತ್ತೊಂದು ಪತ್ತೆಯು ಬರುತ್ತದೆ. ಇದರ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ 'ವಿತನ' ಇತ್ತಾದಿ ಟೀಕಾಮಕ್ಕವು ಹೊಂಟಿದೆ.

ಉತ್ತರ - ಜನನಲ್ಲಿಲ್ಲರ ಯಾವುದ ವಿಶೇಷಧರ್ಮವು ಈತ್ಯರನಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲವಂದು ಹೇಳುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಜೀವ ಮತ್ತು ಈತ್ಯರ ಇಬ್ಬರು ಕೂಡ ಸಮನದಿಂದರು. ಹೀಗೆಯವಾಗ ಜೀವನಿಗೆ ಈತ್ಯರಾಧೀನವಾದ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಕೂಡ ಹೇಗೆ ತಾನೇ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರೆಂದ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಯಾವ ಜೀವಕರ್ಷ್ವತ್ತವನ್ನು ಸಾಧನೆ ಮಾಡಲಾಯುತೋ ಅದೂ ಕೂಡ ಸಿದ್ಧವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದೇ ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಪೂರ್ವಚಿಸ್ಗಳ ಅಭಿಪ್ರಾಯವಾಗಿದೆ. ಜೀವಕರ್ತ್ವತ್ತವು ಸಿದ್ಧವಾಗುವ ನಯವಾಗ ಆ ಪಕ್ಷದಲ್ಲ ಬರುವ ದೋಷಗಳು ಈಶ್ಚರಪಕ್ಷದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಸಮನವಾಗುತ್ತವೆಂದು ತಿಳಿಯದೇಕು. ಭಾಷ್ಕವಾರರು ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧವಾಗುವ ಆಚಂತ್ರಕಕ್ಕೆ ಎಂಬ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಈಶ್ಚರನಲ್ಲಿ ಒಟ್ಟಿಕೊಂಡು ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದ ಸಿದ್ಧಾಂತದಲ್ಲಿ ಶಿಷ್ಕರಿಗೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡಿದ್ದಾರೆ. ಮಸ್ಸವಕವಾಗಿ ಆರು ಹೇಳಿರುವುದು ಕೇವಲ ಶಿಷ್ಕರ ಹಿತಕ್ಕೂಸ್ಕರ ಹೊರತು ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದ ಸಿದ್ಧಾಂತವಲ್ಲ. ಹಾಗಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಹುಟ್ಟಲು ಯಾವುದೇ ಬಾಧಕವಲ್ಲ.

#### ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿರುವ ಅತಃ ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಅನೇಕಾರ್ಥಗಳು

भावदीपः - अत इति ।। कृत्स्नप्रसक्यादिदोषसंभवात्तदपवादकस्य विशेषस्य चादर्शनादित्यर्थः। यद्वा जीवाद्विशेषादर्शनेन कृत्स्नप्रसक्यादिदोषसंभवात्तदपवादकस्य विशेषस्य चादर्शनादित्यर्थः । यद्वा जीवाद्विशेषादर्शनेन कृत्स्नप्रसक्त्यादि-युक्तिविरोधादित्यर्थः॥ छ ॥

'ಅತಃ' ಎಂಬ ಪರಕ್ಕೆ ಕೃತ್ತ ಪ್ರಸಕ್ಕಾರಿ ದೋಷಗಳು ಬರುವುದರಿಂದ ತದಸವಾದಕವಾದ ಯಾವುದೇ ವಿಶೇಷಗಳು ಕಾಣಿಸದಿರುವುದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ. ಅಥವಾ ಜೀವಾಗಿಂತ ಯಾವುದೇ ವಿಶೇಷವೂ ಪರಮಾತ್ರನಲ್ಲಿ ಕಾಣಿಸದೇ ಇರುವುದರಿಂದ ಕೃತ್ತ ಪ್ರಸಕ್ಕಾರಿ ದೋಷಗಳು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತವೆ ಅದ್ದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ. ಅಥವಾ ತದಸವಾದಕವಾದ ಯಾವುದೇ ವಿಶೇಷಗಳು ಕಾಣಿಸದೇ ಇರುವುದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ. ಅಥವಾ ಜೀವಾಗಿಂತ ಯಾವುದೇ ವಿಶೇಷವೂ ಪರಮಾತ್ರನಲ್ಲಿ ಕಾಣಿಸದೇ ಇರುವುದರಿಂದ ಕೃತ್ತ ಪ್ರಸಕ್ಕಾರಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ ಬರುವುದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ.

ನ್ಯಾಯವಿವರಣದ ಮೂಲಕ ಮತ್ತೊಂದು ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ.

भावदीपः - पूर्ववदत्रापि तुशब्दो जीवसाम्यव्यावर्तक इति भावेन न चेश्वरेत्यादिभाष्यं तस्य प्रागेव विवृतत्वात्तद्भावविवरणफलं न युक्तिविरोध इत्येतदेवानुवदन् भाष्यं व्यनक्ति - नेश्वरेति ।। शब्दैकसमधिगम्यत्वसर्वशक्तित्वादीनां विशेषाणामदर्शनं जीवे। न जीवाद्विशेषादर्शनं परमेश्वये विशेषश्रुतेरेवेति न्यायविवरणरीत्या शब्दमूलत्वाच्वेत्येतच्छिशपूर्वं व्यनक्ति - नन्त्रिति ।।

ಹಿಂದಿನಂತೆ ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ತು'ತಬ್ಬವೂ ಕೂಡ ಜೀವನಾಮ್ಯವನ್ನು ವ್ಯಾವ್ಯಕ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. 'ನಡ ಈತ್ತರ' 'ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾವೃತ್ತ ಈಗಾಗರೇ ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡಿದಂತಾಗಿದೆ. ಆಧ್ವರಿಂದ ಪ್ರಕ್ಷೆಕ ಕೇವಲಭಾಷ್ಯದ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನಷ್ಟೇ ವಿವರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಅದರ ಫಲವೇ 'ನ ಯಾತ್ತಿನಿರೋಧ್: ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಎಲ್ಲಾ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ ಭಾವೃವನ್ನು ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡಲು 'ನ ಈತ್ವರ' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕಾವಾಕ್ಯವು ಹೊರಟಿದೆ. ಶೆಟ್ಟ್ರಿಕ್ಕೆಮಧಿಗಮ್ಯತ್ತ, ಸರ್ವಶಕ್ತಿತ್ತ ಮೊದಲಾದ ವಿಶೇಷಣಗಳು ಜೀವನಲ್ಲಿ ಜಾಕುಮತ್ತಿಲ್ಲ. 'ನ ಜೀವಾದ್ ವಿಶೇಷಾದರ್ಶನಂ ಪರಮುತ್ತರೇ ವಿಶೇಷಪ್ರುತೇ: - ವಿಶೇಷಶ್ರುತಿಯುವುದರಿಂದ ಜೀವನಿಗಿಂತ ಯಾವುದೇ ವಿಶೇಷವು ಪರಮಾತ್ರನಲ್ಲಿ ಕಾಣಿಯತ್ನಿಲ್ಲವು. ಎಲು ಸಂಪ್ರತಿಯ ಎಂದು ನ್ಯಾಯವಿವರಣದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅದರ ಪ್ರಕಾರ 'ಶಟ್ಟಮೂಲಶ್ವಾಚ್ಟ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಆಕ್ಷೇದಪೂರ್ವಕವಾಗಿ ಮೃಷ್ಟಾನಮಾಡಲು 'ನನು' ಇತ್ತಾದಿ ಗುಥಪ್ನ ಹೊರಟಿದ.'

ವಿವರಣೆ - ಜೀವನಲ್ಲಿಲ್ಲರ 'ಶಟ್ಟೆ ಶಸಮರ್ಥಿಸಮ್ಯತ್ವ' ಎಂಬ ವಿಶೇಷವು ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ಮತ್ತು ಇದೆ. ಇದನ್ನು ಕುಶಟ್ಟವು ಹೇಗುತ್ತಿದೆ. ಶ್ರುತಿಸ್ಕೃತಿಗಳು ಪರಮುತ್ತನನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾರನನಮಾಡಿದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಯುಕ್ಕಿವಿರುವುವಾದುವನ್ನು ಸ್ಟೀಕೆಂಸಲು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನಿಸಮತ್ತಿಲ್ಲ. ಎಕೆಂದರೆ, ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಸಪ್ಪಿತ್ಯಮಾಧಿಸುತ್ತಿತ್ತೆ, ಸೂರಣದ ಧರ್ಮಗಳಿವೆ. ಆರ್ಥೆಂದ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ. ಇಂತಹ ಧರ್ಮಗಳು ಜೀವನಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲವಾದ ಕಾರಣ ಅವನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಕ್ಕೆ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

#### ಭಾಷ್ಕೋಕ್ತ ಪ್ರತ್ಯರ್ಥ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ

भावदीपः – श्रुत्यादीति ।। नावेदिव-मनुते तमित्यादि श्रुतिसमृतिसिद्धत्वादित्यर्थः। एतेन विशेषश्रुतेरेवेति श्रुतिपदमुपतक्षणमिति दर्शितम्। भाष्योक्तश्रुत्यर्थमाह – विरुद्ध इति ।। तथोक्त इति ।। अमनुरवागनिन्द्रोऽप्रवृत्तिरित्युक्त इत्यर्थः॥ २८ ॥

ಶ್ರುತ್ಕಾದಿ ಸಿದ್ಧತ್ವಾತ್ ಎಂದು ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದೆ. 'ನಾವೇದವಿನ್ನನತೇ ತಮ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಸ್ಕೃತಿಗಳಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅರ್ಥ. ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ವಿಶೇಷಶ್ರಿತೀರೇದ ಎಂಬ ನ್ಯಾಯವಿರುಣದಲ್ಲಿರುವ ಶ್ರುತಿಶಬ್ಧವು ಉಪಲಕ್ಷಣವಾಗಿದೆಯೆಂದು ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತು. ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಶ್ರುತ್ಕರ್ಥವನ್ನು 'ವಿರುಧ್ಯ' ಇತ್ಯಾಧಿಯಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 'ತಥೋಕ್ಟ್' ಎಂದರೆ 'ಅಮನುರವಾಗ' ಅನಿಂದ್ರೋಪ್ರವ್ಯಶ್ಚಿತ್ತಿ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಳಿದಾಗಿದೆ ಎಂದರ್ಥ.

ವಿವರಣೆ – 'ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತೇರೇವ' ಎಂದರ 'ನಾವೇದವಿನ್ನಮನುತೇ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯನ್ನೂ 'ಆದಿ'ಶಬ್ದರಿಂದ 'ನೇಂದ್ರಿಯಾಣ' ನಾನುಮಾನಮ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯನ್ನ ಸ್ಟೀಕರಿಸಬೇಕು. ನ್ಯಾಯವಿರುವದಲ್ಲಿರೆಯ 'ತಥಾ ಚ ವಿಶೇಷಶ್ರುತೇರಣ' ಎಂಬಲ್ಲಿರುವ ಶ್ರುತಿಶಬ್ದಕ್ಷಿ ಉಪಲಕ್ಷಣಮಾಡಿದಾಗ ಸ್ಟ್ರತಿಯೂ ಕೂಡ ಸಂಗ್ರಾಹೃವಾಗುತ್ತದೆ. ಶ್ರುತಿಸ್ಕೃತಿಗಳಿಂದ ಯುಕ್ತಿರಿದೋಧದ ಪರಿಹಾರಕ್ಕೆ ಉಪಯೋಗಿಯಾದ ಧರ್ಮಗಳು ಪರಮಾತ್ವನಲ್ಲಿರುವುದರಿಂದ ಯಾವುದೇ ದೋಷಕ್ಕೆ ಅವಶಾಶವಿಲ್ಲ.

'ವಿರುದ್ಧ: ಲೋಕದೃಷ್ಟಾ.' ಎಂಬುದಾಗಿ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಲೋಕದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿರುವ ಧರ್ಮಗಳು ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಅವಿರುದ್ಧವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅರ್ಥ. ಇದು ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಉಲ್ಲೇಖಿಸಿದ 'ಯೋನಸೌ ವಿರುದ್ಯ' ಎಂಬ ಪೊಗಿಶ್ರತಿಯ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವಾಗಿದೆ. 'ತಥೋಕ್ತ್,' ಎಂದರೆ 'ಅಮನು' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟಿದ್ದಾನೆ ಎಂದರ್ಥ. 'ನ ವಿದ್ಯತೇ ಮಂತಾ ಯಸ್ಥೆ ಸಚಿ ಎಂಬ ನಿಷ್ಪತ್ರಿಯಿಂದ ಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಮನನಕ್ಕೆ ಅಯೋಗ್ಯವಾಗಿರುವುದರಿಂದ 'ಅಮನು' ಎಂದೂ, ಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಇವನನ್ನು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲದ ಕಾರಣ 'ಅವಾಕ್' ಎಂದೂ, ಇವನಿಗೆ ಮತ್ತೊಬ್ಬ ಸ್ಥಾಮಿಯು ಇಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಅನಿಂದ್ರನೆಂದೂ, ಇವನಿಗೆ ಪ್ರವರ್ತಕನು ಯಾರೂ ಇಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಅಪ್ರವೃತ್ತಿ ಎಂದು ಪ್ರಾನೀಸು ಕರೆದಿದ್ದಾರೆ.

# ್ಕ್ ಭಾವದೀಪದ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯ<sub>ಕ</sub>

- ಅಖಂಡನಾದ ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಏಕದೇಶೇನ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಹೇಳಿದರೆ ವ್ಯಾಘಾತ ಬರುತ್ತದೆಂದು ಯುಕ್ತಿಗೆ ವ್ಯಾಘಾತವರ್ಯವಸಾಯುತ್ತವನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸಿದ್ದು ಅಪೂರ್ವವಾಗಿದೆ.
- ಸಣ್ಣ ಕೆಲಸದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ಣ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಈಶ್ವರನು ಉಪಯೋಗಿಸುತ್ತಾನೆಂದರೆ
   ಪ್ರೇಕ್ಷಾವತ್ನವೇ ಭಂಗವಾಗುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.
- 'ಜಗದ್ವಿಶೇಷಾದರ್ಶನಂ ಪರಮೇಶ್ವರೇ' ಎಂಬ ನ್ಯಾಯವಿವರಣಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.
- ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಹೇಳಿದ ಅಚಂತ್ರಶಕ್ತಿತ್ತವು ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಸಿದ್ಧಾಂತವಾಗಿದೆ. ಕೇವಲ ಶಿಷ್ಯರ ಹಿತಕ್ಕೋಸ್ಕರ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಅದನ್ನು ಭಾಷ್ಕಕಾರರು ನೆನಪಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಹೀಗೆ ಹೇಳುವ ಮೂಲಕ ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಕವನ್ನು ಪುಷ್ಕಗೊಳಸಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಗತಾರ್ಥಶಾವನ್ನು ಕೂಡ ಪರಿಹರಿಸಿದ್ದಾರೆ.

- ಚೀಕೆಯಲ್ಲಿರುವ 'ಅತಃ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಐದಾರು ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುವ ಮೂಲಕ ಸಮಗ್ರಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಸಂಗ್ರಹಿಸಿದ್ದಾರೆ.
- \* ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ತು'ಶಬ್ದಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುವ ಮೂಲಕ ಭಾಷ್ಯ ಹಾಗೂ ನ್ಯಾಯವಿವರಣಗಳ ಸಂಯೋಜನೆಯನ್ನು ಮಾಡಿ ಸಿದ್ಧಾಂತಸ್ಥಾಪನೆಯನ್ನು ಸ್ವಸ್ತವಾಗಿ ನಿರೂಪಣೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಮತ್ತು ನ್ಯಾಯವಿವರಣದ ಪ್ರಕಾರ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಮತ್ತೊಂದು ಬಗೆಯಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಹೀಗೆ ಭಾವದೀಪವು ನ್ಯಾಯವಿವರಣವನ್ನು ಹಜ್ಜೆ ಹಜ್ಜೆಗೆ ಕೂಡ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುವುದನ್ನು ಗಮನಿಸಬೇಕು.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

'ಆತ್ಮನಿ ಚೈವಂ ವಿಚಿತ್ರಾಶ್ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

# ब्रह्मसूत्रम् – आत्मनि चैवं विचित्राश्च हि ।।

ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ 'ಅಘಟಿತಘಟನಾ' ಎಂಬ ಶಕ್ತಿ ಇರುವುದರಿಂದ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ. 'ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿ: ಪುರುಷ: ಪುರಾಣೋ' ಇತ್ತಾದಿ ಶ್ರುತಿಗಳು ವಿಚಿತ್ರದಾದ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಹೇಳುತ್ತಿವೆ.

ಅರ್ಥ -- ವೊದಲನೆಯ 'ಚ' ತಬ್ಬವು ಅವಧಾರಣಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ. ಎರಡನೆಯ 'ಚ' ತಬ್ಬವು ಸಮುಚ್ಚಯಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ. 'ಹಿ' ತಬ್ಬವೈ ಪ್ರಸ್ತಿದ್ದಿ ಎರರ್ಥ, ಆತ್ಮಿ ಚ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ, ಎವರ್ ಸಕಲ ಯುಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧಕ್ಕೆ ಪರಹಾರಕವಾದ ಏಚಿತ್ರಾಕ್ಟೆ ಹಿ : ಅಚಂತ್ರವಾದ ಅಘಟಕಘಟಾ ಹೆಳೆಯನ್ನು ಹೇಗುವ 'ವಿಚಿತ್ರ ಶಕ್ತಿ: ಪುರುಷ: ಪುರಾಗತೀ' ಎಂಬ ತ್ರುತಿವ್ಯಸಿದ್ದಿ ಇರುತ್ತದೆ. ಜೀವನಲ್ಲಿ ಇಂತಹ ಪುರುಷ ಪ್ರಸಿದ್ಧಿಯನ್ನು ಹೇಳಲಾಗದು. ಅಲ್ಬಂದ ಜೀವ ಕರ್ತೃತ್ವದಲ್ಲೇ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ ಹೊರತು ಈಶ್ವರಕರ್ತೃತ್ವ ಪಕ್ಷವಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ ಬರುವುದಿಲ್ಲ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಕ

#### ಬೇರೆಯವರಲ್ಲಿ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿ ಇಲ್ಲ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –।। आत्मनि चैवं विचित्राश्च हि ।।२।।

### परमात्मनो विचित्राश्च शक्तयस्सन्ति नान्येषाम् ।

ಅನುವಾದ - ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ವಿಚಿತ್ರವಾದ ಶಕ್ತಿಯಿದೆ ಬೇರೆಯವರಲ್ಲಿ ಇಂಥ ಶಕ್ತಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಜೀವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶ. ಪರಮಾತ್ಯನ ಕರ್ತೃತ್ವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ ಎಂಬುದನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡಲು ಮತ್ತೊಂದು ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಹೇಳಲು ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರ ಹೊರಟಿದೆ. ಪರಮಾತ್ಯನ ಕರ್ತ್ಯಯ = ಪರ್ಮತ್ಯನ ಕರ್ತೃತ್ವಾದಿ ಶಕ್ತಿಗಳು, ವಿಚಿತ್ರಾತ್ವ ಅತ್ಯಾಕ್ಟರ್ಯಾಕರವಾಗಿ ಸಂತಿ = ಇರುತ್ತವೆ. ಅನ್ಯೇಷಾಮ್ = ಬೇರೆಯವರಲ್ಲಿ, ನ = ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

> > 'ಅತ್ಯಾಶ್ಚರ್ಯ' ಎಂದರೆ ಪರಮಾತ್ತನೊಬ್ಬನೇ

#### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –

'विचित्रशक्तिः पुरुषः पुराणो न चान्येषां शक्तयस्तादृशाः स्युः । एको वशी सर्वभूतान्तरात्मा सर्वान् देवानेक एवानुविष्टः ।।' इति श्रेताश्वतस्श्रुतिः ।।२।।

ಅನುವಾದ - ಅನಾದಿನಿಶ್ಯನಾದ ಪರಮಾತ್ಯನಲ್ಲಿ ಅತ್ಯಾಶ್ಚರ್ಯಕರವಾದ ಶಕ್ತಿಯಿದೆ. ಬೇರೆ ಯಾಲಿಯೂ ಸಹ ಇಂಥ ಶಕ್ತಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಪ್ರತಿಯೊಲ್ಲರನ್ನು ತನ್ನ ವಶಕಲ್ಲಿ ಇಟ್ಟು ಕೊಂಡಿರುತ್ತಾನೆ. ಎಲ್ಲ ಚೀತನರ ಅಂತರ್ಯಾನಿಯಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಸಕಲವೇವತೆಗಳಲ್ಲಿಯೂ ತಾನೊಬ್ಬನೇ ಪ್ರದೇಶ ಮಾಡಿದ್ದಾನೆ. ಹೀಗೆ ಶೈತಾಶ್ವಕರ ಶ್ರುತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಪ್ರತಿಪರಾರ್ಥ -- ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಮತ್ತ ವಿಚಿತ್ರಕ್ರೊಯರುತ್ತದೆ ಬೇರೆಯವರಲ್ಲಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಶ್ರುತಿಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ - ಪುರಾಣ: = ಅನಾದಿನಿಸ್ತನಾದ, ಪುರುಷ: ಪುರುಷವಾಮಕನಾದ ಪರಮಾತ್ರಮ, ವಿಚಿತ್ರಕ್ಷಃ: ಅತ್ಯಾಕ್ಟರ್ಯು ಶಕ್ತಿಯುಳ್ಳವನ್ನು ಅನ್ನೇಷಾಂ ಪರಿಯೆಯವರಲ್ಲಿ, ತಾದ್ವಣ: = ಅಂಥ, ಶಕ್ತಿಯುಳ್ಳವನ್ನು ಅನ್ನೇಷಾಂ ಪರಿಯೆಯವರಲ್ಲಿ, ಸಾರ್ವಚಾಣುತರಾತ್ರಾ ಪಸಲ ಜೀವ ಜಡಪದಾರ್ಥಗಳಲ್ಲಿ ಅಂತರ್ಯಾಮಿಯಾಗಿ ಇರುವ, ಏಕ: ತಾನುವಿಟ್ಟರೇ, ವರೀ: ಎಲ್ಲಮ್ನು ವಶದಲ್ಲಿ ಇಟ್ಟುಕೊಂಡಿದ್ದಾನೆ. ಸರ್ವಾನ್ ರೇಜಾನ್ = ಎಲ್ಲಾ ರೇವತೆಗಳಲ್ಲಿ, ಎಡಲವ ಕಾನುಟ್ಟರೇ, ಅನುವಿಷ್ಣ: ಪರಿಪತೆಕವನ್ನು ಮಾಡಿರುತ್ತಾನೆ. ಇತಿ = ಹೀಗೆ, ಶೈಶಾತ್ರತರತ್ತುತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ.

#### ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

सत्तर्करीपाविकः – यदुक्तम् अघटितघटकत्वमीश्वरस्यैव तद् दृढीकरोति – आत्मनि चेत्यादिना ॥

ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಅಘಟಿತಘಟಕತ್ವ ಎಂಬ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಯಿತು. ಅದನ್ನೇ ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ದೃಢಪಡಿಸಲು 'ಆತ್ಮನಿ ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರ ಹೊರಟದೆ.

#### ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿರುವ ಸಾಮರ್ಥ್ಯ ಬಲು ವಿಚಿತ್ರ

तत्वप्रदीपः – आत्मनि चैवं विचित्राश्च हि ।। अमचिन्तायाशङ्गा-निवृत्त्यर्थम् अधिकशक्तित्वमुक्तम् । न च तावदेव । परमात्मनो विचित्राश्च शक्तयः सन्ति । सर्वस्रष्ट्रत्वादिकं भिन्नावयवशृत्यानां जीवानाम् एकदेशेन प्रवृत्तिप्रदत्वं स्वस्य तु तादृशस्य अन्यनिरपेक्षा प्रवृत्तिः कर्त्रन्तरबैलक्षण्यम् इत्यादिकमुक्तं यया युज्यते । एवंविघा एवमेवानुक्तविषयाश्च न चान्येषां सन्ति, परमात्मन्येव । तयाहि श्रुतिः – विचित्रशक्तिरित्यादिका ।।

ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಶ್ರಮ, ಚಿಂತೆ ಮೊದಲಾದ ದೋಷಗಳು ಇರಬಹುದೇ? ಎಂಬ ಆಕಂಣೆಯನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುವುದಣ್ಣಗಿ ಅಧಿಕಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಈ ಹಿಂದೆ ಹೇಳರಾಯತು. ಕೇವಲ ಅವನಲ್ಲಿ ಅಧಿಕಶಕ್ತಿಯರುವುದಲ್ಲ. ಬಗೆಬಗೆಯ ವಿಚಿತ್ರವಾದ ಶಕ್ತಿಗಳೂ ಕೂಡ ಇವೆ. ಎಂಬುದನ್ನು ಪ್ರತಿಹಾದನೆ ಮಾಡಲು ಈ ಸೂತ್ರ ಹೊರಟಿದೆ. ಪರಮಾತ್ಯನಲ್ಲಿ ಸರ್ವಸ್ಪೃತ್ವವಿದೆ. ಮತ್ತು ಭಿನ್ನವಾದ ಆಪಯವಗಳಲ್ಲದ ಜೀವರಿಗೆ ಏಕದೇಶೇನ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುವ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ನೀಡುವ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವಿದೆ. ತನ್ನಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಅಂಥ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವಿದೆ. ಆದರೆ ತನ್ನ ಈ ಸಾಮರ್ಥ್ಯವು ಮತ್ತೊಬ್ಬರ ಅಧೀನವಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಜೀವನಲ್ಲಿರುವ ಕತ್ಯಕೃತ್ಯ ವಿವಿಶಕ್ಷಣವಾಗಿರುವ ಕರ್ತೃತ್ವ ಪರಮಾತ್ಯನಲ್ಲಿದೆ. ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ ಎಲ್ಲಾ ವಿಷಯಗಳೂ ಕೂಡ ವರಮಾತ್ಯನಲ್ಲಿ ಯಾಕ್ತವಾಗುತ್ತವೆ. ಇಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೇ ಇನ್ನೂ ಹೇಳದ ಅನೇಕ ಇಂಥ ಶಕ್ತಿಗಳು ಪರಮಾತ್ಯನಲ್ಲಿ ಇದನ್ನು 'ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿತ' ಎಂಬ ಶ್ವೇತಾಶ್ವತರೋಪನಿಷತ್ತಿನ ಶ್ರತಿಯು ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಇದನ್ನು 'ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿತ' ಎಂಬ ಶ್ವೇತಾಶ್ವತರೋಪನಿಷತ್ರಿನ ಶ್ರತಿಯು ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ.

#### ತತ್ರಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಕೃತ್ಸ್ವಪ್ರಸಕ್ತಾಧಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಗಳ ಪರಿಹಾರ

#### तत्वप्रकाशिका -

जीव एव युक्तिविरोघो नेश्वर इत्येतमर्थं युक्त्यन्तरेण प्रतिपादयत्सूत्रमुपन्यस्य व्याचष्टे – आत्मनीति । युक्तिविराधनिरासक-विचित्रशक्तिसद्भावादीश्वरे न युक्तिविरोधः । तदभावज्ञीव एव चासावित्यर्थः।

ಜೀವನಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಯುಕ್ಕಿಏರೋಧವು ಬರುತ್ತದೆ. ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ಕಿಏರೋಧವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದನ್ನು ಮತ್ತೊಂದು ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಪಠಿಸಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲು 'ಆತ್ಮನಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕ ವಾಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ. ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ ಪರಹಾರಕವಾದ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಯು ಇರುವುದರಿಂದ ಕೃತ್ತ್ಯಪ್ರಸಕ್ತಿ ಇತ್ಯಾವಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಹೇಳಬಾರರು. ಜೀವನಲ್ಲಿ ಇಂಥ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿ ಇಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಕೃತ್ತ್ಯಪ್ರಸಕ್ಕಾದಿ ವಿರೋಧಗಳು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತವೆ ಎಂಬುದು ಸೂತ್ರದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ವಿವರಣೆ - ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣದ ಮೂಲಕ ವಿರೋಧ ಬರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದರು. ಇದು ಕೇವಲ ಜ್ಞಾಪಕವಾಗುತ್ತದೆ ಹೊರತು ಅವಿರೋಧಕ್ಕೆ ಕಾರಕವಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ವಿರೋಧವರಿಹಾಶಕವಾದ ಅಘಟಿತಘಟನಾ-ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. (ವಾತ್ಸಾರ್ಥಮುತ್ತಾರ್)

#### ಅಚಿಂತ್ಯದ ಬಗ್ಗೆ ತರ್ಕ ಮಾಡಬಾರದು

तत्वप्रकाशिका – आयश्वशब्द एवार्यः । तेन नान्येषामिति सिद्ध्यति । तदुक्तम् । 'अचिन्त्याः खलु ये भावा न तांस्तर्केण योजयेत्' । इति ईक्स्यैव विचित्रशक्तित्वं नान्येषामित्येतत्कुत इत्यतो हीति स्चितां श्रुतिं दशंयति – विचित्रेति ।। २९ ।।

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಮೊದಲನೆಯ 'ಚ' ಕಬ್ಬಕ್ಟೆ ಏವ ಎಂದರ್ಥ. ಇದರಿಂದ ಪರಮಾತ್ಮನ್ನು ಬಟ್ಟು ಬೇರೆಯವರಲ್ಲಿ ಇಂಥ ವಿಚಿತ್ರಕಕ್ತಿಯು ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಇದನ್ನು 'ಆಚಂತ್ಮಾ ಖಲು ಯೇ ಭಾವಾ: ನ ತಾಂ ತರ್ಕೇಣ ಯೋಜಯೇತ್' 'ಚಿಂತನೆಗೆ ಅನರ್ಹವಾದ ಪದಾರ್ಥಗಳನ್ನು ಶುಷ್ಠತರ್ಕದಿಂದ ಯೋಜನೆ ಮಾಡಬಾರದ 'ಚಿಂತನೆಗೆ ಅನರ್ಹ ಮತ್ತು ತಿಳಿಸುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗೆ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿಯೇ ವಿಚಿತ್ರಕಕ್ತಿಯು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿಯೇ ವಿಚಿತ್ರಕಕ್ತಿಯು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ. ಉರದವರಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದನ್ನು ಹೇಗೆ ನಿರ್ಣಯುತ್ತುಕಿಂ? ಎಂಬ ಶ್ರಕ್ಷೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸಲು ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ಹಿ' ಎಂಬ ಶಟ್ಟವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಶೈಡಾಶ್ವತರೋಪನಿಷತ್ತನ್ನು 'ಸಿದ್ಧವು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಇದನ್ನು ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿ 'ವಿಚಿತ್ರ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ - 'ವಿಚಿನ್ರಾಶ್ಟ್ರಹಿ' ಎಂಬಲ್ಲಿರುವ 'ಚ' ಶಬ್ದರ ಅರ್ಥವನ್ನು 'ಯುತ್ತಂತರೇನ್' ಎಂಬಲ್ಲಿರುವ 'ಎಸಂ' ಎಂಬ ಶಬ್ದರ ಅರ್ಥವನ್ನು 'ಯುಕ್ತಿಎರೇಧನಿರುತ್' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 'ಆಫ್ರು ಟ' ಎಂಬಲ್ಲಿರುವ ಚಿತ್ರುದ ಅರ್ಥವನ್ನು 'ಅರ್ಧತ್ನಿತ, ಶಿಜ್ಜು' ಎಂಬುದರಿಂದ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಎರಡನೆಯ 'ಚ' ಶಬ್ದವ

ಸಮುಚ್ಚಯಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ. ಮೊದಲನೆಯ ಚ ಶಬ್ದವು ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಯಿದೆ ಎಂಬ ಏವಕಾರಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ. ಹೀಗೆ ಸೂತ್ರದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದನ್ನು ಗಮನಿಸಬೇಕು.

#### ಭಾವದೀಪ

६००त प्रकट्ट क्षांच्यां प्रकार है का प्रकट्ट का क्षांच्यां है। विविज्ञात्र विविज्ञ विविक्य विविज्ञ विविज्ञ विविक्य वि

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ವಿಚಿತ್ರಾಕ್ಯ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇಲ್ಲಿಸುವ ಚಿಕೆಟ್ಟರ ಅರ್ಥವನ್ನು 'ಯುಕ್ಕಂತರೇಣ' ಎಂದು ಟೇಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಶೆಟ್ಟಸುಖಲೆಹವರ ಮಾತ್ರೆರಿಂದಲ್ಲ. ಮತ್ತೊಂದು ಯುಕ್ಕೆಯಾರಲೂ ಎಂದಿರರ ಅರ್ಥ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿಸುವ 'ಏವ'ಶೆಟ್ಟರ ಅರ್ಥವನ್ನು 'ಯುಕ್ಕಿವಿರೋರ್, ಎಂಬುವಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 'ನೆ ಯುಕ್ಕಿವಿರೋರ್, 'ಎಂಟು ಹೀಂದಿನ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿಲ್ಪಟ್ಟ ಸಾಧ್ಯದಲ್ಲಿ 'ವರಸಾತ್ರನ್, 'ಇತ್ತಾದಿ ಭಾಷ್ಕವು ಹೇಡುಸಮರ್ಪಕವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಸ್ಥಾಪ್ರಾನ ಮಾಡಲು 'ಬಟಿತ್ರಶಕ್ತಿಸದ್ಭಾವಾತ' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇಂಡಹ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಯು ಪರಮಾತ್ರನಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರವಿದೆ ಬೇರೆಯವರಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲವೆಂಬುದನ್ನು ಸೂತ್ರಾರೂಢ ಮಾಡಲು 'ಆದ್ಯ' ಇತ್ತಾದಿ ವಾಕ್ಯವು ಹೊಂಡಿದೆ. ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ ಹೇಡಿದಿಗೆ ಆಪ್ರಯೋಜಕೆತ್ವಕೊಕ್ಕಾ ಪರಿಹಾರಮಾಡಲು ನಿಯಾಮಕಪ್ರಮಾಣವನ್ನು 'ತರುಕ್ರಂ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಪ್ರಮಾಣವಾಕ್ಯವು ಹನ್ನೊಂದನೆಯು ಅಥ್ಯಾಯದ ಗೀತಾಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಪ್ರಮಾಣವಾಕ್ಯವು ಹನ್ನೊಂದನೆಯು ಅಥ್ಯಾಯದ ಗೀತಾಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ

ಉಲ್ಲೇಖಿಸಿದ ವಿಷ್ಣುಪುರಾಣದ ವಚನವಾಗಿದೆ. 'ಶ್ರುತಿಂ ದರ್ಶಯತಿ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ 'ವಿಶೇಷಶ್ರುತೇರೇವ' ಎಂಬುದನ್ನು ವಿವರಣೆ ಮಾಡಿದಂತಾಯಿತು.

ವಿವರಣೆ – ಕೇವಲ ಶ್ರುತಿಸ್ಟ್ರತಿಗಳ ಆಧಾರದಿಂದಷ್ಟೇ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಪರಿಹಾರವಾಗುವುದಲ್ಲ. ಯುಕ್ತಿಯ ಆಧಾರವೂ ಕೂಡ ಇದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ತಿಳಿಸಲು ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಚಶಭ್ವವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿ ಪರಮಾತೃನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿಎರೋಧವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದಷ್ಟೇ ಹೇಳದರು. ಇದಕ್ಕೆ ಏನು ಕಾರಣ ಎಂಬುದನ್ನು ಈ ಸೂತ್ರದ ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿ 'ಪರಮಾತ್ರತಃ ವಿಚಿತ್ರಾಕ್ಟ ಶಕ್ತರ್ಯ ಸಂತಿ' ಎಂದು ಕಾರಣವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಬರುವಾತ್ರಿನ ಮತ್ತು ವಿಚಿತ್ರಕ್ಕೆಗಳನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ. ಬೇರೆಯವರಲ್ಲಿ ಇಂತಹ ವಿಚಿತ್ರಕ್ಕೆಗಳನೆ ಅಧ್ಯಕ್ಷಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ 'ನಾಷ್ಟ್ರೇಷಾಂ' ಎಂಬ ಪದದಿಂದ ಭಾಷ್ಠತಾರರು ತಿಳಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಈ 'ನಾಷ್ಟ್ರೇಷಾಂ' ಎಂಬುದು ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಲವಲ್ಲ ಎಂಬು ಪಕ್ಷ ಬಂದರ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಅದನ್ನು ಸೂತ್ರಾರೂಫ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಚಿತ್ರಬವು ಎವಕಾರಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಅರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿಯವ ಚಿತ್ರಬವು ಎವಕಾರಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಅರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿಯವ ಚಿತ್ರಬವು ಎವಕಾರ್ಥದಲ್ಲಿರುವುದರಿಂದ ನಾನ್ಮೇಷಾಂ ಎಂಬರ್ಥವು ನೇರವಾಗಿಯೇ ಸೂತ್ರದಂಡೆ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆಂಬದು ಅಭಿವ್ಯಾಯ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

'ಸ್ರಪಕ್ತದೋಷಾಚ್ಫ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

### ब्रह्मसूत्रम् - स्वपक्षदोषाच ।।

ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಕೃತ್ಸ್ಪಪ್ರಸಕ್ತಾಧಿ ದೋಷಗಳು ಬಂದೇ ಬರುತ್ತವೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಅವನಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಅಚಿಂತ್ರವಾದ ಶಕ್ತಿಗಳು ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

ಅರ್ಥ -- 'ಚ' ಶಬ್ಧವು ಅವಧಾರಕಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ 'ಯೇ ದೋಷಾ: ಇತರತ್ರಾಪಿ ತೇ ಗುಣಾ: ಪರಮೇ ಮತಃ , ನ ದೋಷಃ ಪರಮೇ ಕೆಷ್ಟಿದ್ದುಕ್ಕಾ ಎದ ನರಂತರಾ: ॥' ಎಂಬ ಪ್ರಿತಿಯಲ್ಲಿ ಸ್ಪರ್ಕ್ ನೋರ್ಡ್ - ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ ರೋಷವನ್ನು ಇದಕರ್ತೃತ್ವ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಅವ್ದರಿಂದ ಈಶ್ವಕರ್ತೃತ್ವ ಪಕ್ಷದಂತೆ ದೋಷವಿಲ್ವರೆಯ ಹೇಳಬಾರರು.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಯ

ಜೀವರಲ್ಲಿ ಯಾವುದು ದೋಷವೋ, ಅದು ಶ್ರೀಹರಿಯಲ್ಲಿ ಗುಣ -

ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –।। स्वपक्षदोषाच ।।३।।

ये दोषा इतरत्रापि ते गुणाः परमे मताः ।

न दोषः परमे कश्चिद् गुणा एव निरन्तराः ।।

इति वचनाजीवपक्ष एव दोषो न परपक्षे ।

ಅನುವಾದ - ಜೀವರ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯಾವುದು ರೋಷವಾಗುತ್ತದೋ ಅದು ಪರಮಾತ್ವವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಗುಣವೇ ಆಗುತ್ತದೆ. ಪರಮಾತ್ರವಲ್ಲಿ ಯಾವುದು ಕೂಡ ದೋಷವೇ ಇಲ್ಲ. ಗುಣಗಳು ಮಾತ್ರ ಇವೆ. ಮತ್ತು ಆ ಗುಣಗಳೆಲ್ಲವೂ ಅವನಿಂದ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆ ಶ್ರುತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಜೀವಶಸ್ವರಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ದೋಷವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಪರಮಾತ್ವವ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ದೋಷವನ್ನು ತಿಳಿಯಬಾರದು.

ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಪರಮಾತ್ಯನಲ್ಲಿ ಶಬ್ದ್ಯೇಸಮಧಿಗಮ್ಯತ್ವವು ಇರುವುದರಿಂದ ಅತ್ಯಾತ್ರರ್ಯಕರಕಕ್ಕೆಗೆ ಯುಕ್ತಿರಿದೇಧವನ್ನು ಹೇಳಬಾರರೊಂದು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದಿರಿ. ಇದರಂತೆ ಜೀವನಲ್ಲಿಯೂ ಏಕೆ ಹೇಳಬಾರರು? ಚೇತಪತ್ತಲಿಂಗವು ಸಮನನ್ನವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಕ್ಕೆ ಅಲ್ಲಿಯೂ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲವಷ್ಟೆ? ಈ ಆಶಂಕೆಗೆ ಉತ್ತರಸಲು ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರ ಹೊರಟಿದೆ. ಇತರತ್ವ ಜೀವರಲ್ಲಿ, ಯೇ ದೋಷಾ: ಯಾವ ದೋಷಗಳು ಇವೆಯೋ, ಪರಮತ್ತಿ ಪರಮಾತ್ರನಲ್ಲಿ, ತೇ ಅದೇ ದೋಷಗಳು ಗುಣಾ: ಗುಣಗಳೆಂದು, ಮತ್ತಾ: ಶಸ್ತಿತಿಸುಮತ್ತವಾಗಿವೆ. ಕಶ್ಚಿತ್ = ಯಾವುದೇ ದೋಷವು, ಪ = ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ನಿರಂತರಾ: ಅವಿಚ್ಛನ್ನವಾಗಿ, ಗುಣಾ ಎದ = ಗುಣಗಳೇ ಇರುತ್ತವೆ. ಇತಿ ಪರ್ಚಾತ್ = ಹೀಗೆ ಕ್ರುತ್ರಿಪ್ರಮಾದಿರುವುದರಿಂದ, ಜೀವಕಕ್ಷೇ ಏವ = ಜೀವನ ಕರ್ತೈತ್ರಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಮತ್ತು ದೋಷ: ದೋಷವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

ಪರಪಕ್ಷೇ = ಪರಮಾತ್ಮನು ಕರ್ತೃವಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ, ನ = ಯಾವುದೇ ದೋಷಗಳು ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

#### ದೇವರಲ್ಲಿ ಇರುವುದೆಲ್ಲ ಗುಣಗಳೇ

### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – 'अथ यस्सदोधः साञ्जनः सजनिः स जीवो यः स निर्दोधो निष्फलः सगुणः परः परमात्मा' इति काषायणश्रुतिः ॥३॥

ಅನುವಾದ - ಯಾವ ವ್ಯಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ದೋಷಗಳಿವೆಯೇ ಮತ್ತು ಪುಣ್ಯಪಾಪಗಳ ಅನುಭವ ವಿವೆಯೋ ಅವನೇ ಜೀವನೆಂದು ಕರಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. ಯಾರು ನಿರ್ದೋಪನೋ ಭಿನ್ನವಾದ ಅಂತಗಳಲ್ಲದವೆನೋ ಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣನೋ ಅವನೇ ಸರ್ವೋತ್ತಮನಾದ ಪರಮಾತೃನೆಂದು ಕರೆಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಈಶ್ಚರನಂತೆ ಜೀವನಲ್ಲಿಯೂ ನಿರ್ದೋಷತ್ವ ಇರುವುದರಿಂದ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಕಾಡುತ್ತಿರವ ದೊಡವನ್ನು ಗುಣರೂಪದಲ್ಲಿಯೇ ಏಕೆ ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡುವರರು ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಅಘ್ನ ಪ್ರಕರಣದ ಅನಂತರ, ಯಃ = ಯಾವನು, ಸದೋಷ: = ರೋಷವಿಶಿಷ್ಟನೋ, ಸಾಂಜನ: = ಪುಣ್ಯಪಾಪಗಳ ಲೇವುವುಳ್ಯವನೋ, ಸಃ = ಅವನ್ನು ಜೀವಾ: = ಹುಟ್ಟುವಿಕ್ ಯುಕ್ಕವನೋ, ಸಃ = ಅವನು, ಜೀವಾ: ಜೀವಾರವಾಚ್ಯನು, ಯಃ -ಯಾವನು, ನಿರ್ದೋಷ: = ರೋಷದೊರನು, ನಿಷ್ಠಲ: ಕುನ್ನವಾರ ಅಂಶದಿಂದ ರಹಿತನೂ, ಸಾರಾಣ: - ಹ್ಯಾವಾನಂದಾದಿಗುಣಗಳಿಂದ ಪರಪೂರ್ಣನೂ ಆಗಿರುವನೋ, ಸಃ = ಅವನೇ ಪರಮಾತ್ಯನೆಂದು ಕರಿಸಿಕೊಳ್ಳುವನು, ಇತಿ = ಹೀಗೆ, ಕಾಷಾಯಣಶ್ರತಿ: = ಶಾಷಾಯಣಶಕ್ತಿತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ.

### ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

#### ಶ್ರುತಿ-ಸ್ಟೃತಿಗಳಿಂದ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿತ್ವದ ಉಪಪಾದನೆ

सत्तर्करीपाविकः – अत्र यद् विचित्रशक्तित्वमुक्तं विष्णोः तत् 'विश्वतरुचक्षु,' इत्यादि श्रुत्या 'सर्वतः पाणिपादं तत्' इति भगवद्वाक्येन चावगम्यते । अतः 'बहुभुक्तं यथा दोषो नृषु नैव इरौ कचित्' इत्ययमेव न्यायः साधीयानित्याइ – स्वपक्षेत्यादिना ।।

ಎಷ್ಟುನಿಗೆ ವಿಚಿತ್ರವಾದ ಶಕ್ತಿಯಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಗಿತ್ತು. ಇದು 'ಎಶ್ವತಶ್ವಕ್ತು' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಂದಲೂ ಶ್ರುತವಾಗಿದೆ. 'ಸರ್ವತ: ಪಾಣಿಪಾದಂ ತತ್' ಎಂಬ ಕೃಷ್ಣನ ವಚನದಿಂದಲೂ ಕೂಡ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಬಹುಭುಕ್ತ್ನವು ಮನುಷ್ಯನಲ್ಲಿ ದೋಷವಾಗುತ್ತದೆ. ಶ್ರೀಹರಿಯಲ್ಲಿ ಗುಣವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬ ನ್ಯಾಯವನ್ನೇ ಪ್ರಕೃತ ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

#### ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

#### ಜೀವನು ಸದೋಷಿ, ಈಶನು ನಿರ್ದೋಷಿ

तत्वप्रदीपः – स्वपक्षदोषाच ।। स्वयमेव जीवः कर्ता न स्वस्मादन्य ईश्वर इति वादिनां स्वपक्षे दोषश्च भवति । न हि सर्वोत्पादकत्वं सर्वभुक्वं च जीवानां गुणो भवति । ये दोषा इतरत्र तेऽपि गुणाः परमेश्वरे भवन्ति । न हि तत्र दोषः । जीवेशयोः सदोषत्वनिर्दोषत्वश्रुतिविरोघदोषश्च तत्पक्षे । दुःसाल्पज्ञतादिना सदोषः साश्चनः पुण्यपापादिसङ्गी ।।

ಜೀವನೇ ಕರ್ತೃವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಜೀವನಿಗಿಂತ ಅತಿರಿಕ್ತನಾದ ಈಶ್ವರನು ಕರ್ತೃವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳುವ ವಾದವು ಸ್ವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ದೋಷವಿದೆ ಎಂಬುದು ಈ ಸೂತ್ರದ ಅರ್ಥ. ಸರ್ವೋತ್ಪಾದಕತ್ತ, ಸರ್ವಭುಕ್ತ್ವ ಎಂಬುದು ಜೀವರಿಗೆ ವರವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ದೋಷವೇ ಆಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಬೇರೆ ಕಡೆ ಯಾವುದು ದೋಷವೆಂದು ಕಂಡಿದೆಯೋ, ಅದು ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಗುಣವಾಗುತ್ತದೆ. ಪರಮಾತ್ಮನನ್ನೂ ಕೂಡ ಈ ಸರ್ವೋತ್ಪಾದಕತ್ವ, ಸರ್ವಭುಕ್ವ ಮೊದಲಾದವುಗಳು ದೋಷವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಜೀವನು ದೋಷವುಕ್ರವವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಈಶನು ದೋಷ ಇಲ್ಲದವನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬುವರಿಗೆ ಶ್ರತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಇಂತ ಪ್ರತಿವಿರೋಧ ದೋಷವು ಜೀವನೇ ಕರ್ತೃವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬುವರ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಶ್ರುತಿಯಿಲ್ಲರುವ ಸದೋಪಶಲ್ವಕ್ಕೆ ದುಖ, ಅಲ್ಲಭ್ಯತ್ವ ಮೊದಲಾದ ದೋಷಗಳುಕ್ರವನು ಎಂದರ್ಥ. 'ಸಾಂಜನೇ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಪುಣ್ಯ-ಪಾಪಾದಿಗಳ ಅನುಭವವುಕ್ರವನು ಎಂದರ್ಥ. 'ಪಾಂಜನೇ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಪುಣ್ಯ-ಪಾಪಾದಿಗಳ ಅನುಭವವುಕ್ರವನು ಎಂದರ್ಥ.

### <u>ತತ್ವ</u>ಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಜೀವನಲ್ಲೇಕೆ ವಿರೋಧಪರಿಹಾರ ಮಾಡುವುದಿಲ್ಲ?

तत्त्वप्रकाशिका – ननु यथा शब्दैकसमधिगम्यत्वादिना विष्णोर्युक्तिविरोषोऽध्यविरोधतां नीयते तथा चेतनत्वादिना जीवेऽपि किं न नीयते । अन्ययेश्वरेऽपि न नेतव्य इत्याशङ्कां परिहरत्स्त्रं पठित्वा व्याचष्टे – स्वपक्षेति।।

ಯಾವ ರೀತಿಯಾಗಿ ಶಬ್ವೆ ಕಸಮಧಿಗಮ್ಮತ್ವವಿರುವುದರಿಂದ ವಿಷ್ಣುವಿನಲ್ಲಿ ವಿರುದ್ಧವಾದ ಯುಕ್ತಿಯು ಅವಿರುದ್ಧವಾಗುತ್ತರೋ, ಅದರಂತ ಜೀವನಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಚೇವನತ್ವ ಇರುವುದರಿಂದ ವಿರುದ್ಧವಾದದ್ದು ಅವಿರುದ್ಧ ವಾಗುಜಾರರು, ಜೀವನಲ್ಲಿ ಹಾಗೆ ಒಪ್ಪದಿದ್ದರೆ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿಯೂ ಕುಂಡ ವಿರುದ್ಧವಾದದ್ದವು ಅವಿರುದ್ಧವೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಬೇಡ. ಈ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಪಠಿಸಿ "ಸ್ವಪಕ್ಷದೋಪಾಚ್ಯ" ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಪಠಿಸಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ಎವರಣೆ - 'ಶಬ್ವೆ ಕಸಮಧಿಗಮ್ಯತ್ತಾದಿನಾ' ಎಂಬಲ್ಲಿರುವ ಆದಿಪದದಿಂದ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಮತ್ವವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. 'ಬೇತನತ್ತಾದಿನಾ' ಎಂಬಲ್ಲಿರುವ ಆದಿಪದದಿಂದ ಕರ್ತೃತ್ರ ಮೊದಲಾದ ಧರ್ಮಗಳನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು.

#### ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಜೀವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ದೋಷ

तत्वप्रकाशिका – जीवपक्षे युक्तिविरोघो दोष एव न त्वदोषतां नेतव्यः किं तु परमेश्वरपक्ष एव । कुतः ? 'ये दोषाः' इति वचने सयुक्तिकमुक्तत्वादिति भावः ।

ಜೀವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ರಿವಿರೋಧವು ದೋಷವೇ ಆಗುತ್ತದೆ. ಅದೋಷವೆಂದು ಕೂಡಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಪರಮಾತ್ಮನ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಯುಕ್ರಿವಿರೋಧವು ಅದೋಷ ಎನಿಸುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ 'ಯೇ ದೋಷಾ:' ಎಂಬ ಮಾತಿನಿಂದ ಯುಕ್ರಿಸಹಿತವಾಗಿ ಇದನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆಯೆಂಬುದು ಸೂತ್ರದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ವಿವರಣೆ - 'ಸ್ತಪಕ್ಷದೋಪಾಟ್ಟ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಸ್ವ ಶಲ್ಟಕ್ಷೆ ಜೀವ ಎಂದರ್ಥ. 'ಚೆ' ಶಲ್ಟಕ್ಷೆ ಸ್ವಪಕ್ಷ ಎಂಬಲ್ಲಿ ಅನ್ವಯವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಆಗ ಜೀವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಮತ್ತು ಮತ್ತು ಮೊದಲಿದು ದೋಪವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬರ್ಥವು ದೊರೆಯುತ್ತದೆ. 'ಚೆ' ಶಲ್ಟಕ್ಷೆ ಅವಧಾರಣಾರ್ಥವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ಇದನ್ನು 'ಜೀವಪಕ್ಟೇ' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕಾವಾಕ್ಯದಿಂದ ತಿಳಿಸಿದ್ದಾರೆ.

#### ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ಇರುವುದೆಲ್ಲವೂ ಗುಣವೇ

तत्वप्रकाशिका – दोषा भगवदितस्त्र प्रतीताश्चेत्तार्हि ते दोषा एव, न तु कपाचन विधया अदोषतां नेतव्याः । तत्र दोषाणां सम्भवेन कल्पकाभावात्। त एव चेद्विष्णौ प्रतीयन्ते तर्हि तेऽचिन्त्यशक्त्यादिना गुणा एव कल्पनीया न दोषाः ।

ದೋಷಗಳು ಭಗವಂತನನ್ನು ಬಟ್ಟು ಬೇರೆ ವಸ್ತುಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರತೀತವಾದರೆ ಅದು ದೋಷವೆಂದೇ ಪರಿಗಣಿಸಬೇಕು. ಯಾವುದೇ ವಿಧದಿಂದಲೂ ಅವುಗಳನ್ನು ದೋಷವಲ್ಲವೆಂದು ಕೂಡಿಸಬಾರದು. ಏಕೆಂದರೆ ಭಗವಂತನನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಬೇರೆ ಕಡೆ ದೋಷಗಳು ಇರುವುದರಿಂದ ಅದೋಷವೆಂದು ಹೇಳಲು ಯಾವುದೇ ಕಲ್ಪಕಗಳು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಅದೇ ದೋಷಗಳು ವಿಷ್ಣುವಿನಲ್ಲಿ ಪ್ರತೀತವಾದರೆ ಅವುಗಳನ್ನು ಅಚಿಂತ್ಮಶಕ್ತಿ ಮೊದಲಾದ ಯುಕ್ತಿಗಳಿಂದ ಗುಣಗಳೆಂದೇ ಕಲನೆ ಮಾಡಬೇಕು. ದೋಷವಲ್ಪವೆಂದು ಕಲನೆ ಮಾಡಬಾರದು.

### ನಿರ್ದೋಷ ನಿರ್ಭೇದಗುಣವತ್ತವು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ

तत्त्वप्रकाशिका – भगवतो निर्दोषनिर्मेरगुणतया श्रुतिसिद्धत्वेन कल्पकसद्भावादिति वचनार्यः । ईश्वरचज्रावस्यापि निर्दोषत्वात्तत्र प्रतीतदोषोऽन्यपैव नेतव्य इत्यत आइ – अयेति ।। साञ्जनः पुण्यपापादिलेपयुक्तः । चशब्द एवार्योऽतो न परपक्ष इत्याह ।।

ಭಗವಂತನು ನಿರ್ದುಷ್ಟನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಭೇದವಿಲ್ಲದ ಗುಣಗಳುಕ್ಕವನಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರುತಿಗಳು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ನಿರ್ದೋಷ ಹಾಗೂ ನಿರ್ಭೇದಗುಣವತ್ತವು ದೋಷಗಳಲ್ಲವೆನ್ನಲು ಕಲ್ಕಕವಾಗಿವೆ. ಇದು ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಉದುಹರಿಸಿದ ವಚನದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ಈಶ್ವರನಂತೆ ಜೀವನಲ್ಲೂ ಕೂಡ ನಿರ್ದೋಷತ್ತವಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಪ್ರತೀತವಾದ ದೋಷವನ್ನು ಈಶ್ವರನಂತೆ ಬೇರೆ ರೀತಿಯಲ್ಲೇ ಕೂಡಿಸಬೇಕಲ್ಲವೆ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಅಥ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರುವ ಸಾಂಜನಃ ಎಂಬ ಪರಕ್ಕೆ ಪುಣ್ಯಪಾತಾದಿಲೇಶಗಳು ಇಲ್ಲದವನೆಂದು ಆರ್ಥ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಚ' ತಬ್ಬವು ಏವಕಾರಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪರಮಾತ್ಮನ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಪುಣ್ಯಪಾತಾದಿದೊಂಡುಗಳು ಇಲ್ಲವೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

#### ಬಾವದೀಪ

### ಸೂತ್ರದ ಚಶಬ್ದಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

भावदीप: -॥ स्वपक्ष इति० ॥ ३० ॥ सौत्रवशब्दोऽवधारणे भाष्ये च भित्रक्रम इति भावेन जीवपक्ष एवेत्यादिवाक्यं व्याचष्टे - जीवपक्ष इति ।। अप्रतीतेरुक्तार्थपरतया श्रुतिं योजयति - दोषा इति ।। निरन्तरा इत्यस्यार्थो - निर्भेदेति॥ ३० ॥ ಸೂಕ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಚ'ಶಬ್ದವು ಅವಧಾರಣಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ. ಇದನ್ನು ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಭಾಕ್ಷಕುದಿಂದ ಯೋಜನೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ 'ಜೀವಪಕ್ಷೇ ಏವ' ಇತ್ಯಾದಿ ವ್ಯಾಖ್ಯನಮಾಡಲು 'ಜೀವಪಕ್ಷ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಟಣಾವಾಕ್ಯವು ಹೊರಟಿದೆ. ಬೆರಮತ್ವಪರವಾಗಿ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಯೋಜನೆ ಮಾಡಲು 'ದೋಪಾ: 'ಇತ್ಯಾದಿ ಟಣಾವಾಕ್ಯವು ಹೊರಟಿದೆ. 'ನಿರಂತರಾ' ಎಂಬ ಪದದ ಅರ್ಥವನ್ನು 'ನಿರ್ಭೇದ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

'ಸರ್ವೋಪೇತಾ ಚ ತದ್ದರ್ಶನಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

### ब्रह्मसूत्रम् – सर्वोपेता च तद्दर्शनात् ।।

ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಯಿದೆ ಎಂದಷ್ಟೆ ತಿಳಿಯಬಾರದು. ಸರ್ವವಿಷಯಕವಾದ, ಸಾರ್ವಕಾಲಿಕವಾದ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಯಿರುತ್ತದೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

ಅರ್ಥ -- ಪರಮಾತ್ವನೆಂಬ ದೇವತೆಗೆ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಯಿರುತ್ತದೆ ಎಂದಷ್ಟೇ ತಿಳಿಯಬಾರದು. ಸರ್ವೋಪೇಕಾ : ಸರ್ವವಿಷಯಿಕವಾದ, ಸಾರ್ವಕಾಲಿಕವಾದ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಯಿರುತ್ತದೆಂದು ಚ : ಕೂಡ ತಿಳಿಯಬೇಕು. ವಿಕೆಂದರೆ 'ಸರ್ವೈರ್ಯಾವು ಕೈಲ್ಯಬೇಕವಾ ಸಾ ಪರೇತಿ ಯಾಂ ಪ್ರಾಹುರಜ್ಯಶಕ್ತಿಂ! ನಿನ್ಯಾನಂದಾ ನಿತ್ಯರೂಪಾಜರಾ ಚ ಯಾ ಶಾಶ್ವಶಾಶ್ವತಿ ಚ ಯಾಂ ವದಂತಿ॥' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಪರಮಾತ್ರನಲ್ಲಿರುವ ಶಕ್ತಗಳನ್ನು ಶಾಶ್ವತಪಾದವೆಂದು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ

ಶ್ರೀಹರಿ ಸಕಲ ಶಕ್ತಿಗಳ ಆಕರ

ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – ।। सर्वोपेता च तद्दर्शनात् ।।४।।

'सर्वेर्युक्ता शक्तिभिर्देवता सा परेति यां प्राहुरजस्रशक्तिम् । नित्यानन्दा नित्यरूपाऽजरा च या शाश्वतात्मेति च यां वदन्ति ॥'

#### इति चतुर्वेदशिस्वायाम् । अतो न केवलं विचित्रशक्तिः, किन्तु सर्वशक्तिरेव ।।४।।

ಅನುವಾದ - ಸಕಲವಿಧವಾದ ಶಕ್ತಿಗಳಿಂದ ಯುಕ್ತನಾದ ಶ್ರೇಷ್ಠದೇವತೆಯಾದ ವ್ಯಕ್ತಿಯನ್ನು ಪ್ರಾನಿಗಳು ನಿತ್ತೆ ಶಕ್ತಿಯುಳ್ಳವನೆಂದು, ನಿತ್ತರಾದ ಅನಂದಪೂರ್ಣನೆಂದು, ನಿತ್ತರಾದ ಭ್ರೂಪವುಳ್ಳವನೆಂದು, ವಾರ್ಧಕ್ಕೆ ದಿಂದ ರಹಿನಾದವನು, ಶಾಶ್ವತವಾಗಿ ನಿಯಾಮಕನಾಗಿರುವನು ಎಂದು ಕರೆಯುತ್ತಾರೆ. ಹೀಗೆ ಚರ್ತಾವೇದುಖಾ ಎಂಬ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪರಮಾತ್ರನಲ್ಲಿ ಕೇವಲ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಯುರುವುದಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲ, ಸಕಲವಿಧವಾದ ಶಕ್ತಿಗಳು ಇರುತ್ತದೆ. ಎಂದೂ ಯಾವ ಕ್ಷಣದಲ್ಲೂ ಅಂಥ ಆಶ್ಚರ್ಯಕರವಾದ ಶಕ್ತಿಯ ಲವಲೇಶವೂ ಕುಂದುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅವನು ಮತ್ತು ಜಗುತ್ತವಾಧಿಕಾರಣವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯ?

ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಸಾರೇವಾ = ಆ ಭಗವಂತನು, ಸರ್ವ್ಯ ಶಕ್ತಿಯ = ಎಲ್ಲಾ ಬಗೆಯ ಶಕ್ತಿಗಳಿಂದ, ಯುಕ್ತಾ = ಕೂಡಿರುವನು, ಅರ್ಜ್ಯ = ಅಚ್ಚಿನ್ನವಾಗಿ, ಅರ್ಜ್ಯ = ಅಚ್ಚಿನ್ನವಾಗಿ, ನಿಶ್ವಾನಂಡಾ = ನಿರಂತರ ಅನೆಂದಮಯನವಾಗಿ, ನಿಶ್ವದಂಡಾ = ನಿತ್ರವಾದ ಸ್ವರೂಪವುಳ್ಯವನವಾಗಿ, ಅರ್ಜಾ = ವಾರ್ಧಕ್ಕರಹಿತನವಾಗಿ, ಶಾಶ್ವಾ = ಶಕ್ತರಗಳನ್ನಭಾವವನ್ನಾಗಿ, ಅರ್ಜಾ = ಸ್ವಾಮಿಯನವಾಗಿ, ಸರಣತಿ = ಹೇಳುತ್ತಾರೋ, ಪರಮಾತ್ರನು, ಇತಿ = ಹೀಗೆ, ಚರ್ಜಾವೇವಧಿಸಿಯನಾಗಿದೆ, ಅಥ = ಆರ್ಥೆಂದ ಪರಮಾತ್ರನೆಲ್ಲಿ, ನಿರಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಅರ್ಜಿನಿಗೆ ಅಥ = ಆರ್ಥೆಂದ ಪರಮಾತ್ರನೆಲ್ಲಿ, ನಿರಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಇರುವುದಲ್ಲಿ, ಕಂತು = ಹೊರತಾಗಿ, ಸರ್ವಾತ್ರಕ್ಕೇವಲಂ = ವಿಚಿತ್ರಕಕ್ಕೆ ಇರುವುದಲ್ಲ, ಕಂತು = ಹೊರತಾಗಿ, ಸರ್ವಾತ್ರಕರ್ಣಿ ಪರುವುದ ಶಕ್ತಿಯು ಇಯತ್ತದೆ.

### ಸತ್ರರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

# ಸರ್ವಶಕ್ತಿತ್ವದ ಸಮರ್ಥನೆ

सत्तर्कदीपाविकः - विचित्रशक्तिर्भगवान् इत्युक्तम् । न केवलं विचित्रशक्तिर्भगवान् किन्तु सर्वशशक्तिरेव इत्याइ - सर्वोपेतेत्यादिना ।। ಪರಮಾತ್ಮನು ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿವುರ್ಭವನೆಂದು ಹೇಳಲಾಯಿತು. ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲ, ಸರ್ವಶಕ್ತಿ-ಯುಕ್ಕವನೂ ಆಗಿದ್ದಾನೆಂಬುದನ್ನು ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡಲು 'ಸರ್ವೋಪೇತಾಚ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟದೆ.

#### <u>ತತ್ರಪ್ರ</u>ದೀಪ

ಅದ್ಭುತಶಕ್ತಿಗಳಿರುವುದು ಶ್ರೀಹರಿಯಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ

तत्वप्रदीपः – सर्वोपेता च तद्दर्शनात् ।। न च कतिपया विवित्राः शक्तय एव केवलं परस्य सर्वाः शक्तयः सन्त्येव नित्याश्च ता इत्यभिप्रायः ।

ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಕೆಲವೇ ಕೆಲವು ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಗಳಿರುವುದಲ್ಲ. ಎಲ್ಲಾ ಬಗೆಯ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಗಳು ಅದ್ಭುತಶಕ್ತಿಗಳು ಇರುತ್ತವೆ. ಮತ್ತು ಅವುಗಳು ನಿತ್ಯವಾಗಿವೆ ಎಂಬುದು 'ಸರ್ವೋಪೇತಾ ಚ ತದ್ದರ್ಶನಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

### ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಪರಮಾತೃನಲ್ಲಿರುವ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಯು ನಾಶವಾದಾಗ ಏನು ಗತಿ? ಎಂದು ಆಕ್ಷೇಪ

तत्वप्रकाशिका – यदुक्तं विचित्रशक्तित्वानेश्वरे विरोध इति तदसत् । सा विचित्रशक्तिर्यदाल्यविषया भवति यदा च नश्यति तदा तत्र विरोधनियमादित्याशङ्कां परिइरत्सूत्रमुपन्यस्य व्याचष्टे । सर्वेति ।।

ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿ ಇರುವುದರಿಂದ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪಿದರೆ ಯಾವುದೇ ಕೃತ್ಲ್ಪಪ್ರಸ್ಕಾದಿ ವಿರೋಧಗಳು ಬರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಈ ಹಿಂದೆ ಏನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದರೋ ಇದು ತಪ್ಪು. ಏಕೆಂದರೆ ಈ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಯು ಒಂದು ವೇಳೆ ಅಲ್ಪಮಸ್ತುವನ್ನು ವಿಷಯೀಕರಿಸುವುದಾದಲ್ಲಿ ಅಥವಾ ಸ್ವಲ್ಪ ಸಮಯದ ನಂತರ ನಾಶವಾಗುವುದಾದಲ್ಲಿ ಆಗ ಪುನ: ಅದೇ ಯುಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧವು ನಿಯಮೇನ ಬರುತ್ತದಲ್ಲವೆ? ಈ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು 'ಸರ್ಪೋಪೇಶಾ ಚ ತದ್ದರ್ಶನಾತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಪಠಿಸಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ - ನರ್ತನ, ಗಾನ ಮೊದಲಾದ ಕಳೆಗಳಲ್ಲಿ ವಿಚಿತ್ರಕ್ಕು ಇರುವುದನ್ನು ನಟ ಮೊದಲಾದವರಲ್ಲಿ ನಾವು ಕಾಣುತ್ತೇವೆ. ಅದೇ ನಟರಿಗೆ ಶಾಸ್ತ್ರಾಭ್ಯಾಸದಲ್ಲಿ ಅಂತಹ ವಿಚಿತ್ರಕಕ್ಕೆ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಅರವಾ ಶಾಸ್ತ್ರಾಧ್ಯಾಸದಲ್ಲಿ ಎಚಿತ್ರಕಕ್ಕೆ ಇರುವುದಿಗೆ ನರ್ತನ ಗಾನ ಮೊದಲಾದವುಗಳಲ್ಲಿ ವಿಚಿತ್ರಕಕ್ಕೆ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ವಿಚಿತ್ರಕಕ್ಕೆಯೂ ಕೂಡ ಸ್ವಲ್ಪ ಸಮಯದ ಅನಂತರ ವಾರ್ಧಕ್ಷವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾದಾಗ ನಶಿಸುತ್ತದೆ. ಅದರಂತೆ ಪರಮಾತ್ಯನಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಕೆಲವು ವಿಚಿತ್ರಕಕ್ಕೆಗಳಷ್ಟೇ ಇರುತ್ತವೆ. ಅಥವಾ ಅವನ ವಾರ್ಧಕ್ಕೆದಲ್ಲಿ ನಾಶವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತವೆ ಎಂಬುದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಗಳ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. (ಗುರ್ವರ್ಥದಿಸಿಕಾ)

ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿರುವ ವಿಶೇಷಶಕ್ತಿಯು ಸರ್ವವಿಷಯಕ ಹಾಗೂ ಅನಂತ

तत्वप्रकाशिका – न केवलं सामान्यतो विचित्रशक्तिरीश्वरः किन्तु सर्वेविषये सर्वदा विषमानविचित्रशक्तिः । यतः 'सर्वैर्युका' इति श्रुतौ तयोक्तमिति भावः । सर्वैः सर्वेविषयाभिः । अजस्रशक्तिं नित्यशक्तिम् । श्रुत्यनुसारेण स्नीलिङ्गप्रयोगः ॥

ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಸಾಮಾನ್ಯವಾದ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿ ಇದೆ ಎಂದಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲ. ಮತ್ತೇನೆಂದರೆ ಆ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಯು ಸರ್ವವಜಿಯಕವಾಗಿದೆ. ಹಾಗೂ ಸರ್ವದಾ ವಿಧ್ಯಮನವಾಗಿದೆ ಎಂದೇ ಹೇಳುತ್ತೇನೆ. ವಿಕೆಂದರೆ 'ಸರ್ವ್ನೇಯ್ಸ್ಕ್ಸ್ ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಯು ಈಶ್ವರನ ವಿಚಿತ್ರ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಸಕಲವಿಷಯಕವೆಂದು ಎಂದೂ ನಾಶವಿಲ್ಲವೆಂದು ಸಮರ್ಥನ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಈ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರುವ 'ಸರ್ವ್ಯ್,' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಸಕಲವಸ್ತುವಿಷಯಕವಾಗಿದೆ ಎಂದರ್ಥ. 'ಅಜ್ಸಾಶಕ್ರಂ' ಎಂಬ ಶೇಶ್ವಕ್ಕೆ ನಿತ್ಯವಾದ ಶಕ್ತಿಯುಳ್ಳವನು ಎಂದರ್ಥ್, 'ಶುತ್ರಿಗೆ ಅನುಸಾರಿಯಾಗಿ 'ಸರ್ವ್ಯ್ಯಾಪಿಡಾದ' ತಿಂದುಕ್ಕೆ ಕುರುತ್ತವನು ಎಂದರ್ಥ್, 'ಶುತ್ರಿಗೆ ಅನುಸಾರಿಯಾಗಿ 'ಸರ್ವ್ಯೋಪೇತಾ' ಎಂಬ ಸ್ಥೀಲಿಂಗಪ್ರಯೋಗವನ್ನು ಸೂತ್ರಕಾರರು ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

ಎವರಣೆ - ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ 'ಸರ್ವೈ' ಎಂದು ಸ್ಥೀಲಿಂಗಪ್ರಯೋಗವನ್ನು ಮಾಡಿರುವುದರಿಂದ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ 'ಸರ್ವೈ' ವಿಷಯಾಭೀ' ಎಂದು ಸ್ಥೀಲಿಂಗವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸುವ ಮೂಲಕ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ಆಶ್ಚನಿ' ಎಂಬ ಪರವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸುವುದರಿಂದ ಅಪ್ಪಶ್ಚುವು ಪುಲ್ಲಿಂಗವಾದ್ದರಿಂದ ಇಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ 'ಸರ್ವೋಪಣಿತ್ವ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಪ್ರಲ್ನಿಂಗವನ್ನೇ ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಬೇಕಿತ್ತು. ಆದರೆ "ಸರ್ವೋಯಾಕ್ರ ಹಕ್ಕಿಬ್ಬರ್ವವರಾನ" ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರುವ ಶಕ್ತಿಶಬ್ಬವು ಸ್ಥಿಲಿಂಗದಲ್ಲಿ ಯಾವುದರಿಂದ ಶ್ರುತಿಗೆ ಅನುಸಾರಿಯಾಗಿ 'ಸರ್ವೋಪೇತಾ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಸ್ಥೀಲಿಂಗವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸಿದ್ದಾರೆ. (ಗುರ್ವರ್ಥದೀವಿಕಾ)

#### ಭಾವದೀಪ

### ವ್ಯತ್ತಮದಿಂದ ಭಾಷ್ಯದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

भावदीपः – ॥ सर्वोपेता च तद्दर्शनात् ॥ ३१ ॥ व्युत्क्रमेण भाष्यं व्याकुर्वन् सूत्रार्थमाह – न केवलिमिति ॥ चः समुच्चय इति भावः। प्रकृतोपयोगितां श्रुतेर्दर्शयितुं पदद्वयार्थमाह – सर्वैरिति ॥ आत्मनीतिप्रकृतत्वात् कथं सर्वोपेतेति सूत्रे प्रयोग इत्यत आह – श्रुतीति ॥

ವೃತ್ತಮದಿಂದ ಭಾಷ್ಕವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲು ಸೂತ್ರಾರ್ಥವನ್ನು 'ನ ಕೇವಲಂ' ಇತ್ಯಾದಿ ಟಿಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಚಕಲವ್ತು ಸಮುಚ್ಚಯಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ. ಎನ್ನವ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ 'ನ ಕೇವಲಂ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಪ್ರಿತಿಗೆ ಪ್ರಕೃತೋಪಯೋಗಿತ್ವವನ್ನು ತೋರುಸುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಎರಡು ಪರಗಳ ಅರ್ಥವನ್ನು 'ಸರ್ವೈ:' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 'ಅತ್ಯು:' ಎಂಬುದು ಪಕ್ಷತವಾಗಿರಬೇಕಾದರೆ 'ಸರ್ವೋಪೇಕಾ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿಗೆ ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ?' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿ ಎಂದು ಉತ್ತರಿಸಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ – 'ಕರಣಾಭಾವಾತ್ ಅನುಪಪತ್ರೀ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕವನ್ನು ವಿವರಿಸಲು 'ವಿಕರಣತ್ವಾತ್ ನ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಖಂಡವನ್ನು 'ನ ಈಶ್ವರಸ್ಥ' ಎಂಬುದಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. 'ಇತಿ ಶ್ರುತೇ:' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 'ತದ್ದರ್ಶನಾತ್' ಎಂಟುರು ಇಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಅನುವೃತ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಅಥವಾ ಅದರ ಶಾತ್ರರ್ಯವು ಲಭ್ದಾಮಗುತ್ತದೆಂಬ ದೃಷ್ಟಿಯಂದ 'ಇತಿ ಶ್ರುತೇ:' ಎಂದಿದ್ದಾರೆ. ಮೃತನಾದವನಿಗೆ ಇದು ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆಂಬ ದೃಷ್ಟಿಯಂದ 'ಇತಿ ಶ್ರುತೇ:' ಎಂದಿದ್ದಾರೆ. ಮೃತನಾದವನಿಗೆ ಇದು ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆಂದ ಎಂಬುರು ಅವೃತ್ತಮಾಗುತ್ತದೆ ಅಥವಾ ಅಧ್ಯಾ ಹೃತನಾಗುತ್ತದೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ ನಾಲ್ಕು ವಾಹ್ಯಗಳಗೂ ಉಪಯೋಗವನ್ನು ಹೇಳಲು 'ಅವಾಣವಾದೆ: 'ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕಾವಾಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ. 'ಪ್ರಮಾಣವಿಶೇಷ್ ಎವ' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇಲ್ಲಿ 'ಅವಾಣವಾದೆ: 'ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಹೇಳಿದಂತೆ ತೀಯಬೇಕೆಂದು ಅಭಿವ್ರಾಯ. 'ಅನ್ನ ಭಾವಕವ್ಯಾ ಸ್ವಕ್ತರ್, 'ಎಂಬ ಸುತ್ತದಲ್ಲಿ ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಅವ್ಯಾಕ್ತತ-ವೃತ್ತಕ್ಕಡ್ಡ' ಎಸ್ಟು ಸುತ್ತವೆ ಪ್ರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಅವ್ಯಾಕ್ತತ-ವೃತ್ತಕಷ್ಟ ಪ್ರತ್ಯವನ್ನು ಪ್ರಕ್ಷದುವುದು ಪ್ರಶ್ನಕ್ಕಿ ಪ್ರಮಾರವ್ಯಾ ವಿಗಳು ಪ್ರಕ್ಷದನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ವಿವಿಕ್ಕಿಸಿದ್ದಾರೆ. 'ಅತ:' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕ ಶ್ರೌತತ್ತ ಶಸ್ತಮೂಲತ್ತಾದಿಗಳು ಜೀವನಿಗಿಂತ ಅತಿಶಯವಾಗಿ ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಇರುತ್ತವೆ ಅದ್ದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

# 'ವಿಕರಣಾತ್ವಾತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

# ब्रह्मसूत्रम् – विकरणत्वान्नेति चेत् तदुक्तम् ।।

ಈಶರ್ವದು ಜೀವನಂತೆ ಜಗತ್ ಕರ್ತೃ ಆಗಲಾರ. ವಿಕೆಂದರೆ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಈಶ್ರರವಿಗೆ 'ಅತಾಣಿಕಾಡು' ಎಂಬದಾಗಿ ಹಸ್ತಪಾದಾದಿ ಇಂದ್ರಿಯಗಳೇ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆಯಲ್ಲವೇ? ಎಂದು ಆಕ್ಟೇಷ ಮಾಡಬಾರದು ವಿಕೆಂದರೆ ನಮ್ಮಂತೆ ಜಡನಾದ ಇಂದ್ರಿಯಗಳು ಈಶರ್ವನಿಗೆ ಇಲ್ಲವೆಂದಕ್ಕೆ ಶರ್ತಿತಿಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ಅರ್ಥ -- 'ನ' ಎಂಬ ಪರವನ್ನು ಆವೃತ್ತಿ ಮಡಿಕೊಳ್ಳದೇಕು. ವಿಕರಣಕ್ಕಾರ್ = 'ಅವಾಗವಾರ್ಡೀ ಜವನೋ ಗೃಹೀತಾ ಪತ್ರತ್ವಚಕ್ಕು ಕೃತಿಕೊಳ್ಳಕರ್ಣ: ಸ ಪತ್ರಿ ವರ್ಡಂ ನ ಚತ್ಕ್ಯಾಸರಣ್ಯ ತಮಾತುರಗೈ, ಪುರುಷಂ ಮಹಾತಂತ ॥' ಎಂಬ ಕೃತಿಯಿಂದ ಅತ್ಯರವಗಿ ತಪ್ಪ ವಾದ ಮೊದರದಾದ ಇಂಥಿಯಾಗಳು ಇರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ನಇತಿ ಚೇಶ್: ಅತ್ಯರವಿಗೆ ಜಗತ್ ಕರ್ನೃತ್ವವು ಯುಕ್ರವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಆಕ್ಕೇವ ಮಾಡಬಾರರು ಏಕೆಂದರೆ ತದುಕ್ರಮ್ = 'ನ ತಸ್ಯ ಕಾರ್ಯಂ ಕರಣಂ ಚೆ ವಿದ್ಯತೇ' ಎಂಬ ಕ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಭಗವಂತನಿಗೆ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಿರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಪ್ರಾಕೃತವಾದ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಿರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನೇ ತಿಳಿಯಬೇಕು ಎಂದು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ.

> ॥ ಶ್ರೀವೇದವ್ಯಾಸದೇವರಿಂದ ರಚಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ಬ್ರಹ್ಮಮೀಮಾಂಸಾಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಶಬ್ದಮೂಲತ್ಪಾಧಿಕರಣವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು ॥

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ

ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಇಂದ್ರಿಯಗಳೇ ಇಲ್ಲವಲ್ಲ ?

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –।। विकरणत्वान्नेति चेत् तदुक्तम् ।।५।। न च करणाभावादनुपपत्तिरिति युक्तम् ।

ಅನುವಾದ - ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಕಣ್ಣು, ಕೈ, ಕಾಲು ಮೊದಲಾದ ಇಂದ್ರಿಯಗಳು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅವನು ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಲಾರ ಎಂದು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಬಾರದು.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ವಿಷ್ಣುವಿನ ಜಗತ್ಯಾರಣತ್ವವನ್ನು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಿ ಸಮಾಧಾನ ಹೇಳುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಪಠಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಕರಣಾಭಾವಾತ್ = ಕೈ, ಕಾಲು, ಕಣ್ಣು, ಮೂಗು ಮೊದಲಾದ ಇಂದ್ರಿಯಗಳು ಇಲ್ಲರ ಕಾರಣ, ಅಮಕಪತ್ರಃ = ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಮಾಡುವುದು ಅನುಪಪನ್ನ ಮಾಗುತ್ತದೆ. ಇತಿ = ಹೀಗೆ, ನ ಚ ಯುಕ್ತಮ್ = ಆಕ್ಟೇಪ ಮಾಡಬಾರದು.

> > ಇಂದ್ರಿಯಗಳಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಎಲ್ಲವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ

#### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –

'आपाणिपादो जबनो गृहीता पश्यत्यचक्षुस्स शृणोत्यकर्णः । स बेत्ति बेर्यं न च तस्यास्ति बेत्ता तमाहुरग्र्यं पुरुषं महान्तम् ॥'

(श्वे.३.१९)

# 'न तस्य कार्यं करणं च विचते न तत्समश्राभ्यधिकश्र दृश्यते । पराऽस्य शक्तिर्विविधैव श्रृयते स्वाभाविकी ज्ञानवलक्रिया च ॥'

### (श्वे. ६.८.) इत्यादिश्रुतिभ्यः।

ಅನುವಾದ - ಪರಮಾತ್ಮಮ ಕೈ ಇಲ್ಲದೆ ಹಿಡಿಯುತ್ತಾನೆ. ಕಾಲಿಲ್ಲದೆ ನಡೆಯುತ್ತಾನೆ. ಕಣ್ಣಲ್ಲದೆ ನೋಡುತ್ತಾನೆ, ಕಿವಿಯುಲ್ಲದೆ ಕೇಳುತ್ತಾನೆ. ಯಾವ ಇಂದ್ರಿಯವಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ತಿನಿದಿದ್ದಾನೆ, ಅವನಮ್ಮ ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ತಿಳಿದವರು ಯಾರೂ ಇಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅವನನ್ನು ಆತೃಂತ ಶ್ರೇಷ್ಠನೆಂದು ಜ್ಞಾನಿಜನರು ಕರೆಯುತ್ತಾರೆ.

ಪರಮಾತ್ಯನಿಗೆ ಪ್ರಾಕೃತವಾದ ಕಾರ್ಯಗಳು ಇಂದ್ರಿಯಗಳು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲಿ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಲ್ಲ ಎಂದು ಕರೆಯಲಾಗಿದೆ. ಮತ್ತು ಆವನಿಗೆ ಸಮರು ಅಧಿಕರು ಯಾರೂ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆವನ ಶಕ್ತಿಯು ಅತ್ಯಂತ ಉತ್ಪಷ್ಟವಾಗಿದೆ. ಅವನಲ್ಲಿರುವ ಫ್ಲಾನ ಬಲಕ್ತಿಯೆಗಳೆಲ್ಲವೂ ಸ್ವಾಪಾವಿಕಪಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಪಾವನೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ.

ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಅತಾಣೆತಾವಃ ಕೃಗಳು ಕಾಲುಗಳು ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಜನ್ನೂ, ಗೃಹೀಡಾ = ವೇಗವಾಗಿ ಓಡುತ್ತಾನೆ. ಮತ್ತು ಹಿಡಿಯುತ್ತಾನೆ. ಆರ್ಚ್ಯಾಗು ಇಲ್ಲದವೂದರೂ, ಪಕ್ಷತಿ = ನೋಡುತ್ತಾನೆ. ಆರ್ಕಾ: = ಕಿವಿಗಳಲ್ಲದಿದ್ದರೂ, ಸ: = ಅವನು, ಶ್ಯಕ್ಷೋತಿ = ಕೇಳುತ್ತಾನೆ. ವೇದ್ಯಂ = ತಿಳಿಯಲು ಯೋಗ್ಯವಾದವುಗಳೆಲ್ಲವನ್ನು, ಸ: ಪರಮಾತ್ಮನು, ದೇತ್ತಿಂ = ತಿಳಿದಿರುತ್ತಾನೆ. ತಕ್ಷ = ಅವನನ್ನು, ವೇತ್ತಾ = ತಿಳಿದವನು, ನಚ ಅತ್ತಿ = ಯಾರೂ ಇರುವುದಿಲ್ಲ, ತಂ = ಅವನನ್ನು ಮಹಾತಾರ = ಶ್ರೇಷ್ಠನಾದ, ಪುರಾಹ = ಪುರುಷ ಶಬ್ದವಾಚ್ಯನಾದ, ಅರ್ಥ್ಯಂ ಪುರುಪಠ = ಶ್ರೇಷ್ಠನಾದ, ಪುರುಪಠ = ಪುರುಷ ಶಬ್ದವಾಚ್ಯನಾದ, ಕರ್ಯೂ ಪುರುಪಠ = ಶ್ರೇಷ್ಠನಾದ, ಪುರುಪಠ = ಪ್ರನಿ ಜನರು ಕರೆಯುತ್ತಾರೆ.

ತಸ್ಥ : ಅವನಿಗೆ, ಕಾರ್ಯಂ : ಪ್ರಾಕೃತವಾದ ಕ್ರಿಯೆಯು, ಕರಣಂ : ಇಂದ್ರಿಯಗಳು, ನಚ ವಿದ್ಯತೇ : ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ತತ್ : ಅವನಿಗೆ, ಸರ್ಮ: ಸಮಾದವರು : ಟ ಮತ್ತು, ಅಭ್ಯರಿಣ: ಅಧಿಕರದವರು, ನ ದೃಶ್ಯತೇ : ಕಾಣಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಅಸ್ಥ : ಇವನ. ಶಕ್ತಿ: ಶಕ್ತಿಯು, ವಿವಿಧಾ ಎದ : ಅನೇಕ ವಿಧವಾಗಿ, ಪಠಾ : ಶ್ರೇಷ್ಠವಾಗಿ, ಸಕ್ರಿಯತೇ : ವೇದಗಳಲ್ಲಿ ಕೇಳಿಬರುತ್ತದೆ. ಘಾನಬಲಕ್ರಿಯಾ ಚ = ಇವನ ಜ್ಞಾನ, ಬಲ, ಕ್ರಿಯೇ ಇವುಗಳಲ್ಪವೂ, ಸ್ವಾಭಾವಿಕೀ = ಸ್ವರೂಪಾತಕ್ರವಾಗಿವೆ. ಇತ್ಯಾವಿಶ್ರುತಿಚ್ಛ: = ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಶ್ರುತಿಗಳಿಂದ ಪರಮಾತೃನಲ್ಲಿ ವಿರೋಧವು ಪರಿಹಾರವಾಗುತ್ತದೆ.

ವಿಶೇಷ ಯುಕ್ತಿಗಾಗಿ ಪುನ: ಹೇಳಲಾಗಿದೆ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – 'सर्वोपेता च' इति सामान्यपरिहारेऽपि विशेषुक्तयर्थं पुनराशद्वा ॥५॥

# ।। इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादाचार्यविरचिते

# ब्रह्मसूत्रभाष्ये श्रुतेस्तु शब्दमूलत्वाधिकरणम् ।। ८ ।।

ಅನುವಾದ - 'ಸರ್ವೋಪೇತಾ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ವಿಚಿತ್ರವಾದ ಶಕ್ತಿಯು ಇದೆ ಎಂದು ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಗಿದೆ. ಪುನಃ ಅದೇ ವಿಷಯವನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಏಕೆ ಸಮರ್ಥಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆ ಬರುತ್ತದೆ. ಆದರೆ ಅವಯವಗಳು ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಪರಮಾತ್ಯನಲ್ಲಿ ಕರ್ತೃತ್ರವು ಹೇಗೆ ಬರುತ್ತದೆ ಎಂಬ ವಿಶೇಷವಾದ ಪ್ರಶ್ನೆಯು ಪ್ರಾತ್ರವಾದರೆ ಅದಕ್ಕೆ ವಿವರವಾಗಿ ಉತ್ತರಿಸಲು ಈ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ವಿರೋಧಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ.

ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- 'ಸರ್ವೋಪೇತಾ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲೇ ಬಿತತ್ರವಾದ ಆಶೇಷಕ್ಕೆಯು ಇದೆ ಎಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಪುನಃ 'ವಿಕರಣತ್ತಾತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರವು ವ್ಯರ್ಥವಲ್ಲವೆ ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ - ಸರ್ವೋಪೇತಾ ಚ = ಸರ್ವೋಪೇತಾಚ ತೆರ್ದರ್ಶನಾತ್ ಎಂಬ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ, ಸಾಮಾನ್ಯಪರಿಹಾರೇಪಿ = ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಿದ್ದರೂ, ವಿಶೇಷಯಾತ್ರರ್ಥಮ್ = ವಿಶೇಷವಾದ ಯಾತ್ರಿಯ ತೋರಿಸಲು, ಪುನಃ = ಮತ್ತೆ, ಆಶಂಕಾ = ಆಶಂಕೆಯನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಮಾಡಿರುತ್ತಾರೆ.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮದಾನಂದತೀರ್ಥಭಗವತ್ತಾದಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಕ ದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದದಲ್ಲಿ ಶ್ರುತೇಸ್ತುಶಬ್ದಮೂಲತ್ವಾಧಿಕರಣವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು॥

### ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

ಪರಮಾತ್ಮನು ಕೈ ಇಲ್ಲದೆಯೂ ಹಿಡಿಯುತ್ತಾನೆ, ಕಾಲಿಲ್ಲದೆಯೂ ಓಡುತ್ತಾನೆ

सत्तर्करीपाविकः - प्राकृतदेहेन्द्रियकरणवतामेव कर्तृत्वदर्शनात् करणरिहतस्य चेश्वरस्य कर्तृत्वं न युज्यत इति न वाच्यम् ।

'अपाणिपादो जवनो गृहीता पश्यत्यच्छुः स श्रुणोत्यकर्णः । न तस्य कार्यं करणं च वियते न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यते । परास्य शक्तिर्विविधैव श्रुयते स्वाभाविकी ज्ञानबलक्रिया च ॥'

इत्यादि श्रुत्या प्राकृतदेहेन्द्रियरहितस्य ईश्वरस्य अचिन्त्यशक्तित्वेन तद्व्यापरोक्तेः जगत्कर्तृत्वाविरोघात् ।

ಪ್ರಾಕೃತವಾದ ದೇಹೇಂದ್ರಿಯಾದಿಗಳು ಯಾರಿಗೆ ಇರುತ್ತವೋ, ಅವನಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಕರ್ಕೃತ್ವವಿರುವುದು ರೋಚಿಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ. ಇಂದ್ರಿಯಾದಿಗಳಿಲ್ಲದ ಈಶ್ವರಾಗೆ ಕರ್ಕೃತ್ವವು ಹೇಗೆ ಯುಕ್ತಮಗುತ್ತದೆ ? ಎಂಬುದಾಗಿ ಪ್ರಶ್ನಿಸಬಾರದು. ಏಕೆಂದರೆ ಶ್ವೇತಾಶ್ವತರೋವನಿಷತ್ತಿನಲ್ಲಿ ಪರಮಾತ್ರಾಗಿ ಇಂದ್ರಿಯಾಗಳಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಆಯಾ ಕೆಲಸಗಳನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ.

ಅಪಾಣಪಾದೋ ಜವನೋ ಗೃಹೀತಾ ಪಶ್ಯತ್ಯಚಕ್ಕು ಸ ಪ್ರಣೋತ್ಮಕರ್ಣ: । ಕೈಯಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಹಿಡಿಯುತ್ತಾನೆ, ಕಾಲಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ವೇಗವಾಗಿ ಓಡುತ್ತಾನೆ.

ನ ತಸ್ಯ ಕಾರ್ಯಂ ಕರಣಂ ಚ ವಿದ್ಯತೇ ನ ತತ್ತಮಶ್ಚಾಭ್ಯಧಿಕಶ್ಚ ದೃಶ್ಯತೇ ।

ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಪ್ರಾಕೃತವಾದ ಕ್ರಿಯೆಗಳಾಗಲೀ, ಇಂದ್ರಿಯಗಳಾಗಲೀ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಅವನಿಗೆ ಸಮಾನರು ಯಾರೂ ಇಲ್ಲ. ಅವನಿಂದ ಉತ್ತಮರಾದವರೂ ಕೂಡ ಯಾರೂ ಇಲ್ಲ. ಪರಾಸ್ಯ ಶಕ್ತಿರ್ವಿವಿಧೈವ ತ್ರೂಯತೇ ಸ್ವಾಭಾವಿಕೀ ಜ್ಞಾನಬಲಕ್ರಿಯಾ ಚ ॥

ಪರಮಾತ್ರನ ಶಕ್ತಿಯು ಬಹುಬಗೆಯಾಗಿವೆ. ಇವನ ಜ್ಞಾನ, ಬಲ ಕ್ರಿಯಾ ಮೊದಲಾದ ಶಕ್ರಿಗಳು ಸ್ಕ್ರಾಭಾವಿಕವಾಗಿವೆ. ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಶ್ರುತಿಗಳಿಂದ ಪ್ರಾಕೃತವಾದ ದೇಹೇಂದ್ರಿಯಗಳು ಪರಮಾತೃಾಗಿಲ್ಲ ಎಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತಿದೆ. ಅಚಿಂತ್ಯವಾದ ಶಕ್ರಿಗಳಿರುವುದರಿಂದ ಜಗದ್ವ್ಯಾಪಾರವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಇವುಗಳು ಜಗತ್ ಕರ್ತೃತ್ವಕ್ಕೆ ವಿರುದ್ಧವೂ ಆಗಿರುವುದಿಲ್ಲ.

### ವಿಶೇಷಯುಕ್ತಿಯ ಸಮರ್ಥನೆ

सत्तर्कदीपाविकः - 'सर्वोपेता च' इत्यत्र सामान्यतः सर्वशक्युपेतत्वोक्त्या जवनग्रहणादिशक्तिसिद्धेः 'विकरणत्वात् नेति चेन्न' इत्येतद् चोयपरिहारो भवत्येव । तथापि विकरणस्यापीश्वसस्य विशेषतो जवनग्रहणादि शक्तिफ्रितिपादकभुत्युद्धनार्थं पुनरशङ्ख्य परिहृतम् इत्यदोषः । पुनरिहृतम् इत्यदोषः । पुनरिहृतम् अपिविशेषोपन्यासात् भवत्येव । तदुक्तं 'मानमेय विशेषण पुनरुक्तिनं जायते' इति । तदेतदाइ – विकरणत्वादिति ।।

'ಸರ್ವೋಪೇತಾ ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಪರಮಾತ್ರನಿಗೆ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಸರ್ವಶಕ್ತಿಯದ ಎಂಬದಾಗಿ ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡಿದ್ದಾಗಿದೆ. ಅದ್ದರಿಂದಲೇ ಹಿಡಿಯುವಿಕೆ, ನಡೆಯುವಿಕೆ ಮೊದಲಾದ ಶಕ್ತಿಯು ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಇದರ ಮೇಲೆ ಪರಮಾತ್ರನಿಗೆ ಇಂದ್ರಿಯುಗಳೇ ಇಲ್ಲವೆಂಬ ಅಕಂಕೆಯು ಪ್ರಾಪ್ತಾಗುತ್ತದೆ. ಇದರ ಪಂಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಸೂತ್ರ ಹೊರಟಿದೆ. ಇಂದ್ರಿಯುಗಳಲ್ಲಿದಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಜನನ, ಗ್ರಹಣ ಮೊದಲಾದ ಶಕ್ತಿಯು ಪರಮಾತ್ರನಿಗೆ ಇರುತ್ತದೆಂದು ಶೈನಾಶ್ವತರೋಪನಿಷತ್ತು ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಈ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ತಿಶಸುವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ಸರ್ವೋಪೀತಾ ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಪುನೇ ಆಶಂಕಿಸಿ ಇಲ್ಲಿ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡಿದ್ದಾರೆ. ಅದ್ವಂದ ಪುನರುಕ್ತಿರೋಷಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಲ್ಲ. ಪ್ರಮೇಯವು ಒಂದೇ ಆಗಿದ್ದರೂ ಪ್ರಮಾಣವಿಶೇಷವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಪುನರುಕ್ತಿ ಪರಿಪಾರವಾಗುತ್ತದೆ. ಇದನ್ನೇ 'ಮಾವಮೀಯವಿಶೇಷಣ ಪುನರುಕ್ತಿರ್ಗಣಮಯತೇ' ಪರಿಪಾರವಾಗುತ್ತದೆ. ಇದನ್ನೇ 'ಮಾವಮಾಯತಿಕೆ' ಪರಿಪಾರವಾಗುತ್ತದೆ. 'ಪ್ರಮಾಣವಿಶೇಷ ಹಾಗೂ ಪ್ರಮೇಯವಿಶೇಷಗಳಿಂದ ಪುನರುಕ್ತಿ ಬರುವುದಿಲ್ಲ' ಎಂದು ಇದನ್ನೇ 'ವಿಕರಣತ್ಯಾತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

> ॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಪದ್ಮನಾಭತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿಯಲ್ಲಿ ಶ್ರುತೇಸ್ತುಶಬ್ದಮೂಲತ್ತಾಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು॥

### ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

ಶ್ರೀಹರಿಗೆ ಪ್ರಾಕೃತ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಅಪ್ರಾಕೃತವಾದದ್ದಿದೆ

तत्त्रप्रदीपः – विकरणत्वान्नेति चेत्तदुक्तम् ।। न च चक्षुरादिकरणाभावात् दर्शनादिशच्यनुपपत्तिः इति युक्तम् । 'अपाणिपादः' इत्यादि श्रुतेः । अप्राकृतपाण्यादित्वात् अपाण्यादिर्भेण्यते । 'जवनो गृहीता' इति इति तत्त्रदर्यक्रियावत्त्वकथनात् विलक्षणानाम् अभिनानां चिद्रूपाणां तेषां सद्भावोऽभ्युपेतः । सर्वशक्तित्वसायनेनैव अकरणत्वादिविरोघोऽपि परिहृतः । तथाऽपि विशेषप्रमाणोपन्यासायै पुनराशङ्का ।।

### इति शब्दमूलत्वाधिकरणम् ।

ಚಕ್ಷನ್ನು, ಕ್ರೋತ್ರ ಮೊದಲಾದ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ದರ್ಶನಾದಿಶಕ್ರಿಗಳು ಅನುಪಪನ್ನವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬ ಆಕ್ಷೇಪವು ತಪ್ಪು, 'ಅಪಾಣಿಪಾದ', 'ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಪ್ರಾಕೃತವಾದ ಇಂದ್ರಿಯಗಳು ಪರಮಾತ್ಮನಿಗಿರುವುದಿಲ್ಲ, 'ಅಪ್ರಾಕೃತವಾದ ಕೈ ಮೊದಲಾದ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಿವೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ, 'ಜವನೋ ಗೃಹೀತಾ' ಎಂಬುದಾಗಿ ನಡೆಯುವಿಕೆ, ಹಿಡಿಯುವಿಕೆ ಮೊದಲಾದ ಕ್ರಿಯೆಗಳನ್ನು ಹೇಳಿರುವುದರಿಂದ ಜೀಡರುಗಳಲ್ಲಿರುವ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಿಗಿಂತ ವಿಲಕ್ಷಣವಾದ ಇಂದ್ರಿಯಗಳು ಪರಮಾತ್ಮನಿಗಿವೆ. ಮತ್ತು ಆ ಇಂದ್ರಿಯಗಳು ಅವನ ಸ್ಥರೂಪಕ್ಕಿಂತ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿವೆ. ಚಿದ್ರೂಪವಾಗಿವೆ ಎಂಬುದು ಶ್ರುತಿಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಹೀಗೆ ಪರಮಾತ್ಪನಿಗೆ ಸರ್ವಶಕ್ತಿತ್ವವನ್ನು ಸಾಧನೆ ಮಾಡಿದ್ದರಿಂದ ಇಂದ್ರಿಯಗಳೇ ಇಲ್ಲವೆಂಬ ವಿರೋಧವನ್ನೂ ಕೂಡ ಪರಿಹರಿಸಿದಂತಾಯಿತು. 'ಸರ್ವೋಪೇತಾ ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಈ ವಿಷಯವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಅದೇ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ವಿಶೇಷ ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ನೀಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಪುನಃ ಇಲ್ಲಿ ಆಶಂಕಿಸಲಾಗಿದೆ.

> ॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀತ್ರಿವಿಕ್ರಮಪಂಡಿತಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ತತ್ವಪ್ರದೀಪದಲ್ಲಿ ಪ್ರತೇಸ್ತುಶಬ್ದಮೂಲತ್ವಾಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಯಿತು ॥

#### ತತ್ರಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಕೈಕಾಲಿಲ್ಲದ ವಿಷ್ಣು ಹೇಗೆ ಕರ್ತೃವಾಗುತ್ತಾನೆ?

#### तत्वप्रकाशिका -

विष्णोर्जगत्कर्तृत्वमाक्षिप्य समादथत्सूत्रमुपन्यस्य व्याचष्टे – विकरणत्वादिति।। नेश्वरस्य कर्तृत्वं युक्तम् । 'अचशुः श्रोत्रं तदपाणिपादम्' इति श्रुतेस्तस्य इस्तादिकरणशृन्यत्वात् । न हि इस्तादिवरिहणो मृतस्य कर्तृत्विमिति न मन्तव्यम्।

ವಿಷ್ಣುವಿನಲ್ಲಿರುವ ಜಗತ್ ಕರ್ತೃತ್ವಲಕ್ಷಣವನ್ನು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಿ ಸಮಾಧಾನ ಮಾಡುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು 'ವಿಕರಣತ್ವಾತ್ ಇತಿ ಚೇತ್' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಪಠಿಸಿ ಭಾಷ್ಕಕಾರರು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಕರ್ತೃತ್ವವೇ ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. 'ಅಚಕ್ಷು: ಶ್ರೋಡ್ರಂ ತದವಾಣವಾದಮ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಚಕ್ಷುಸ್ತು, ಶ್ರೋತ್ರ, ಹಸ್ತ ಮೊದಲಾದ ಇಂದ್ರಿಯಗಳೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಕೈ ಮೊದಲಾದ ಇಂದ್ರಿಯಗಳೇ ಇಲ್ಲದ ಮೃತನಾದ ವ್ಯಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಕರ್ತೃತ್ವ ಇರುವುದಿಲ್ಲವೆಂಬುದನ್ನು ನಾವು ಕಂಡಿದ್ದೇವೆ. ಇಷ್ಟು ಆಕ್ಷೇಪ. ಎವರಣೆ - 'ವಿಕರಣಶ್ವಾತ್' ಇತ್ತಾರಿ ಸೂತ್ರದ ಆಕ್ಷೀಪಭಾಗವನ್ನು 'ನ ಈಶ್ವರಣ್ಯ' ಎಂಬ ಟಣೆಯಿಂದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾಸ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಕೈ ತಾಲು ಮೊದಲಾದ ಇಂದ್ರಿಯಗಳು ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಬರಬಹುದಲ್ಲವೆ? ಎಂಬ ಪ್ರಕ್ಷೆಗೆ 'ನಹಿ' ಇತ್ತಾರಿ ಟೀಕಾವಾಕ್ಯದಿಂದ ಉತ್ತರಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. (ತತ್ತಸುದೋರಿಸಿ)

ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಪ್ರಾಕೃತವಾದ ಅವಯವಗಳಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಷ್ಟೇ ಶ್ರುತಿಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯ

तत्वप्रकाशिका — 'अपाणिपादम्' इति श्रुतौ पाण्यादिवरिहणोऽपि इरेग्र्रेहणादिकमुक्त्वा 'न तस्य कार्यम्' इति पाण्यादिरिहतत्वस्य प्राकृतविषयत्वेन सर्वोत्तमत्वेन परमशक्तितत्वेन चोपापादितत्वादिति आवः ।

'ಅಪಾಣಿಪಾದಂ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಭಗವಂತನಿಗೆ ಕೈ ಮೊದಲಾದ ಅವಯವಗಳು ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಎಲ್ಲವನ್ನು ಸ್ವೀಕರಿಸುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. 'ನ ತಸ್ಮ ಕಾರ್ಯರ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಕೈ ಮೊದಲಾದ ಅವಯವಗಳಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಪ್ರಾಕೃತವಾದ ಅವಯವಗಳಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಪರಮಾತ್ರಮ ಸರ್ವೋತ್ರಮವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಪರ್ವತಿಶಾಲಿಯಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಪ್ರಾಕೃತವಾದ ಅವಯಗಳಿಲ್ಲದವನೆಂದೇ ಅರ್ಥೈಸಬೇಕೆಂದು ಉಪಭಾವನೆ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ.

ವಿವರಣೆ - 'ಅವಾಣವಾದೋ ಜವನೋ ಗೃಹೀಡಾ' ಎಂಬ ಶೈಡಾಶ್ವಶರ ಉಪನಿಷತ್ತು ವಿಜ್ಞುನಿಗೆ ಬಾಗೆ, ಪಾದೆ ಮೊದಲಾದ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಿದೆ. ಆದರೆ ಅದೇ ಉಪನಿಷತ್ರಿನಲ್ಲಿ ಮತ್ತೊಂದು ಕಡೆ ಪ್ರಾಕೃತವಾದ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಮತ್ತು ಪ್ರಾಕೃತವಾದ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಲ್ಲ ಎಷ್ಟಲು ಸರ್ವೋತ್ರಮತ್ತ ಪರಮತಕ್ಕಿಮತ್ವವನ್ನು ಅಸಾಧಾರಣಧರ್ಮವನ್ನಾಗಿ ಆ ಶ್ರತ್ರಿಯು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ.

ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಈ ಸೂತ್ರವು ಗತಾರ್ಥವಲ್ಲ

तत्वप्रकाशिका – ननु पूर्वसूत्र एव विचित्राशेषशक्तिवलेन निस्त्रलविरोधानां परिहृतत्वात् कथमेतच्छङ्कावकाश इत्यत आह – सर्वेति ।। ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿಯೇ ವಿಚಿತ್ರವಾದ ಅನಂತಶಕ್ತಿಯು ಪರಮಾತ್ಮನಿಗಿದೆ. ಇದರ ಬಲದಿಂದ ಸಕಲ ವಿರೋಧಗಳನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಿದ್ದಾಯಿತಲ್ಲವೆ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಸರ್ವೋಪೇತಾ ಚ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ - ವಿಚಿತ್ರವಾದ ಆನಂತಕಕ್ಕಿಯು ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಇರುವುದರಿಂದ ಹಸ್ತವಾದಾದಿ ಅವಯವಗಳು ಇಲ್ಲವೆಂಬ ವಿರೋಧವನ್ನು ಕೂಡ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಿಂದಲೇ ಪರಿಹರಿಸಿದ್ದಾಯಿತು. ಪ್ರವಃ ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲೂ ಅದೇ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ಏಕೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದೀರಿ? ಎಂಬುದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಕಾರರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

#### ವಿಶೇಷವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಸೂತ್ರವು ಸಾರ್ಥಕ

तत्वप्रकाशिका – सामान्यतः सर्वविरोधानां परिहृतत्वेऽपि विशेषतोऽस्यैव चोषस्य परिहृत्त्यय युक्तिनुभुत्सया पुनः शङ्केत्याशयः । विशेषयुक्तिस्तु प्राकृतशरीराभावेऽपि चिदानन्दाधात्मकविग्रहृत्वादिः प्रमाणविशेष एव वा । अतो विष्णोर्जगत्कारणत्वे विरोधाभावायुक्तं लक्षणसुत्रमिति सिद्धम् ।। ३२ ।।

ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಸಕಲ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಿದ್ದಾಯಿತು. ಆದರೆ ವಿಶೇಷವಿರೋಧವನ್ನು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಿ ಮತ್ತೊಂದು ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ತಿಳಿಸುವ ಅಪೇಕ್ಷೆಯಿಂದ ಪುನಃ ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಆಶಂತೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆಂಬುದು ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಆ ವಿಶೇಷಯುಕ್ತಿಯು 'ಪ್ರಾಕೃತ' ಶರೀರ ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಚಿದಾನಂದಾತ್ರಕ್ತವಾದ ಶರೀರ ಇರುವಿಕೆಯು' ಅಥವಾ 'ಪ್ರಮಾಣವಿಶೇಷ' ಇರುವುದು' ಆಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಜಗತ್ ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪಿದರೆ ಯಾವುದೇ ವಿರೋಧವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗಾಗಿ ಲಕ್ಷಣಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ಜಗಜ್ಜವಾಧಿಕಾರಣತ್ವವು ವಿಷ್ಣುವಿನ ಅಸಾಧಾರಣ ಲಕ್ಷಣವೆಂದು ಸೀವ್ರವಾಗುತ್ತದೆ.

ವಿವರಣೆ – ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಸಾಮಾನ್ಯವಿಷಯಕವಾದ ಪ್ರಮಾಣಗಳನ್ನು ಆಶ್ರಯಿಸಿ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿಯೇ ಸಕಲ ಅನುಪಪತ್ರಿಪರಿಹಾರವನ್ನು ಹೇಳಲಾಯಿತು. ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ವಿಶೇಷವಿಷಯಕವಾದ ಅನುಪಪತ್ರಿಯನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪುನರುತ್ತಿದೋಷವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. (ವಾಕ್ಕಾರ್ಥಮಾಕ್ರಾವಳಿ)

ಪ್ರಥಮಸೂತ್ರವು ಕೃತ್ವಪ್ರಸಣ್ಣದಿರೋಷಗಳನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲು ಲೋಡಿಮಿರದ್ದವಾದ ಭರ್ಮಗಳು ವಿಷ್ಣುನನಲ್ಲಿ ಅವಿರುದ್ದವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಶ್ರುತಿ ಹಾಗೂ ಹುತ್ತಿಗಳನ್ನು ಹೇಳಿತು. ದ್ವಿತೀಯಸೂತ್ರವು ಯುಕ್ತಿಯಿನಿಂದರೆ ಪರಿಹಾರವಾಗಿ ವಿಶ್ವಕ್ರಿತಿಯಿಂದ ಮತ್ತೊಂದರು ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ತೆಳಿಸಿತು. ಕೃತೀಯಸೂತ್ರವು ವಿಚಿತ್ರಕ್ಕಿಯಿಂದ ಯುಕ್ತಿಯಿಂದರೆ ಜೀವರಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಯುಕ್ತಿಯಿಂದರು ಪರಹಾರವಾಗಲಿ ? ಎಂಬ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ಪರಹರಿಸಿತು. ಚಿತುರ್ಥಸೂತ್ರವು ಕಕ್ಷಿಗೆ ಸರ್ವದಿಷಯಕತ್ತವನ್ನು ಹಾಗೂ ನಿಷ್ಪತ್ರವನ್ನು ಪ್ರಮಾಣಬದ್ಧವಾಗಿ ಸಮರ್ಥಿಸಿತು. ಐದನೆಯ ಸೂತ್ರವು ಅವಯವಗಳೇ ಇಲ್ಲದ ಪರಮಾತ್ರಮ ಹೇಗೆ ಜನುಕ್ಕಳಪ್ಪವಾಗುತ್ತಾನೆ? ಎಂಬ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ಪರಹರಿಸಿತು. ಹೀಗೆ ಬರು ಸೂತ್ರಗಳು ಕ್ರಮಬದ್ಧವಾಗಿ ಈಶ್ರರನೆಗೆ ಜಗತ್ಗಳನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಿತು. ಹೀಗೆ ಬರು ಸೂತ್ರಗಳು ಕ್ರಮಬದ್ಧವಾಗಿ ಈಶ್ರರನೆಗೆ ಜಗತ್ಗಳನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿವೆ. (ಭಾವರೋಧ, ವಾಕ್ಕಾರ್ಥಮಾದ್ರಂ, ತತ್ರಸುಬೋಧಿನೀ)

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮಜ್ಜಯತೀರ್ಥಮುನಿಗಳಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಶ್ರುತೇಸ್ಕುಶಬ್ದಮೂಲತ್ವಾಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಯಿತು॥

॥ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣಾರ್ಪಣಮಸ್ತು ॥

#### ಭಾವದೀಪ

ತದ್ದರ್ಶನಾತ್ ಎಂಬುದು ಅನುವೃತ್ತವಾಗಿದೆ. ನಞ್ ಎಂಬುದು ಆವೃತ್ತವಾಗಿದೆ.

भावदीप: - ॥ विकरणत्वा० ॥ ३२॥ करणाभावादनुपपितिरिति भाष्यं विवृण्वन् विकरणत्वात्रेति सूत्रखण्डार्थमाह - नेश्वरस्येति ॥ इति श्रुतेरिति ॥ तह्र्शनादित्यनुवृत्ति वा तात्पर्यलब्धतां वा मत्वैवमुक्तम्। मृतस्य त्यक्तदेहस्य न च युक्तमित्यस्यार्थो न मन्तव्यमिति। सूत्रे नञः आवृत्तिर्वा अध्याहारो वेति भावः।

'ಕರಣಾಭಾವಾರನುವಸತ್ತಿ', ಎಂಬ ಭಾಷ್ಟವನ್ನು ವಿವರಿಸಲು 'ನ ಈಶ್ವರಸ್ಥ' ಇತ್ತಾರಿ ಟೀಣವಾಕ್ಕವು ಹೊರಟದೆ. ಜೊತೆಯಲ್ಲಿ 'ಎಕರಣತ್ತಾನ್ನ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗಕ್ಕೆ ಕೂಡ ವ್ಯಾಖ್ಯವನನ್ನು ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. 'ಇತಿ ಶ್ರುತೇ:' ಎಂಬುದಾಗಿ ಟೀಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದು 'ತರ್ದರ್ಶನಾತ್' ಎಂಬ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರಭಾಗವನ್ನು ಅನುವೃತ್ತಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಅಥವಾ ಆರರ ತಾತ್ರರ್ಯದಿಂದ ಲಭ್ಯವಾರ ಪ್ರಮುಣುವನ್ನು ಎವಕ್ಕಿಸಿ ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಯಾರು ಮೃತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಎಂಬುದರ ಆರ್ಥವನ್ನು 'ಪರಿತ್ಯಾಗ ಮಾಡಿದ್ದಾನೋ ಅಂತಹವನಲ್ಲಿ ಕರ್ನೃತ್ವನ ಯುತ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಎಂಬುದರ ಅರ್ಥವನ್ನು 'ನ ಮಂತವ್ರಮ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಟೀಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ನಷ್ ಎಂಬುದನ್ನು ಅಧ್ಯಕ್ಷಿಮಾಡಬೇಕು. ಅಥವಾ ಅಧ್ಯಕ್ಷಾಮ ಮಾಡಬೇಕು ಎಂದು ಟೀಣೆಯ ಈ ಪಂಕ್ತಿಯಿಂದ ಸಹಘಾಗುತ್ತದೆ.

ವಿವರಣೆ – 'ಸರ್ವೋಪೀತಾ ಚ ತರ್ದ್ದೇವತ್' ಎಂಬ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ತರ್ದ್ದರ್ಶವತ್' ಎಂಬ ಪದರಿಂದ ಅನೇಕ ಶ್ರುತಿಗಳ ಆಧಾರವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅದನ್ನೇ ಈ ಸೂತ್ರದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಭಾಗದಲ್ಲಿ ಅನುವೃತ್ತಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡಾಗ ಪರಮಾತ್ರನಿಗೆ ಚಕ್ಕುರಾದಿ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಿಲ್ಲ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಶ್ರುತಿಪ್ರಮಾಣವಿದೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ 'ವಿಕರಣತ್ರಾತ್' ಎಂಬ ಹೇಳುವಿನ ಜೊತೆ 'ತರ್ವ್ವಕ್ಷಾತ್' ಎಂಬುದನ್ನೂ ಕೂಡ ವಿವಕ್ತಿಸಿದಾಗ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಮತ್ತಷ್ಟು ಬಲಿಪ್ರವಾಗುತ್ತದೆಯ ಇಲ್ಲಿ ತಿಳಿಯಬೇಕು.

ಮತ್ತು 'ನ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಒಂದೇ ನಞ್ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಕಾಣಿಸುತ್ತದೆ. ಎರಡು ನಞ್ ಗಳನ್ನು ಇಟ್ಟುಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಆಗ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಿಲ್ಲದ ವೃಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಕತ್ಯಕತ್ತವಿರುವುದು ಕಾಣಿಸುತ್ತಿಲ್ಲ; ಪರಮಾತೃನಿಗೂ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಿಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಕರ್ಕೃತ್ವವಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವು ಸೂತ್ರದಿಂದ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗುತ್ತದೆ. ಮತ್ತೊಂದು ನೆಸ್ ಈ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತದೆ.

भावदीपः - भाष्योक्तवाक्यचतुष्टयस्याप्युपयोगमाह - अपाणिपाद इतीति ।। प्रमाणविशेष एवेति ।। विशेषयुक्तिशब्दार्थं इति शेषः। अपाणिपाद इत्याद्युक्तरूप इति भावः। अन्यभावव्यावृत्तेश्चेत्यप्राकृतविग्रहस्योक्तत्वाशयेन द्वितीयपक्षोक्तिः॥ अत इति ।। श्रीतत्वशब्दमूलत्वादेर्जीवादितशयस्य भावादित्यर्थः॥ ३२ ॥

ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ 'ಅಪಾಣವಾದ:' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ನಾಕು ವಾಕ್ಯಗಳನ್ನು ಕೂಡ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಇದರ ಉಪಯೋಗವನ್ನು ಅಪಾಣವಾದಂ' ಎಂಬದಾಗಿ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ತೋರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಇದ್ದು ಇದ್ದು ಇದ್ದಿ 'ವಿಶೇಷಯಾತ್ರೀಟ್ರಾರ್ಡ್: ಎಂಬದನ್ನು ಶೇಷ್ಠೂರರಣ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳದೇಕು. 'ಅವಾಣವಾದ: 'ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಹೇಳದಂತೆ ಎಂದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾರ್. 'ಅವ್ಯಭಾವವ್ಯಾವೃಕ್ವೇಶ್ಟ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಅವ್ಯಾಕ್ಟಳಕರೀರವನ್ನು ಪರಮಾತ್ರನಿಗೆ ಹೇಳಿರುವುದರಿಂದ ಎರಡನೇ ಪಕ್ಷವನ್ನು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಅತಃ ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ತ್ಯುತಿಸಿದ್ದಕ್ಕೆ, ಶೀಮ್ರಾರ್ಯತ್ರಿಸಿದ್ದಕ್ಕೆ, ಶೀಮ್ರಾರ್ಯತ್ರಿಸಿದ್ದಕ್ಕೆ, ಜೀವಾದತಿಕೆಯ ಮೊದಲಾದವುಗಳು ವಿಷ್ಣುವನಲ್ಲಿ ಉಪವಸ್ಥವಾಗುವುದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ.

ವಿವರಣೆ - ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಶ್ವೇಶಾಶ್ವರತರೋಪನಿಪತ್ರನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡುವಾಗ 'ಅವಾಣಿಪಾರ: ಜನನೋ ಗೃಹೀತಾ ಪತ್ರತ್ವಚಟ್ಟು ಸ ತ್ರುಣೋಡ್ಯಕರ್ಣ: ಸವೇತ್ರಪೇದ್ಧ ನ ನ ಚ ತಸ್ಸಾಸ್ತಿ ವೇತ್ರಾ ತಮಾತುರಗ್ರಂ ಪುರುಷಂ ಮಹಾಂತಮ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ನಾಲ್ಕ ವಾದಗಳನ್ನೂ ಕೂಡ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ್ದರೆ. ಮಾರ್ವತವಾಗಿ ಪರಮಾತ್ರಗಿ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಲ್ಲ ಎಂದು ತೋರಿಸಲು ಒಂದು ಪಾದ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ್ದರೆ ಸಾಕಿತ್ತು? ಈ ಪ್ರಕ್ಷಿಗೆ 'ಅವಾಣಿಪಾದಂ' ಎಂಬ ಚೀತಾವಾತ್ಯದಿಂದ ಉಲ್ಲೇಖಿ ಮಾಡಿದ್ದರೆ ಸಾಕಿತ್ತು? ಈ ಪ್ರಕ್ಷಿಗೆ 'ಅವಾಣಿಪಾದಂ' ಎಂಬ ಜೀತಾವಾತ್ಯದಿಂದ ಉಲ್ಲೇಖಿ ಮಾಡಿದ್ದಲ್ಲಿ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಲ್ಲವಿದ್ದರೂ ಜವನೋ ಗೃಹೀತಾ' ಎಂದಷ್ಟೇ ತ್ರುತಿಯನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಪೂಡಿ ಪೂರೈಸುತ್ತಾನೆ ಎಂಬರ್ಥವೇ. ತಿರಯುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ, ಈ ಅರ್ಥವನ್ನು ತಿರಸುವನ್ನು ಮಡಿ ಪೂರೈಸುತ್ತಾನೆ ಎಂಬರ್ಥವೇ. ತಿರಯುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ, ಈ ಅರ್ಥವನ್ನು ತಿರಸುವನ್ನು ಯತ್ತಿಗಳು ಮಾಡಿದ್ದರಿಂದ ಮುಂದ 'ನ ತಸ್ಕ ಕಾರ್ಯಂ ಕರಣಂ ಚ ವಿದ್ಯತೇ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲು ಸುಲಭವಾಗುತ್ತದ. ಆದ್ದರಿಂದ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ ಸಂಪೂರ್ಣತ್ರುತಿಯು ಸಾರ್ಥಕವಾಗಿದೆ.

ಭಾಷ್ಕರಲ್ಲಿ 'ವಿಶೇಷಯುತ್ತರ್ಥಂ ಪುನರಾಶಂಕಾ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ವಿಶೇಷರಕ್ಷೇಪ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ವಿಶೇಷಯುಕ್ತಿಗಳನ್ನು ಹೋರಸಲು ಸೂತ್ರವು ಪುನಃ ಆಕ್ಟೇಪ ಮಾಡಿದ ಎಂದು ಇದರ ಅರ್ಥ. ಇದನ್ನು ಟೀಡೆಯಲ್ಲಿ 'ವಿಶೇಷಯುಕ್ತಿನ್ತು' ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಕರಿಂದ ಪ್ರಾಮ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ಪ್ರಮಾಣವಿಶೇಷ ಏವ ವಾ' ಎಂಬುದರ ಅನಂತರ 'ವಿಶೇಷಯುಕ್ತಿತ್ತುರ್ಥಃ' ಎಂಬುದನ್ನು ಶೇಷಪೂರಕ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಈಗಾಗಲೇ ಉಲ್ಬೇಖ ಮಾಡಿದ 'ಅಪಾಣವಾದಃ ಜವನೋ ಗೃಹೀಕಾ' ಎಂಬುದೇ ಆ ವಿಶೇಷಯುಕ್ತಿಯಾಗಿದೆ. ಇದರ ಸಮರ್ಥನೆಗಾಗಿ ಈ ಸೂತ್ರ ಹೊರಟದ್ದು ಸಾರ್ಥಕ.

ಟೀಕಾವಾಕ್ಕದಲ್ಲಿ 'ಆವ್ರಾಕ್ಷಕವಿಗ್ರಹವುಳ್ಳವನಾಗಿದ್ದಾನೆ' ಎಂಬುದು ಮೊದಲನೆ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಈ 'ಅವಾಣಿವಾದ' ಎಂಬ ಪ್ರಮಾಣವಿಶೇಷವನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡುವುದು ಎರಡನೆ ಯುಕ್ತಿಯಾಗಿದೆಯೆಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ವಾಸ್ತವೀವಾಗಿ 'ಅವ್ಯಭಾವವ್ಯಾವುಕ್ವೇಶ್ಟೆ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲೇ ಅಪ್ರಾಕ್ಷಕವಿಗ್ರಹವುಳ್ಯವನಾಗಿದ್ದಾನೆಂದ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಈ ಸೂತ್ರಕ್ಷ ಹೆಚ್ಚಿನ ಸಾರ್ಥಕ್ಷವು ಸಿದ್ಧಿಯಾಗಲು 'ಅವಾಣಿವಾದಿ: ಜವನೋ ಗೈಹೀತಾ' ಎಂಬ ಪ್ರಮಾಣವಿಶೇಷದ ಉಲ್ಲೇಖವು ಕಾರಣವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಟೀಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದುತ್ತಾರೆ. ಸಂಪೂರ್ಣ ಅಧಿಕರಣದ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು 'ಆತಃ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ಟೀಣೆಯಲ್ಲಿ ಸಂಗ್ರಹಿಸಿದ್ದಾರೆ.

# ್ಷ್ ಭಾವದೀಪದ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯ<sub>ಕ</sub>

- \* 'ವಿಕರಣತ್ವಾತ್' ನೇತಿ ಚೇತ್ರರುಕ್ತಮ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ತದ್ದರ್ಶನಾತ್' ಎಂಬುರನ್ನು ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಅನುವೃತ್ತಿ ಮಾಡಬೇಕು. ಆಗ 'ತದ್ದರ್ಶನಾತ್ ವಿಕರಣತ್ಕಾತ್ ನ' ಎಂಬುದು ಸೂತ್ರದ ಅಭಿಪ್ರಾಯವಾಗುತ್ತದೆ. ಜೊತೆಯಲ್ಲಿ 'ನ' ಎಂಬುದನ್ನು ಆವೃತ್ತಿಮಾಡಬೇಕು. ಹೀಗೆ ಬೇರೆ ಯಾವುದೇ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನದಿಂದ ಸ್ವಕ್ತವಾಗಿ ತಿಳಿಯದ ಅಪೂರ್ವವಾದ ಸೂತ್ರಾರ್ಥವನ್ನು ತಿಳಿಸಿದ್ದಾರೆ.
- 'ಆಪಾಣಿಪಾದ: ಜವನ: ಗೃಹೀತಾ' ಎಂಬ ಶೈೇತಾಶೃತರೋಪನಿಷತ್ತಿನ ಸಂಪೂರ್ಣ ಮಂತ್ರವನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ್ದಕ್ಕೆ ಸರಿಯಾದ ಕಾರಣವನ್ನು ನೀಡಿದ್ದಾರೆ.
- ಪರಮಾತ್ಮನು ಅಪ್ರಾಕೃತವಿಗ್ರಹನಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ತಿಳಿಸುವುದು ಈ ಸೂತ್ರದ ವಿಶೇಷಯುಕ್ತಿ ಮತ್ತೊಂದು ಪ್ರಮಾಣವಿಶೇಷದ ಉಲ್ಲೇಖ. ಅದಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಸೂತ್ರ ಸಾರ್ಥಕ ಎಂಬುದನ್ನು ಮನದಟ್ಟು ಮಾಡಿಸಿದ್ದಾರೆ.
  - ॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮದ್ರರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಭಾವದೀಪದ ಶ್ರುತೇಸ್ತು ಶಮ್ದಮೂಲತ್ವಾಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡ ಅನುವಾದವು ಮುಗಿಯಿತು॥
    - ॥ ಶ್ರೀ ಮಧ್ವೇಶಾರ್ಪಣಮಸ್ತು ॥

#### ।। श्रीजानकीवदनाम्भोजराजहंसाय रामचन्द्राय नमः ।।

।। श्री गुरुभ्यो नमः ।।

श्री राघवेन्द्रतीर्यविरचिता

## तन्त्रदीपिका

शब्दमूलत्वाधिकरणम् (२।१।८)

'ಶ್ರುತೇಸ್ತು ಶಬ್ದಮೂಲತ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ಅರ್ಥ

।। श्रुतेस्तु शब्दम्ळत्वात् ।।२-१-१८।।

अत्रानन्तांशस्यापीशस्यैकदेशेन व्यापारे अणीयस्त्वादित्युक्तस्य महीयस्त्वादौ व्याघातपर्यवसायिप्रबलयुक्त्यविरोध उच्यते । तुरेव । जीवाद्विशेषे वा । नेश्वरकर्तृत्वेन कृत्स्रप्रसत्त्यादियुक्तिविरोध इति प्रकृतं लभ्यते । ''योऽसौ विरुद्धशेऽविरुद्धो मनुरमनुः'' इत्यादिना लोकविरुद्ध-धर्माणामीशेऽविरुद्धत्वश्रवणादेव ।

ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಅನಂತ ಅಂಶಗಳಿವೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಎಕದೇಶದಲ್ಲಿ ಕ್ರಿಯೆಯು ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು ಹೇಳುವುದಾದರೆ, ಅಣುತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪಬೇಕಾದೀತು. ಅಣುತ್ವವಿರುವ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಮಹತ್ವವನ್ನು ಹೇಳದರೆ ವ್ಯಾಘಾತರೋಷವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ವ್ಯಾಘಾತವರ್ಯವನಾಯ ಆಗಿರುವುದರಿಂದ ಯುಕ್ತಿಯು ಅತ್ಯಂತ ಬಲಿಷ್ಟವಾಗಿದೆ. ಇಂಥ ಪ್ರಬಲ ಯುಕ್ತಿಯು ಎರೋಧವನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪರಿಹರಿಸಲಾಗಿದೆ.

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ತು' ಎಂಬ ಶಬ್ದವು 'ಎಎ' ಎಂಬುದರ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ. ಅಥವು ಈಶ್ವರನು ಜೀವನಿಗಿಂತ ವಿಲಕ್ಷಣಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಸೂಚಿಸುತ್ತಿದೆ. ಈಶ್ವರವಿಗೆ ಕತ್ಯಕೃತ್ವನನ್ನು ಒಪ್ಪಿದರೆ ಕೃತ್ವಪ್ರಕ್ಕತ್ತ ಮದಲಾದ ಯುಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಪ್ರಕೃತವಾಗಿರುವ ವಾಕ್ಯ ಇಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಅನುವೃತ್ತವಾಗಿರುತ್ತದೆ.

'ಯೋ ಸೌ ವಿರುದ್ಯೋ ವಿರುದ್ಯೋ ಮನುರಮನು:' ಇತ್ಕಾದಿ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಲೋಕವಿರುದ್ಯವಾದ ಧರ್ಮಗಳು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಅವಿರುದ್ಧವಾಗಿ ಇರುತ್ತವೆಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ.

#### ಶ್ರೀಹರಿಯು ಶಬ್ದಪ್ರಮಾಣದಿಂದಷ್ಟೇ ಜ್ಞೇಯ

ननु श्रौतमिप युक्तिविरुद्धं कथमुपेयमिति चेत् । शब्दम्लल्वात् । शब्दो मूलं प्रमाणं यस्य तत्त्वात् शब्दैकगम्यत्वादित्यर्थः । केवलयुक्त्ययोगत्वाच तत्र युक्तिविरोध इति भावः ।

ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ವಿರುದ್ಧಧರ್ಮಗಳಿವೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದು ಹೌದು, ಆದರೆ ಇದು ಯುಕ್ಕಿವಿರುದ್ಧವಾದ್ದರಿಂದ ಹೇಗೆ ಅಂಗೀಕರಿಸುವುದು ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಶಟ್ಟಮೂಲತ್ವಾಹ' ಎಂದು ಉತ್ತರಸಲಾಗಿದೆ. ಶಟ್ಟವು ಯಾವುದಕ್ಕೆ ಮೂಲವಾಗಿದೆಯೋ, ಪ್ರಮಾಣವಾಗಿದೆಯೋ, ಅದು 'ಶಟ್ಟಮೂಲ' ಎಂದು ಕರಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತದೆ. ಶಟ್ಟಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಮಾತ್ರ ಪರಮಾತ್ಮನು ಜ್ಞೇಯವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂದರ್ಥ. ಕೇವಲ ಯುಕ್ತಿಗೆ ಪರಮಾತ್ಮನು ಗೋಚರವಾಗಿಲ್ಲ. ಅದ್ದರಿಂದ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಅಕ್ಷೇಪಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಈ ಸೂತ್ರದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವಿಲ್ಲ

इतश्च नेश्वरे युक्तिविरोध इत्याह -

।। आत्मनि चैवं विचित्राश्च हि ।।२-१-१९।।

आद्यश्चोऽवधारणे । अन्त्यः समुचये । आत्मनि च ईश्वर एव एवंविधा

युक्तिविरोधनिरासकाः विचित्राः अघटितघटकाः शक्त्यस्सन्ति । न जीवे । ''विचित्रशक्तिः पुरुषः पुराणो न चान्येषां शक्तयस्तादृशास्युः'' इत्यादि हि शब्दस्वितश्रुतिसिद्धा इत्यर्थः ।

ಮತ್ತೊಂದು ಕಾರಣದಿಂದಲೂ ಈಶ್ವರನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವಿಲ್ಲ ಎಂಬುದನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲು 'ಆತ್ಮನಿ ಬೈವಂ ವಿಚಿತ್ರಾಶ್ಟೆ ಹಿ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರ ಹೊರಟಿದೆ.

ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಎರಡು 'ಚ'ಶಬ್ದಗಳಿವೆ ಮೊದಲನೇ 'ಚ'ಶಬ್ದವು ಅವಧಾರಣಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ. ಎರಡನೆಯ 'ಚ'ಶಬ್ದವು ಸಮುಚ್ಚಯಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ. 'ಅತ್ತಂ ಚ' = ಈಶ್ವರನಲ್ಲೇ, 'ಏವಂ' = ಇಂಥ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುವ, 'ವಿಚಿತ್ರಾಃ' = ಅಘಟಿತವಾದದ್ದನ್ನು ಘಟನೆ ಮಾಡುವ ಶಕ್ರಿಗಳು ಇರುತ್ತವೆ. ಜೀವನಲ್ಲಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. 'ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಃ ಪುರುಷಃ ಪುರಾಣೋ ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು, 'ನ ಬಾನ್ಮೇಷಾಂ ಶಕ್ತಯಸ್ವಾದ್ಯಶಾಸ್ಕುಃ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಇಂಥ ಅಘಟಿತಘಟಕತ್ವ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಹೇಳುತ್ತಿವೆ. ಈ ಶ್ರುತಿಗಳು ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಹಿ' ಶಬ್ದದಿಂದ ಸೂಚಿತವಾಗಿವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ವಿರುದ್ಧಧರ್ಮಗಳು ಶ್ರುತಿ ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾಗಿವೆ ಎಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

#### ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಯೋಜನೆ

अतश्च न युक्तिविरोध इति योज्यम् । अधिकन्त्वित्यत्र श्रमादिदोष-निरासायाखिलश्रोतृत्वाद्यतिशये मानोक्तिः । इह तु कृत्स्रप्रसक्त्यादिदोष-निराकसविचित्रशक्तिसत्त्व इति भेदः ।

ಮೇಲೆ ಹೇಳಿದ ಕಾರಣದಿಂದಲೂ ಕೂಡ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ ಎಂಬುದನ್ನು ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಯೋಜನೆ ಮಾಡಬೇಕು.

ಮತ್ತೊಂದು 'ಅಧಿಕಂ ತು ಭೇದನಿರ್ದೇಶಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಶ್ರಮಾಧಿದೋಷಗಳನ್ನು ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಶ್ರಮಾಧಿದೋಷಗಳವೆ ಎಂಬುದನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಲು ಅಖಿಲಕ್ರೋತ್ನಕ್ಕೆ ಅತಿಶಯಗಳಿವೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣಗಳನ್ನು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಕೃತ್ತ್ವಪ್ರಸಕ್ತಿ ಮೊದಲಾದ ದೋಷಗಳನ್ನು ನಿರಾಕರಿಸುವ ವಿಚಿತ್ರಕಕ್ಕಿಗಳಿವೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆ ಎರಡೂ ಸೂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಣವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಆದ್ದರಿಂದ ಪುನರುಕ್ತಿಗೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ.

#### ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿಲ್ಲದ ವಿರೋಧ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಹೇಗೆ ?

ननु जीवेऽपीशवचेतनत्वादिना कृत्स्रप्रसत्त्यादियुक्तिविरोधोऽविरोधतां नीयतामित्यत आइ -

#### ।। स्वपक्षदोषाच ।।२-१-३०।।

ಕೃತ್ತ್ವಪ್ರಸಕ್ತಿ ಮೊದಲಾದ ಯುಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧವು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಹೇಗೆ ಇರುವುದಿಲ್ಲವೇ? ಹಾಗೇ ಚೇತನತ್ತವು ಸಮಾನವಾದ ಜೀವನಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲು 'ಸ್ಕಪಕ್ಷಮೋಷಾಚ್ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟದೆ.

#### ಜೀವನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ ಇದ್ದೇ ಇದೆ

चोऽवधारणे । जीवपक्षे कृत्स्तनप्रसक्त्यादिदोघादेव युक्तिविरोधोनाविरोधतां नेतव्यः । ईशवच्छीतत्वशब्दैकगम्यत्वविचित्र-शक्तिमत्त्वानां अविरोधताकल्पकानामभावादिति भावः ।

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಚ' ಎಂಬ ಶಬ್ದವು ಅವಧಾರಣಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ. ಜೀವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಕೃತ್ವ ಪ್ರಸಕ್ತಿ ಮೊದಲಾದ ದೋಷಗಳರುವುದರಿಂದಲೇ ಯುಕ್ತಿಬಿರೋಧವನ್ನು ವಿರೋಧವಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಎಕೆಂದರೆ ಪ್ರತಿಸಿದ್ಧವ್ವ, ಶಬ್ದೆ ತೆಗಮನ್ನತ್ತ, ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಮತ್ತ ಮೊದಲಾದ ಯುಕ್ತಿಬಿರೋಧವು ವಿರೋಧವೇ ಅಲ್ಲವೆಂದು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುವ ಅಂಶಗಳು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿರುವಂತೆ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಸೂತ್ರದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

#### ಪುನ: ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧದ ಆಕ್ಷೇಪ

नन्वीशेऽपि विचित्रशक्तिर्यदाऽविषया भवति यदा च नश्यति तदा

#### विरोध एवेत्यत आह -

#### ।। सर्वोपेता च तद्दर्शनात् ।।२-१-३१।।

ವಿಚಿತ್ರಕಕ್ಕಿಗಳಿಗೆ ಈಶ್ವರನು ಸದಾವಿಷಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅಥವಾ ಆ ಶಕ್ತಿಗಳು ನಿರಂತರ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಯಾವಾಗ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಗಳಿಗೆ ವಿಷಯವಾಗುವುದಿಲ್ಲವೋ, ಅಥವಾ ಆ ಶಕ್ತಿಗಳು ನಾಶಹೊಂದುತ್ತವೋ, ಆಗ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಗಳು ಬರುತ್ತವಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಆಶಂಕಿಗೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡಲು 'ಸರ್ವೋಪೀತು ಚ ತದ್ದರ್ಶನಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಸೊರಸಿಟಿದೆ.

#### ಅಘಟಿತಘಟನಾಶಕ್ತಿಯು ಸರ್ವವಿಷಯಕ ಮತ್ತು ಸಾರ್ವಕಾಲಿಕ

चशब्दः समुचये । देवतेति श्रुतिवाङ्गाभ्यते । सर्वशब्दो लक्षणया सर्वविषयकसार्वकालिकशक्तिपरः । तथा च सर्वाभिस्तादृशक्तिभिरूपेता चात्माख्यदेवता न केवलं सामान्यतः शक्तिमतीति चार्यः । तदर्शनात् तादृशशक्तिमत्त्वादेदकात् ''सर्वैर्युका शक्तिभिर्देवता सा परेति यां प्राहुरजस्रशक्तिम्'' इति श्रुतिवाक्यादित्यर्यः ।

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಚ'ಶಬ್ಬವು ಸಮುಜ್ಜಾಯಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ. ಇಲ್ಲಿ ಉದಾಹರಿಸಿದ ಶ್ರುತಿಯಿಂದ ದೇವತಾ ಎಂಬ ಪದವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಸರ್ವ' ಎಂಬ ಶಬ್ದವು ಲಕ್ಷಣಯಾ ಸರ್ವವಿಷಯಕವಾದ ಸಾರ್ವಕಾಲಿಕವಾದ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಹೇಳುತ್ತದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಪರಮಾತ್ರವ ಎಲ್ಲಾ ಶಕ್ತಿಗಳಂದ ಸರ್ವಕಾಲದಲ್ಲೂ ಯುಕ್ತನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬರ್ಥವು ಪ್ರಾಮಾಗುತ್ತದೆ. 'ಆತ್ಕಾ' ಎಂದು ಕರಸಿಕೊಳ್ಳುವ ಬ್ರಹ್ಮನು ಎಲ್ಲಾ ಶಕ್ತಿಗಳನ್ನು ನಿರಂತರ ಪಡೆದಿದ್ದಾನೆ. ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಹೊಂದಿದ್ದಾನವೆಕ್ಷ್ ಅರ್ಥವನ್ನು ತಿಳಿಯಬಾರದು. ಇದು ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಚ' ಶಬ್ದರಿಂದ ತಿಳಿಯುತ್ತಿದೆ.

'ತದ್ದರ್ಶನಾತ್' ಅಂಥ ಸರ್ವವಿಷಯಕವಾದ ಸಾರ್ವಕಾಲಿಕವಾದ ಶಕ್ತಿಯು ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿದೆ ಎಂಬುದು 'ಸರ್ವೈರ್ಯಾಕ್ತಾ ಶಕ್ತಿಭಿರ್ದೇವತಾ ಸಾ ಪರೀತಿ ಯಾಂ ಪ್ರಾಹುರಜಸ್ರಶಕ್ತಿಮ್' ಎಂಬ ಶ್ರತಿವಾಕ್ಯದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತಿದೆ. 'ಉಪೇತಾ' ಎಂಬ ಸ್ತ್ರೀಲಿಂಗ ಪ್ರಯೋಗಕ್ಕೆ ಕಾರಣ

आत्मनीत्युपक्रमात् उपेत इति बाच्ये ''उपेता'' इत्युक्तिः श्रुतिविशेषसूचनाय ।

'ಆಶ್ಬೆ)' ಎಂಬುದಾಗಿ ಉಪಕ್ರಮವಿದೆ. ಇದು ಪುಲ್ಲಿಂಗ ಶಬ್ದ. ಅದ್ದರಿಂದ ಅನಂತರ ಪ್ರಾಪ್ರವಾದ 'ಉಪೇಡ' ಶಬ್ದವನ್ನು ಪುಲ್ಲಿಂಗದಲ್ಲೇ ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಬೇಕಿತ್ತು. ಆದರೆ ಸರ್ವೈರ್ಯಾಕ್ತಾ ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಪುಲ್ಲಿಂಗ ಶಬ್ದವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಿದರೆ, 'ಉಪೇತಾ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಸ್ಥೀಲಿಂಗಾಂತವಾಗಿ ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

#### ಈಶಕರ್ತೃತ್ವದ ಆಕ್ಷೇಪ

ईशकर्तृत्वमाक्षिप्याह -

।। विकरणत्वान्नेति चेत्तदुक्तम् ।।२-१-३२।।

नेत्यावर्तते । ''अचशुःश्रोत्रं तदपाणिपादम्'' इत्यादि श्रुत्याऽक्ष्यादिकरणशृन्यत्वाचेशस्य कर्तृत्वम्

ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಿ, ಸಮಾಧಾನ ನೀಡುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು 'ವಿಕರಣತ್ಸಾನ್ಷೇತಿ ಚೇತ್ರದುಕ್ತಮ್' ಎಂದು ಪಠಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

'ನ' ಎಂಬುದು ಆವೃತ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. 'ಆಚಕ್ಷುಚ್ರೋತ್ರಂ ತದವಾಣವಾದಮ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಯಂತೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ಕಣ್ಣು ಮೊದಲಾದ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಿಂದ ರಹಿತನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಕರ್ತೃವಾಗಲಾರ. ಇಷ್ಟು 'ವಿಕರಣತ್ಮಾತ್' ಎಂಬ ಆಕ್ಷೇವ ಭಾಗದ ಅರ್ಥ.

#### ಈಶಕರ್ತೃತ್ವದ ಸಮರ್ಥನೆ

इति चेत्र । तत्करणराहित्यं प्राकृतपाण्यादिविषयमिति ''न तस्य कार्यं करणं च विद्यत'' इति तत्रैवोक्तम् । यतोऽत इति योज्यम् । विचित्राश्च हीत्यनेन अशेषविरोधनिरासेऽपि चिदानन्दात्मकविग्रहवत्त्वादि-विशेषयुक्तिबुभुत्सया पुनः शङ्कोत ध्येयम् ॥ ಇದು ತಪ್ಪು. 'ತರುಕ್ತಮ್' = ಯಾವುದಾರರೂ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳದ್ದರೆ ಅದು ಪ್ರಾಕೃತವಾದ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಲ್ಲ ಎಂಬರ್ಥದಲ್ಲಿ ಪ್ರಯುಕ್ತವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ 'ನ ತಸ್ಮ ಕಾರ್ಯಂ ಕರಣಂ ಚ ವಿದ್ಯತೀ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯೇ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದೆ. ಯತಃ ಮತ್ತು ಅಥಃ ಎಂಬರೆಡು ಪದಗಳನ್ನು ಯೋಜನೆ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. 'ವಿಚಿತ್ರಾಕೃ ಹಿ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿರುವ ಎಲ್ಲಾ ವಿರೋಧಗಳನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಪುನಃ ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಅದನ್ನೇ ಹೇಳದರೆ ಪುನರುಕ್ತಿ ಬರುತ್ತದಲ್ಲವೇ? ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನಿಸದಾರದು. ಬ್ರಹ್ಮನು ಚಿದಾನಂದಾತಕ್ಷ ಕರೀರವುಳ್ಯವನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಇತ್ತಾದಿ ವಿಶೇಷಯುಕ್ತಿಗಳನ್ನು ತಿಳಿಸುವ ಇಚ್ಛೆಯಿಂದ ಪುನಃ ಇಲ್ಲಿ ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಿ, ಉತ್ತರಿಸಿದ್ದಾರೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ತಂತ್ರದೀಪಿಕಾ ಕನ್ನಡಾನುವಾದದಲ್ಲಿ ಶಬ್ದಮೂಲತ್ವಾಧಿಕರಣವು ಮುಗಿಯಿತು ॥

ಅದ್ವೈತ-ವಿಶಿಷ್ಟಾಗ್ವೈತಮತದಲ್ಲಿ ಶ್ರುತೇಸ್ತು ಶಬ್ದಮೂಲತ್ವಾಧಿಕರಣ ಮತ್ತು

#### ವಿಮರ್ಶೆ

ಅದ್ವೃತಿಗಳು ಹಾಗೂ ವಿಶಿಷ್ಪಾದ್ವೃತಿಗಳು ಹೀಗೆ ಹೇಳುತ್ತಾರೆ - 'ಇತರವ್ಯಪದೇಶಾತ್' ಹಿತಾಕರಣಾದಿದೋಷಪ್ರಸಕ್ತಿ!' 'ಅಧಿಕಂತು ಭೇದದಿರ್ದೇಶಾತ್', 'ಅತ್ಕಾಧಿವಚ್ಚ ತದನುಪಪತ್ರಿ,' ಈ ಮೂರು ಸೂತ್ರಗಳು ಸೇರಿ ಒಂದೇ ಅಧಿಕರಣ ಆಗಿವೆ. ಈ ಮೂರರಲ್ಲಿ ಮೊದಲನೆಯದ್ದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಸೂತ್ರ. ಅದರ ಅರ್ಥ ಹೀಗಿದೆ - ಇತರಸ್ಥ = ಬೇರೆಯವನಾದ ಜೀವನಿಗೆ, ವ್ಯಪದೇಶಾತ್ = ಬ್ರಹ್ಮತತ್ರವನ್ನು ವ್ಯಪದೇಶ ಮಾಡಿರುವುದರಂಗ, ಹಿತಾಕರಣಾದಿರೋಷಪ್ರಸಕ್ತು = ಜೀವರನ್ನು ಬ್ರಹ್ಮನು ಸೃತ್ತಿ ಮಾಡಿ, ದುಣುಪಡಿಸುತ್ತಾನೆ. ಅಂಥ ಜೀವರಿಂದ ಐಕ್ಯವಿರುವ ಕಾರಣ ತನ್ನನ್ನು ಕೂಡ ದುಣುಕ್ಕೆ ವಿಷಯನನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಹಿತಾಕರಣ, ಅಹಿತಕರಣ ಎಂಬ ದೋಷಗಳು ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಬರುತ್ತವೆ. ಇಷ್ಟು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ.

ಈ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಕ್ಕೆ 'ಅಧಿಕಂ ತು ಭೇದನಿರ್ದೇಶಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಿದೆ. ಅಧಿಕಂ = ಜೀವನಿಗಿಂತ ಭಿನ್ನವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಾಗೆ, ಭೇದನಿರ್ದೇಶಾತ್ = ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲಿ ಭೇದವನ್ನೂ ಕೂಡ ಹೇಳಿರುವುದರಿಂದ ಹಿತಾಕರಣಾದಿರೋಷಗಳ ಪ್ರಸಕ್ತಿಗೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ ಎಂದು.

ಯಾವ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ತು' ಶಬ್ದವಿರುತ್ತದೋ, ಅದರ ಹಿಂದಿನದ್ದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಸೂತ್ರವೆಂದು ಅದ್ವೈತಿಗಳು ಭಾವಿಸುತ್ತಾರೆ. ಪ್ರಕೃತ 'ಅದಿಕಂತು ಭೇದನಿರ್ದೇಶಾತ್' ಎಂಬಲ್ಲಿ 'ತು'ಶಬ್ದ ಇರುವುದರಿಂದ ಇದರ ಹಿಂದಿನ 'ಇತರವೃಪದೇಶಾತ್ ಹಿತಕರಣಾದಿರೋಷಪ್ರಸಕ್ತಿ' ಎಂಬುರು ಪೂರ್ವಪಕ್ಕ ಸೂತ್ರವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬುದು ಅದ್ವೃತಿಗಳ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ವಿಶಿಷ್ಪಾದ್ವೈತಿಗಳು ಭೇದವು ಸತ್ಯವಾಗಿದೆ ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲಿರುವ ಅಭೇದವ್ಯಪದೇಶವು ಶರೀರಶರೀರಿ- ಭಾವನಿಮಿತ್ರಕವಾಗಿದೆ. ಜೀವನು ಬ್ರಹ್ಮಾಗೆ ಶರೀರನಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಜೀವಬ್ರಹ್ಮಾಗಿಗೆ ಭೇದವಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ 'ಅಧಿಕಂತು ಭೇದನಿರ್ದೇಶಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾರೆ.

'ಇತರವ್ಯಪದೇಶಾತ್ ಹಿತಾಕರಣಾದಿರೋಷಪ್ರಸಕ್ತಿ:' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವಿಶಿಷ್ಟಾರೈತಿಗಳು ಅದ್ವೈತಿಗಳಂತೆಯೇ ವ್ಯಾಪ್ಕಾನ ಮಾಡುತ್ತಾರು. ಆರರೆ 'ಅಧಿಕಂತು ಭೇದನಿರ್ದೇಶನಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಬೇರೆ ವ್ಯಾಪ್ಕಾನ ಮಾಡುವುದು, ವೇಂದರೆ ಅರ್ವೈತಿಗಳಂತೆ ಜೀವಟ್ರಹ್ಮಾಗ ಅಭೇದವನ್ನು ಒಪ್ಪವುದಿಲ್ಲ. ಶ್ರುತಿಗಳಲ್ಲಿರುವ ಅಭೇದವೃಪರೇಶವು ಶಂೀಶಕಂಂಧಿವ-ನಿಮಿತ್ಯಕವೆಂದು ಇವರು ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಪಡುತ್ತಾರೆ.

ಆದ್ವೈತಿಗಳ ಹಾಗೂ ವಿಶಿಷ್ಪಾದ್ವೈತಿಗಳ ಈ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಪ್ರಥಮಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ಇತರವ್ಯಪದೇಶಾತ್' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ 'ಐಕ್ಯವ್ಯಪದೇಶಾತ್' ಎಂದು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದೇ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲೂ ಕೂಡ 'ಭೇದನಿರ್ದೇಶಾತ್' ಎಂದಷ್ಟೇ ಸಾಕು. ಪುನಃ 'ಅಧಿಕ' ಎಂಬ ಶಬ್ದವು ಅಸ್ಥರಸವಾಗಿದೆ.

ಅದ್ವೈತಿಗಳ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ತಪ್ಪು. ಏಕೆಂದರೆ ಇತರವ್ಯಪದೇಶಾತ್' ಎಂಬಲ್ಲಿರುವ 'ಇತರ' ಎಂಬ ಪದದಿಂದಲೇ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗಿಂತ ಜೀವನು ಭಿನ್ನನಾಗಿದ್ದಾನೆಂದೇ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಹೀಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಅಧ್ವೈತಿಗಳು 'ಐಕ್ಕವ್ಯಪದೇಶಾತ್' ಎಂದು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುವುದು ಅತ್ಯಂತ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿದೆ. 'ಪೂರ್ವ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ 'ಪಶ್ಚಿಮ' ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಒಪ್ಪಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ. ಹಾಗೆಯೇ ಎರಡನೆಯ ಸುತ್ರದಲ್ಲಿ 'ಅಧಿಕಂ' ಎಂಬ ಪದವು ವ್ಯರ್ಥ. ಇದಕ್ಕೆ ಯಾವುದೇ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಅವರು ಅರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಜೀವನಿಗಿಂತ ಭಿನ್ನದಾದ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಜೀವನಿಗಿಂತ ಭಿನ್ನದಾದ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಿದರೂ ಕೂಡ ಅದು ಭೇದನಿರ್ದೇಶ ಪದದಿಂದಲೇ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ.

ರಾಮಾನುಜರ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ 'ಅಮ್ಯತೀರಿತಿ ಕಾಶಕೃತ್ತ್ವೇ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ 'ಅಧಿಕಂ ತು ಭೇದನಿರ್ದೇಶಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಪುನರುಕ್ತಿ ಬರುತ್ತದೆ. ಎಕೆಂದರ ಪ್ರಕೃತ್ಯಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪ್ರಸಕ್ತವಾಗುವ 'ಆಮ್ಯತೇರಿತಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಅಭೇದಶ್ರುತಿಗಳು ಶರೀರಶರೀರ-ಭಾವವಿಷಯಕವಾಗಿವೆ ಎಂದು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದ್ದಾಗಿದೆ.

ಅದ್ವೈತಿಗಳು ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ದುಃಖಾದ್ಯನರ್ಥಗಳಾಗುವುದಿಲ್ಲವೆನ್ನುತ್ತಾರೆ. ಇದು ಹೇಗೆ ? ಎಂಬ ನಮ್ಮ ಪ್ರಕ್ರೆಗೆ ಅವರು ಉತ್ತರಿಸಬೇಕು -

- ೧. ವಿಶಿಷ್ಟನಾದ ಮಿಥ್ಯಾಸ್ವರೂಪನಾದ ಜೀವನಿಗೆ ಮಾತ್ರ ದುಃಖಾದ್ಯನರ್ಥಗಳು ಉಂಟಾಗುತ್ತವೆ. ಇಂಥ ಜೀವನಿಗೆ ಶುದ್ಧಟ್ರಹ್ಮನಿಂದ ಭೇದವು ಇಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಟ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ದುಃ ಖಾದ್ಯನರ್ಥಗಳು ಉಂಟಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಿರೋ?
- ೨. ಅಥವಾ ಸತ್ಯಸ್ವರೂಪನಾದ ವಿಶೇಷ್ಠನಿಗೆ ಅನರ್ಥಗಳು ಉಂಟಾಗುತ್ತವೆ. ಬ್ರಹ್ಮಾಗೆ ಅಂಥ ಸತ್ಯಭೂತನಾದ ಜೀವನಿಂದ ಅಭೇವವು ಇಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಜೀವನಿಗುಂಟಾಗುವ ದುಃ ಖಾದ್ಯನರ್ಥಗಳು ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಉಂಟಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳುವಿರೋ?
- ೩. ಅಥವಾ ಪಾರಮಾರ್ಥಿಕವಾಗಿ ಜೀವಬ್ರಹ್ಮರಿಗೆ ಅಭೇದವಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಭೇದದ ಅಧ್ಯಾಸವಿರುವುದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ದುಃಖಾದ್ಯನರ್ಥಗಳು ಉಂಟಾಗುವುದಿಲ್ಲವೆನ್ನುವಿರೋ ?
- ೪. ಅಥವಾ ಬ್ರಹ್ಮನು ತತ್ವಜ್ಞಾನ್ನಿಯಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಜೀವನಂತೆ ಅಭಿಮಾನಾದಿಗಳು ಇಲ್ಲದ ಕಾರಣ ದುಖ್ಯಾದ್ಮನರ್ಥಗಳು ಉಂಟಾಗುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳುವಿರೋ?

೫. ಅಥವಾ ದುಖಾದಿಗಳೆಲ್ಲವೂ ಕಲ್ಪಿತವಾದ್ದರಿಂದ, ಪಾರಮಾರ್ಥಿಕವಾಗಿಯೂ ಅನರ್ಥಭೂತಗಳೇ ಅಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ದುಖಾದ್ಮನರ್ಥಗಳು ಇಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳುವಿರೋ? ಈ ಐದು ಪಕ್ಷಗಳಲ್ಲಿ ಮೊದಲನೆಯದ್ದು ತಪ್ಪು. ಏಕೆಂದರೆ ಬಂಧ ಹಾಗೂ ಮೋಕ್ಷಗಳಿಗೆ ಸಮಾನಾಧಿಕರಣ್ಣವಿರಬೇಕೆಂಬ ನಿಯಮವು ಇರುತ್ತದೆ. ಮೋತ್ನಮ್ಮ ಹೊಂದುವ ಸತ್ಯಸ್ವರೂಪನಾದ ಶುದ್ಧಬ್ರಹನ್ನಿಗೆ ಸಂಬಾರಬಂಧನವನ್ನು ಹೇಳಬೇಕು. ಮತ್ತು ಬಂಧಾಶ್ರಯನಾಶಕವನ್ನೇ ಮೋಕ್ಷವೆಂದು ಹೇಳಲಾಗದು. ಬಂಧಕ್ಕೆ ಆಶ್ರಯನಾದವನು ಇದ್ದರೆ ಅವನಲ್ಲಿ ಬಂಧವಷ್ಟೇ ನಾಶಮಾಗಬೇಕು. ಅದಕ್ಕೇ ಮೋಕ್ಷವೆಂದು ಪೆರಿಗಣಿಸಬೇಕು. ಹೀಗೊಪ್ಪರಿದ್ದರೆ ಆತ್ಮವಾಶವನ್ನೇ ಮೋಕ್ಷವೆಂದು ಹೇರಿರುತ್ತಾರೆ.

ವಿಶಿಷ್ಟಾಂದವನಿಗೆ ರುಚಾದ್ಯನರ್ಥಗಳು ಇರುತ್ತದೆ. ಬ್ರಹ್ಮನು ಇಂಥ ವಿಶಿಷ್ಟವಾದವನಿಗಿಂತ ಅಭಿವ್ರವಾಗದ ಕಾರಣ ರುಚಾದ್ಯನರ್ಥಗಳು ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಪ್ರಥಮಪಕ್ಷೆ, ಇದು ಸಂಯಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ರುಚಾದ್ಯನರ್ಥಗಳನ್ನು ಪಡೆಯುವುದೇ 'ಬಂಧ' ಎಂದು ಕರಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತದೆ. ಈ ರುಚಾದ್ಯನರ್ಥಗಳನ್ನು ಸತ್ಯಭೂತವಾದ ವಿಶೇಷ್ಟಕ್ಕೆ ಹೇಳಲೇ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ ಯಾರಿಗೆ ಮೋಕ್ತವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತೇವೋ, ಅವನಿಗೆ ಬಂಧವನ್ನು ಹೇಳಬೇಕು. ವಿಶಿಷ್ಟಕ್ಕೆ ಮೋಕ್ತವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಮೋಕ್ಷದಲ್ಲಿ ವಿಶೀಷಣಾದಿಗಳಲ್ಲವೂ ನಾಶವಾಗುವುದರಿಂದ ವಿಶಿಷ್ಟಕ್ಕೆ ಮೂಕ್ಷವಾಗು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ. ಅಧೆಂದ ವಿಶೇಷ್ಟಕ್ಕೆ ಮೋಕ್ಷವನ್ನು ಹೇಳಬೇಕು. ಇಂಥ ವಿಶೇಷ್ಟನು ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ಅಭಿನ್ನವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮಾಗಿಗೆ ಮುಖಾದ್ಯನರ್ಥಗಳು ಬಂದೇ ಬರುತ್ತವೆ.

ಅವಿದ್ಯಾಸಂಬಂಧರೂಪವಾದ ಬಂಧವನ್ನು ಚಿನಾತ್ರನಿಗೆ ಹೇಳುತ್ತೇವೆ. ಆದರೆ ದುಖಾದ್ಯನರ್ಥಗಳು ಪ್ರತಿಬಿಂಬನಾದ ಜೀವನಿಗೆ ಮಾತ್ರ ಬರುತ್ತವೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಉಪಾಧಿಯು ಪ್ರತಿಬಿಂಬಪಕ್ಷವಾತಿಯಾದ್ದರಿಂದ ತನ್ನಲ್ಲಿರುವ ದೋಷವನ್ನು ಪ್ರತಿಬಿಂಬರಲ್ಲಪ್ಟೇ ತೋರಿಸುತ್ತದೆ.

ಬಹುಜೀವವಾದದಲ್ಲಿ ಮುಕ್ತರು ಯಾವ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತಾರೋ, ಅಂಥ ಚಿನಾತ್ರನಿಗೂ ಬಂಧವು ಬರಬೇಹಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕಜೀವವಾದರಬ್ಲೂ ಕೂಡ ಬಂಧ ಹಾಗೂ ಮೋಕ್ಷಗಳಿಗೆ ಸಾಮಾನಾಧಿ- ಕರಣ್ಯವು ಬರುವುದಾದರೂ ಕೂಡ ಬಂಧ ಹಾಗೂ ಅವಿದ್ಯಾಹಾರ್ಯವಾದ ರುಚಾರ್ದ್ವನರ್ಥಗಳಿಗೆ ಸಾಮಾನಾಧಿಕರಣ್ಯವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ವೈಯಾಧಿ ಕರಣ್ಯವೇ ಬರುತ್ತದೆ. ಇದೂ ಸಹ ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಎಕಜೀವವಾದಿಗಳು ಬಂಧ ಹಾಗೂ ಮೋಕ್ಷಗಳಿಗೆ ಸಾಮಾನಾಧಿಕರಣ್ಯವನ್ನು ಮೇಲ್ನೋಟಕ್ಕೆ ಇದೆಯೆಂದು ಸಮರ್ಥನೆ

ಮಾಡುವುದಾದರೂ ಕೂಡ ಅನರ್ಥಕ್ಕೂ ಪುಮರ್ಥಕ್ಕೂ ಸಾಮಾನಾಧಿಕರಣ್ಯವನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸಲು ಅವರಿಂದ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ದುಃಖಾನುಭವವೆಂಬ ಅನರ್ಥವು ಶುದ್ಧಬ್ರಹ್ಮಾಗಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಮುಕ್ತಿಯೆಂಬ ಪುಮರ್ಥವು ಶುದ್ಧಬ್ರಹ್ಮಾಗೆ ಇರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಆನರ್ಥ ಹಾಗೂ ಪುಮರ್ಥಗಳಿಗೆ ಸಾಮಾನಾಧಿಕರಣ್ಯವನ್ನು ಹೇಳಿದಂತಾಗಲಿಲ್ಲ.

ಮತ್ತು ದುಃಖವೇ ಸ್ವತಃ ಅನರ್ಥರೂಪವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ದುಃಖವನ್ನೇ ಬಂಧವೆಂದು ನೀವು ಹೇಳಬೇಕು. ಈ ದುಃಖವನ್ನು ಬಿಟ್ಟು, ಉಳಿದದ್ದೆಲ್ಲವೂ ದುಃಖಕ್ಕೆ ಕಾರಣವೆಂದೇ ಪರಿಗಣಿಸಬೇಕು. ಆದ್ದರಿಂದ ಅವಿದ್ಯಾಸಂಬಂಧವನ್ನು ನೀವು ಬಂಧವೆಂದು ಹೇಳಿದ್ದೇ ತಪ್ಪ. ಅದನ್ನು ಬಂಧಕವೆಂದು ಹೇಳಬೇಕು. ಹೊರತು, ಬಂಧವೆಂದು ಹೇಳಬಾರದು.

ಹಿಂದ ಉಪಾಧಿಯು ಪ್ರತಿಬಂಬಪಕ್ಷವಾತಿಯೆಂದು ಹೇಳಲಾಯಿತು. ಇದೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪ. ಯಾವರೀತಿಯಾಗಿ ನಿಮ್ಮ ಮತರಲ್ಲಿ ಅನಾಧಿಭಾವರೂಪವಾದದ್ದು ನಿವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಹೊಂದುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಸಾಮಾನ್ಯವ್ಯಾಪ್ರಿಗೆ 'ಅಷ್ಟಾನವು ಜ್ಞಾನದಿಂದ ನಿವೃತ್ತವಾಗಿದೆ' ಎಂಬ ವಿಶೇಷವ್ಯಾಪ್ತಿಯಿಂದ ಬಾಧವನ್ನು ಹೇಳುವಿರೋ, ಅದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ ಉಪಾಧಿಯು ಪ್ರತಿಬಂಬಪಕ್ಷವಾತಿಯಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಸಾಮಾನ್ಯವ್ಯಾಪ್ರಿಗೆ ಬಂಧ ಅಥವಾ ಅಜ್ಜಾನವು ಸೃಸಮಾನಾತ್ರಯನರ್ಥಹೇತುವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಬಾಧವನ್ನು ಎಕೆ ಹೇಳಬಾರದು?

ಅದ್ವೈತಿಗಳು ಅವಿದ್ಯಾಸಂಬಂಧವನ್ನೇ ಬಂಧವಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ವಾಸ್ತವಿಕವಾಗಿ ದುಃ ಖವನ್ನೇ ಬಂಧವೆಂದು ಹೇಳಬೇಕು. ಅವಿದ್ಯಾಸಂಬಂಧವನ್ನು ದುಃಖಕ್ಕೆ ಕಾರಣವೆಂದು ಹೇಳಬೇಕು.

ಮತ್ತು ಉಪಾಧಿಯು ಪ್ರತಿಬಂಬಸಕ್ಷಪಾತಿಯಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಸಾಮಾನ್ಯವ್ಯಾಪ್ತಿಯನ್ನು ಒಪ್ಪಿ ದುರ್ಬಾಧ್ಯವರ್ಥಗಳಲ್ಲವೂ ಜೀವನಲ್ಲಿಯೇ ಗೋಚರವಾಗುತ್ತಿವೆಯೆಂದು ಉಪವಾಧನೆ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಈ ಸಾಮಾನ್ಯವ್ಯಾಪ್ತಿಯೇ ಅಯಾಕ್ರವಾಗಿದೆ. ಏಕೆಂದರೆ 'ಯ ಯ ಉಪಾಧಿಸ ಸೆ ಪ್ರತಿಪಿಂಬೇ ಕಾರ್ಯಂ ಕರೋತಿ' ಎಂಬ ಸಾಮಾನ್ಯವ್ಯಾಪ್ತಿಯನ್ನು ನೀವು ಹೇಳಬೇಕು. ಆದರೆ 'ಯಃ ಬಂಧಃ ಸ' ಸಮಾನಾಶ್ರಯಾನರ್ಥಹೇಕು;' ಎಂಬ ವಿಶೇಷವೃಪ್ತಿಯನ್ನು ಬಾಧಿಸುತ್ತರೆ. ಸಾಮಾನ್ಯವ್ಯಾಪ್ತಿಯಿಂದ ವಿಶೇಷವೃಪ್ತಿಯನ್ನು ಬಾಧಿಸುತ್ತರೆ. ಸಾಮಾನ್ಯವ್ಯಾಪ್ತಿಯಿಂದ ವಿಶೇಷವೃಪ್ತಿಯನ್ನು ಬಾಧಿಸುತ್ತರೆ. ಸಾಮಾನ್ಯವ್ಯಾಪ್ತಿಯಿಂದ ವಿಶೇಷವೃಪ್ತಿಯನ್ನು ಬಾಧಿಸುತ್ತರೆ. ಸಾಮಾನ್ಯವ್ಯಾಪ್ತಿಯಿಂದ ವಿಶೇಷವೃಪ್ತಿಯನ್ನು ಬಾಧಿಸುತ್ತರೆ.

ಸಲು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯ ? ಎಂದು ನೀವು ಪ್ರಶ್ನಿಸಬಹುದು. ಆದರೆ ಸ್ವತಃ ನೀವೇ ವಿಶೇಷವ್ಯಾಪ್ರಿಯಿಂದ ಸಾಮಾನ್ಯವ್ಯಾಪ್ರಿಗೆ ಬಾಧವನ್ನು ಹೇಳುವಿದಿ. ಉದಾಹರಣೆಗೆ - 'ಯಾವುದು ಅನಾದಿಯಾದ ಭಾವರೂಪವುಣ ಅದಕ್ಕೆ ನಿವ್ವತ್ತಿಯಲ್ಲ' ಎಂಬ ಸಾಮಾನ್ಯವ್ಯಾಪ್ರಿಯನ್ನು ಒಪ್ಪಿದ್ದೀರಿ. ಈ ಸಾಮಾನ್ಯವ್ಯಾಪ್ರಿಯು 'ಯತ್ ಅಣ್ಣುನಂ ತತ್ ಜ್ಞಾನುವರ್ನಲ್ಲಿ' ಯಾವುದು ಅಜ್ಞಾನವೋ, ಅದು ಜ್ಞಾನದಿಂದ ನಿವೃತ್ತವಾಗುತ್ತರೆ ಎಂಬ ವಿಶೇಷವ್ಯಾಪ್ರಿಯಿಂದ ಬಾಧಿತವಾಗುತ್ತರೆ ಎಂದು ಹೇಳುವಿದಿ. ಆದರಂತೆ ಇಲ್ಲೂ ತೂಡ ಹೇಳಬಹುದಲ್ಲವೇ ?

ಮತ್ತು ಉಪಾಧಿಯು ಪ್ರತಿಬಿಂಬಪಕ್ಷವಾತಿಯಾಗಿದೆ ಎಂದು ನೀನು ಹೇಳಿದ್ದು ಹೇಗ ಸರಿಯಾಗುತ್ತದೆ? ಏಕೆಂದರೆ ಔವಾಧಿಕವಾದ ಭೇದವು ಜೀವಬ್ರಹ್ಮರಿಬ್ಬರಲ್ಲಿಯೂ ಇದೆ. ಸಾರ್ವಜ್ಞ್ಯವು ಬಿಂಬನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿಯೇ ಇದೆ. ಲೌಹಿತ್ಯವು ಸ್ಥಟಕದಲ್ಲಿ ಕಾಣಿಸುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗೆ ಮೂರು ಸ್ಥಳದಲ್ಲಿ ನಿನ್ನ ವ್ಯಾಪ್ತಿಗೆ ವೈಭಜಾರ ಬರುತ್ತದೆ.

ಯಾವುದು ಉಪಾಧಿಯೋ, ಅದು ಪ್ರತಿಬಿಂಬಪಕ್ಷವಾತಿಯಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಸಾಮಾನ್ಯವ್ಯಾಪ್ರಿಗೆ ಮೂರು ಸ್ಥರದಲ್ಲಿ ವೈಲಜರವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಜೀವುತ್ತರ ಭೇವವು ಔಪಾಧಿಕವಾಗಿದೆ. ಉಪಾಧಿಯು ಪ್ರತಿಬಂಬಪಕ್ಷವಾತಿಯಾದ ಮೇಲೆ ಈ ಔಪಾಧಿಕವಾದ ಭೇದ ಕೇವಲ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಇದರೇಕು. ಆದರೆ ನೀನು ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಒಪ್ಪುದಿ. ಆದ್ದರಿಂದ ಬಿಂಬಪ್ರತಿಬಿಂಬ-ಗಳರಡರಲ್ಲಿಯೂ ಉಪಾಧಿಯಲ್ಲಿರುವ ಧರ್ಮವು ಗೋಚರಿಸುತ್ತಿದೆ.

ಸಾರ್ವಜ್ಞ ಪೂ ಕೂಡ ಉಪಾಧಿಕೃತವಾಗಿದೆ. ಇದು ನಿನ್ನ ಪ್ರಕಾರ ಪ್ರತಿಬಿಂಬದಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ಬರಬೇಕು.ಆದರೆ ಈ ಔಷಾಧಿಕವಾದ ಸಾರ್ವಜ್ಞ ವನ್ನು ನೀನು ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಒಪ್ಪಿರುವಿ. ಪ್ರತಿಬಿಂಬನಾದ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಒಪ್ಪಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಉಪಾಧಿಯಲ್ಲಿರುವ ಧರ್ಮ ಪ್ರತಿಬಿಂಬದಲ್ಲಿ ಬಾರದೇ ಬಿಂಬದಲ್ಲಿಯೇ ಬಂದಿರುವುದು ಕಂಡಿದೆ.

ಜಪಾಕುಸುಮದಲ್ಲಿರುವ ಲೌಹಿತ್ಯವು ಸ್ವಟಕದಲ್ಲಿ ಕಾಣಿಸುತ್ತಿದೆ. ಇಲ್ಲಿ ಸ್ವಟಕ ಉಪಾಧಿ ಯಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಸ್ಥಳದಲ್ಲಿ ಉಪಾಧಿಯಲ್ಲಿಯೇ ಲೌಹಿತ್ಯವು ಕಾಣಿಸುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗೆ ಮೂರು ಸ್ಥಳದಲ್ಲಿಯೂ ವೃಭಿವಾರ ಬರುತ್ತದೆ. ನಮ್ಮ ಸಿದ್ಧಾಂತದಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಬಂಬವು ಛಾಯಾದಿಗಳಂತೆ ಬೇರೆ ವಸ್ತುವೇ ಆಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರತಿಬಂಬದಲ್ಲಿಯೇ ಮಾಲಿನ್ಯಾದಿಗಳು ಉಂಟಾಗುತ್ತವೆ. ಆದರೆ ನಿನ್ನ ಸಿದ್ಧಾಂತದಲ್ಲಿ ಬಿಂಬ ಪ್ರತಿಬಂಬಗಳಿಗೆ ಐಕ್ಕವನ್ನು ಒಪ್ಪಿರುವುದರಿಂದ ಸತ್ಯಸ್ವರೂಪನಾದ ಚಿನ್ನಾತ್ರದಲ್ಲಿಯೂ ಬರಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಇಬ್ಬರಲ್ಲಿಯೂ ವೈಷಮ್ಮವಿದೆ.

ನಾವು ಪ್ರತಿಬಿಂಬವನ್ನು ಸತ್ಯವೆಂದು, ಉಪಾಧಿ ಹಾಗೂ ಬಿಂಬಗಳಿಗಿಂತ ಭಿನ್ನವೆಂದು ಅಂಗೀಕರಿಸುತ್ತೇವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಉಪಾಧಿಯಲ್ಲಿರುವ ದೋಷವು ಪ್ರತಿಬಿಂಬದಲ್ಲಿ ಕಾಣಿಸುತ್ತದೆ. ಇದು ನಮ್ಮ ಪ್ರಕಾರ ತಪ್ಪಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ನೀನು ಪ್ರತಿಬಿಂಬವನ್ನು ಬಂಬಕ್ಕಿಂತ ಆತಿರಿಕ್ರಮಗೆ ಸತ್ಯವೆಂದು ಒಪ್ಪಿರುವುದೇ ಇಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಉಪಾಧಿಯಲ್ಲಿರುವ ದೋಷವು ಪ್ರತಿಬಿಂಬದಲ್ಲಿ ಬಂತು ಎಂದರೆ ಬಿಂಬದಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಬಂತು ಎಂದು ಅರ್ಥವಾಯಿತು. ಆದ್ದರಿಂದ ಸತ್ಯಸ್ವರೂಪನಾದ ಚಿನ್ನಾತ್ರನಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ದುಚಾದ್ಯನರ್ಥಗಳು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗಬೇಕಾಗುತ್ತವೆ. ಹೀಗೆ ಇಬ್ಬರಲ್ಲಿ ಇರುವ ವೈಷಮ್ಯವನ್ನು ಗಮನಿಸಬೇಕು.

ಎರಡನೆಯ ಪಕ್ಷವು ತಪ್ಪು. ತತ್ಪಪದಲಕ್ಷ್ಮವಾದ ವಿಶೇಷ್ಯಸ್ವರೂಪವಾದ ಶುದ್ಧಬ್ರಹ್ಮಾಗೆ ತ್ವಂ ಪದಲಕ್ಷ್ಮವಾದ ಆನರ್ಥಕ್ಕೆ ಆಶ್ರಯವಾದ ವಿಶೇಷಚೇತನ್ನದ ಜೊತೆ ಯಾವಾಗಲೂ ಅಭೇದವಿರುವುದರಿಂದ ಶುದ್ಧನಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಅನರ್ಥವು ಬಂದೇ ಬರಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ.

'ತತ್ತ್ವಮಸಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ 'ತೃಂ' ಪದಕ್ಕೆ ವಾಚ್ಯಾರ್ಥವಾದದ್ದೇ ಬೇರೆಯದೆ. ಲಕ್ಷ್ಮವಾದ ಅರ್ಥವೇ ಬೇರೆ ಇದೆ. ವಿಶಿಷ್ಟವಾದ ಜೀವನು ವಾಚ್ಯಾರ್ಥವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಕೇವಲ ವಿಶೇಷ್ಟಸ್ವರೂಪನಾದ ಬೇತನನು ಲಕ್ಷ್ಮವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ವಿಶಿಷ್ಟವಾದ ಚೇತನನು ಅನರ್ಥಕ್ಕೆ ಅಶ್ರೆಯನೇ ಅಲ್ಲ. ಲಕ್ಷ್ಮವಾದ ಬೇತನನೇ ಅನರ್ಥಕ್ಕೆ ಆಶ್ರೆಯವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಇವನ ಜೊತೆ ವಕ್ಕವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಅನರ್ಥವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಇದು ಎರಡನೆಯ ವಿಕಲ್ಪ.

ಇದು ತಪ್ಪು. ಏಕೆಂದರೆ ಶುದ್ವನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನು ತಶ್-ಪದದಿಂದ ಲಕ್ಷ್ಮನಾಗಿದ್ದಾನೆ. 'ತೈಂ' ಪದದಿಂದ ಲಕ್ಷ್ಮವಾದ ವಿಶಿಷ್ಟಸ್ವರೂಪವಾದ ಚೇತನನು ಅನರ್ಥಕ್ಕೆ ಆಶ್ರಯನಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ನೀವು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದೀರಿ. ಆಗ ತ್ವಂಪದಕ್ಕೆ ಲಕ್ಷ್ಮವಾದ, ಅನರ್ಥಕ್ಕೆ ಆಶ್ರಯವಾದ ಯಾವ ವಿಶೇಷ್ಕವಾದ ಶುದ್ಧ ಚೈತನ್ಯವಿದೆಯೋ, ಆದರ ಜೊತೆ ತಶ್ಪಪರಲಕ್ಷ್ಮನಾದ ಶುದ್ಧವಾದ ಬ್ರಹ್ಮನು ಅಭಿನ್ನನೇ ಆಗಿದ್ದಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ತಶ್ಪಪರದ ಲಕ್ಷ್ಮನಾದ ಶುದ್ಧಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಅನರ್ಥವು ಬಂದೇ ಬರುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಎರಡೂ ಕಡೆ ಇರುವ ವಿಶೇಷ್ಮಕ್ಕೆ ವಿಕೃತನ್ನು ಹೇಳಲು ಈ ಶ್ರುತಿಯು ಹೊರಟದೆ.

'ತತ್' ಪರವಾಚ್ಯವಾದ ವಿಶಿಷ್ಟ್ರುತ್ಥನು ಅನರ್ಥಕ್ಕೆ ಆಶ್ರಯವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ವಿಶೇಷ್ಕ್ಯಂತ ಭಿನ್ನವಾಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ 'ತ್ರಂ' ಪರವಾಚ್ಯವಾದ ಜೀವನೂ ಕೂಡ ವಿಶೇಷ್ಕಕ್ಕಿಂತ ಭನ್ನವಾದ ಕಾರಣ ಜೀವನಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಅನರ್ಥವು ಇಲ್ಲವೆಂದಾಗಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಎಕೆಂದರೆ ತಶ್ ಪರವಾಚ್ಯವಾದ ವಿಶೀಷ್ಕ್ರಕ್ಕಿತ್ತು ಅನರ್ಥಕ್ಕೆ ಆಶ್ರಯವಾದ ವಿಶೇಷ್ಕ್ರಕ್ಕಿಂತ ಹೇಗೆ ಭಿನ್ನವಾಗಿದ್ದಾನೂ, ಅದರಂತೆ ತ್ರಂ ಪರವಾಚ್ಯನೂ ಕೂಡ ಭಿನ್ನನೇ ಅಗಿದ್ದಾನೆ.

ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ - 'ತತ್' ಪದವಾಚ್ಯನಾದ ಶುದ್ವಬ್ರಹ್ಮಾಗಿ 'ತ್ಯಂ' ಪದಲಕ್ಷ್ಮನಾದ ವಿಶೇಷ್ಯದ ಜೊತೆ ಐಕ್ಯವನ್ನು ಹೇಳಬಹುದು. ಆದರೆ 'ತತ್' ಪದವಾಚ್ಯನಾದ ವಿಶೇಷ್ಟವಿಗೆ 'ತ್ಯಂ' ಪದಲಕ್ಷ್ಮನಾದ ವಿಶೇಷ್ಯದ ಜೊತೆ ಐಕ್ಯವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ವಿಶೇಷ್ಠನಿಗೆ ಅನರ್ಥವು ಉಂಟಾಗುವುದಿಲ್ಲ.

ಸಿದ್ಧಾಂತ - ಒಂದು ವೇಳೆ ವಿಶಿಷ್ಟಬಹ್ಮಾಗೆ ಅವರ್ಥವಿಲ್ಲವೆಂದು ನೀನು ಸಿದ್ಧಾಂತವನ್ನು ಮಾಡುವುದಾದರೆ, ಆಗ ವಿಶಿಷ್ಟವಾದ ಜೀವನಿಗೂ ಕೂಡ ಅವರ್ಥವಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳದಂತಾಯಿತು. ಶುದ್ಧವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಾಗಿ ಅವರ್ಥವಾಗುವುದರಿಂದ ತೆಳಪದವಾಡ್ಯವಾದ ವಿಶಿಷ್ಟವು ಹೇಗೆ ಅವರ್ಥಕ್ಕೆ ಆಶ್ರಯವಾಗಿಲ್ಲವೇ, ಅದರಂತೆ 'ತೃಂ'ಪದ ಪಾಡ್ಯವಾದ ವಿಶಿಷ್ಟವಾದ ಜೀವನಿಗೂ ಕೂಡ ಅವರ್ಥವಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳದಂತಾಯಿತು. ಆದ್ದರಿಂದ ತತ್ ಪರವಾಚ್ಯವಾದ ವಿಶಿಷ್ಟವಾದ ಸಾರ್ವಜ್ಞಾ ವಿವಿಶಿಷ್ಟವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಾಗೂ ಅವರ್ಥವಿಲ್ಲ. ತ್ರಂ ಪರವಾಚ್ಯವಾದಿ ಅಲ್ಪಚ್ಚವಾದಿ ವಿಶಿಷ್ಟವಾದ ಜೀವನಿಗೂ ಕೂಡ ಅವರ್ಥವಿಲ್ಲ. ತ್ರಂ ಪರವಾಚ್ಯವಾದ ಅಲ್ಪಚ್ಚವಾದಿ ವಿಶಿಷ್ಟವಾದ ಜೀವನಿಗೂ ಕೂಡ ಅವರ್ಥವಿಲ್ಲ. ಎರಡೂ ಕಡೆಯಿರುವ ವಿಶೀಷ್ಟಕ್ಕೆ ಅವರ್ಥವು ಬರುತ್ತದೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತು.

ಮೂರನೆಯ ಪಕ್ಷವು ತಪ್ಪು. ಜೀವನು ಭ್ರಾಂತನಾಗಿರುವುದರಿಂದ ತನ್ನಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ಭೇದಾಧ್ಯಾಸವು ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಬ್ರಹ್ಮನು ಆರ್ವೈತಮತದಲ್ಲಿ ಅಭ್ರಾಂತನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಆರ್ವೆರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಸಂಸಾರಾಶ್ರೆಯಾನದ ಜೀವನ ದೆಸೆಯಿಂದ ಭೇದಾಧ್ಯಾಸವು ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಪಾರಮಾರ್ಥಿಕವಾಗಿ ಜೀವಬ್ರಹ್ಮರಿಗೆ ಅಭೇರವಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಭೇರಾಧ್ಯಾಸ ಪ್ರಯುಕ್ತವಾಗಿ ರುಚಾರಿಗಳು ಉಂಟಾಗುತ್ತಿವೆ ಎಂಬುದು ಮೂರನೆಯ ಪಕ್ಷ. ಇದನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಯಾರಿಗೆ ಭ್ರಾಂತಿ ಇರುತ್ತದೋ, ಅವನು ಭೇರಾಧ್ಯಾಸವನ್ನು ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. ಜೀವನಿಗೆ ಭ್ರಾಂತಿ ಇರುವುದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ತಾನು ಭಿನ್ನವಾಗಿದ್ದೇನೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತಾನೆ. ಆದರೆ ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಪ್ರಕಾರ ಬ್ರಹ್ಮನಿಂದ ತಾನು ಭಿನ್ನವಾಗಿದ್ದೇನೆಂದು ಭೇರದ ಅಧ್ಯಾಸವನ್ನು ಬ್ರಹ್ಮ ತಿಳಿಯುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗಾಗಿ ದುಟಾಗಳಿಗೆ ಭಾಗಿಯಾದ ಜೀವನೀ ತಾನು ಎಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವನಿಗೆ ಯಾವುದೇ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ದುಃ ಖಾದ್ಯವರ್ಥಗಳ ಅನುಭವ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಬ್ರಹ್ಮಾಗೆ ಬರುವುದೆ ಎಂದು ಆಗಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ.

ಒಂದು ವೇಳೆ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೂ ಕೂಡ ಭ್ರಾಂತಿಯನ್ನು ಒಪ್ಪಿರರೆ ಆಗ ಭ್ರಾಂತಿ ಇರುವ ಕಾರಣದಿಂದಲೇ ಹಿತಾಕರಣ, ಅಹಿತಕರಣ ದೋಷಗಳು ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಸಂಭವಿಸುತ್ತವೆ. ಈ ದೋಷದ ಪರಿಪಾರವನ್ನು ಸೂತ್ರಕಾರರು ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುವುದು ವೃರ್ಥವಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ನಿಜವಾಗಿಯೂ ಯಾರಾದರೂ ಸ್ವತಿರಶ್ಚೇದವನ್ನು ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಲು ಉದ್ಭುಕ್ತರಾದರೇ, ಆವರನ್ನು ಏಕೆ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಿ? ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನಿಸಬಹುದು. ಆದರೆ ಸ್ವಾಸ್ತವ್ಯಕ್ತಿಯು ಸ್ವತಿರಶ್ಚೇದವನ್ನು ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆಂದರೆ ಅವನನ್ನು ಪ್ರಶ್ನಿಸುವುದು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ ? ಅದರಂತೆ ಭ್ರಾಂತನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನನ್ನು ಕುರಿತು, ಹಿತಾಕರಣಾರಿಗಳನ್ನು ಏಕೆ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಿ ? ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನಿಸಲು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ ?

ಭೇದವು ಆರೋಪಿತವಾದಾಗಲೂ ಕೂಡ ತಾತ್ಮಿಕವಾದ ಅಭೇದವು ಇರುವುದರಿಂದ ಅನರ್ಥವು ಬರಲೇಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ವೆಟ್ಡಯಲ್ಲಿ ಗುಂಜಾಪುಂಜವು ಆರೋಪಿತವಾದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಸುಡುವಿಕೆಯೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಯಾರೂ ಹೇಳುವುದಿಲ್ಲ. ಅದರಂತೆ ಸಂಸಾರಿಯಾದ ಆತ್ಮನಲ್ಲಿ ಅನಾತತ್ವವನ್ನು ಆರೋಪ ಮಾಡಿದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಸಂಸಾರವು ಆತ್ಮಗತ ಅಲ್ಲ ಎಂದು ಯಾರೂ ಹೇಳುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಭೇದವು ಆರೋಪಿತವಾದರೂ ಕೂಡ ತಾತ್ರಿಕವಾದ ಅಭೇದವು ಇರುವುದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಅನರ್ಥವು ಉಂಟಾಗಲಿ ಎಂಬ ಆಪತ್ತಿ ಇದ್ದೇ ಇದೆ.

ಮತ್ತೊಂದು ದೋಷ - ಬಿಂಬಸ್ಥಾನದಲ್ಲಿರುವ ಈಶ್ವರನು ಭ್ರಾಂತನಾದರೂ ಕೂಡ ಯಾವ ಚೈತನ್ನಸ್ವರೂಪವೇ ಮೋಕ್ತವೆಂದು ಕರಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತದೋ, ಆಂಥ ಚಿನ್ನಾತ್ರನಿಗೆ ಭೇದಭ್ರಮವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸಂಸಾರಿಯಾದ ಜೀವನೊಂದಿಗೆ ಅಭೇದವೇ ಇರುವ ಕಾರಣ ಆನರ್ಥವು ಚಿನ್ನಾತ್ರನಿಗೆ ಉಂಟಾಗಲಿ ಎಂಬ ಆಪತ್ರಿಯನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗದು.

ನಾಕನೆಯ ಪಕ್ಷವೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪು. ಬ್ರಹ್ಮನು ತಕ್ಷಜ್ಞಾನಿಯಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಜೀವನಂತೆ ಅಭಿಮಾನವಿಲ್ಲದೆ ಕಾರಣ ದುಖವು ಉಂಟಾಗುವುದಿಲ್ಲವೆಂಬುದು ನಾಕನೆಯ ಪಕ್ಷ-ತತ್ಮಜ್ಞಾನಿಗೆ ದುಖವು ಉಂಟಾಗುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳದರೆ ವೃಭಜಾರ ಬರುತ್ತದೆ. ಜೀವನುತ್ತನು ತತ್ತಜ್ಞಾನಿಯಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಅವನಿಗೆ ಸಂಪಾರದಲ್ಲಿ ಅಭಿಮಾನವೂ ಕೂಡ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದರೂ ಕೂಡ ದುಚುಶಿಕ್ಷವೆಂಬುದು ಅವನಿಗೆ ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಅದರಂತೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ತತ್ವಜ್ಞಾನಿಯಾದರೂ ಕೂಡ ಅಭಿಮಾನ ಇಲ್ಲದವನಾದರೂ ದುಜಿಯು ಆಗಲಿ ಎಂದು ಆಪತ್ರಿ ಮಾಡಿದರೆ ನಿಮ್ಮಲ್ಲಿ ಉತ್ತರವಿಲ್ಲ.

ಮತ್ತು ಅಭಿಮಾನಿಯಾದ ವ್ಯಕ್ತಿಯು 'ತ್ತಂ' ಪರದಿಂದ ವಾಚ್ಯನಾಗಿದ್ದಾನೋ, ಅಥವಾ ಆಕ್ಟ್ಯನಾಗಿದ್ದಾನೋ? ವಾಚ್ಯನಾಗಿದ್ದಾನಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಅವರ್ನ ಸಂಪಾರಿಯಾಗಲಿ. ಯಾಂಗೆ ಅಭಿಮಾನವಿರಯೋ, ಅವರಿಗೆ ದುಖವನ್ನು ಹೇಳಿಬೇಕಾದ್ದರಿಂದ ವಿಶಿಷ್ಟಾಗೆ ಹೇಳಿದಂತಾಯತು. ಮತ್ತು ಈಗಾಗಲೇ ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದಂತೆ ಅನರ್ಥಪ್ರಮರ್ಥಗಳಿಗೆ ಸಾಮಾನ್ಯಧೀಕರಣವಿರಬೇಕಾದ್ದರಿಂದ ಶುದ್ಧಾನಿಗೆ ಮೋತ್ತವು ಆಗುವುದರಿಂದ ಸಂಸಾರವನ್ನೂ ಕೂಡ ಅವನಿಗೇ ಹೇಳಬೇಕು. ವಿಶಿಷ್ಟಕ್ಕೆ ಸಂಸಾರವನ್ನು ಹೇಳುವುದರಿಂದ ಸಂಸಾರವನ್ನೂ ತನ್ನು ಅಭಿಮಾನಿಯು ತ್ತಂ ಪರದಿಂದ ವಾಚ್ಯನಲ್ಲ. ಅಕ್ಷ್ಯನಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಅವರ ಭಾವನಃ ಮೊಡ್ಡೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ. ಆಗ ಚನ್ನಾತ್ರವಾಗೂ ಕೂಡ ಅಭಿಮಾನವು ಇದೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ. ಆಗ ಚನ್ನಾತ್ರವಾಗೂ ಕೂಡ ಅಭಿಮಾನವು ಇದೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ. ಆಗ ಚನ್ನಾತ್ರವಾಗೂ ಕೂಡ ಅಭಿಮಾನವು ಇದೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ.

ದುಖಾದಿಗಳಲ್ಲವೂ ಕಲ್ತಿತವಾದ್ದರಿಂದ ಪಾರಮಾರ್ಥಿಕವಾಗಿ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಇವು ಇರುವುದಿಲ್ಲವೆಂಬುದು ಐದನೆಯ ಪಕ್ಷ . ಇದೂ ಕೂಡ ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಕಲ್ಪಿತವಾದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ದುಖಾದಿಗಳು ಅನರ್ಥವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎನ್ನುವುದಾರರ ಜೀವನಿಗೂ ಕೂಡ ಇವು ಅನರ್ಥಕಾರಿ ಆಗದೇ ಇರಬೇಕಾದೀತು. ಆದರೆ ಮಿಹ್ಯಾಭೂತವಾದರೂ ಕೂಡ ಜೀವನಿಗೆ ಹೇಗೆ ಅನರ್ಥಕರವಾಗಿದೆಯೋ, ಅದರಂತೆ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೂ ಕೂಡ ಇದೇ ದುಖಾದಿಗಳು ಅನರ್ಥಕರ ಆಗಲಿ. ಹೀಗೊಪ್ಪದಿದ್ದರೆ ದುಖದ ನಿವೃತ್ತಿಗೋತ್ಯರ ವೇದಾಂತೆ ಶ್ರವಕಾದಿಗಳ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಮಾಡುವುದು ವೃರ್ಥವಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಜೀವನಿಗೂ ಕೂಡ ತಾತ್ರಿಕವಾಗಿ ಅನರ್ಥಗಳು ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

ಅರ್ವೈತಿಗಳ ಪ್ರಕಾರ ಮೂರನೆಯ 'ಅಶ್ಕಾಧಿವಚ್ಚ ತರನುಪಪತ್ತಿ,' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು 'ಭೋಣ್ಕ್ರಪತ್ತೇ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಪುನರುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ 'ಅಶ್ಕಾಧಿವಚ್ಚ ತರನುಪತ್ತಿ,' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅವರು ಹೀಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮೂಡುತ್ತಾರೆ - 'ವಜ್ರವು ಕಲ್ಪಾಗಿದೆ, ನಿನುಮಾರುತ್ತಾರೆ ಎಲಕ್ಷಣವಾಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಒಂದೇ ಪೃಥಿವೀತತ್ವದಿಂದ ಜನಿಸಿವೆ. ಅರರಂತ ಸೃಷ್ಟಿಕರ್ತನಾದ ಒಬ್ಬರೇ ಬ್ರಹ್ಮಾಂದ ಈ ಜಗತ್ತು ನಿರ್ಮಾಣವಾಗಿದೆ. ಕೆಲವು ಜಡ ಎನಿಸುತ್ತವೆ. ಕೆಲವು ಜೇತನ ಎನಿಸುತ್ತವೆ. ಈ ವೈಚಿತ್ರ್ಯವು ಆಶ್ಚರ್ಯವಲ್ಲ ಎಂದು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ.

ಇದು ತಪ್ಪು. ಏಕೆಂದರೆ ಇದೇ ವಿಷಯವನ್ನು ಆದ್ವೈತಿಗಳು ಭೋಕ್ತಾಪಕ್ಕರಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಭೇನತರಂಗದ ದೃಷ್ಟಾಂತರಿಂದ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ನೊರೆ, ಅಲೆ ಎರಡೂ ಕೂಡ ಹೇಗೆ ಸಮುದ್ರದ ವಿಕಾರವೇ ಆಗಿವೆಯೋ, ಅದರಂತೆ ಒಂದೇ ಬ್ರಹ್ಮನ ವಿಕಾರವಾಗಿ ಜಡಚೇತನಗಳು ಉಂಟಾಗಿವೆ ಎಂದು ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ. ಕೇವಲ ದೃಷ್ಟಾಂತದ ವೃತ್ಯಾಸಕ್ಕೊಳ್ಳರ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಪ್ರತ್ಯೇಕವಾಗಿ ರಚನೆ ಮಾಡುವುದು ವೃರ್ಥವಾಗಿದೆ.

ಇನ್ನು ಅರ್ದೈತಿಗಳು 'ಉಪಸಂಹಾರದರ್ಶನಾನ್ನೇತಿಚೇನ್ನ ಕ್ಷೀರವಧ್ಯಿ' ಹಾಗೂ 'ದೇವಾದಿವದಪಿ ಲೋಣೀ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಗಳು ಪ್ರತ್ಯೇಕ ಅಧಿಕರಣವೆಂದು ಪರಿಗಣಸುತ್ತಾರೆ. ಇದಕ್ಕೆ ಅವರು ಉಪಸಂಹಾರಾಧಿಕರಣ ಎಂದು ಹೆಸರಿಟ್ಟಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿರುವ ಮೊದಲನೆಯ ಸೂತ್ರವು ಹೀಗೆ ಹೇಳುತ್ತದೆ - ಯಾವುದೇ ವಸ್ತುವು ಉಪಾದಾನಕಾರಣ-ವಾಗಬೇಕಾದರೆ ಅದಕ್ಕೆ ಮತ್ತೊಂದರ ಸಹಾಯವು ಆತ್ಮಗತ್ಯ. ಸೃಷ್ಟಿಯ ಆರಂಭದಲ್ಲಿ ಇರುವ ಬ್ರಹ್ಮನೊಬ್ಬನೇ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗಬೇಕಾದರೆ, ಅವನಿಗೆ ಯಾವುದಾದರೂ ಸಾಧನೆ ಸಲಕರಣೆಗಳು ಇರಲೇಬೇಕು. ಆದರೆ ಅನೇಕ ಸಲಕರಣೆಗಳ ಸಂಗ್ರಹವೇ ಉಪಸಂಹಾರ ಎನಿಸುತ್ತವೆ. ಇಂಥ ಸಲಕರಣೆಗಳು ಸೃಷ್ಟಿಯ ಆರಂಭದಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲದ ಕಾರಣ ಹೇಗೆ ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗುತಾನೆ ?

ಹೀಗೆ ಪ್ರಶ್ನಿಸಬಾರರು. ಸೂತ್ರಕಾರನು 'ಕ್ಷೀರವದ್ದಿ' ಎಂಬ ದೃಷ್ಟಾಂತದಿಂದ ಇದಕ್ಕೆ ಉದಾಹರಣೆಯನ್ನು ನೀಡಿದ್ದಾರೆ. ಹಾಲು ಮತ್ತೊಂದರ ಸಹಾಯವಿಲ್ಲದೇ ಹೇಗೆ ಪರಿಣಾಮವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತದೋ, ಅದರಂತೆ ಬ್ರಹ್ಮನೂ ಕೂಡ ಮತ್ತೊಂದರ ಸಹಾಯವಿಲ್ಲದೇ ಜಗತ್ತಾಗಿ ಪರಿಣಾಮವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತಾನೆ.

ಜಡವಾದ ಹಾಲು ಪರಣಾವನನ್ನು ಹೊಂದಬಹುದು. ಆದರೆ ಚೀತನರಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಮತ್ತೊಂದರ ಸಹಾಯವಿಲ್ಲದೇ ನಿರ್ಮಿಸುವುದು ಲೋಡದಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲಿಯೂ ಕಂಡಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಯಾವುದೇ ಸಾಧನೆಗಳಿಲ್ಲದೇ ಬ್ರಹ್ಮನು ಹೇಗೆ ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗುತ್ತಾನೆ ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ "ದೇವಾದಿವದಪಿ ಲೋಣೇ" ಎಂಬ ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಿದೆ. ದೇವಕಗಳು ಮತ್ತೊಂದರ ಅಪೇಕ್ಷೆಯನ್ನು ಪಡದೇ, ತಮ್ಮ ಇಚ್ಛೆಯಿಂದಲೇ ಮಹಡಿಯ ಮನೆಗಳನ್ನು ಭೋಗವಸ್ತುಗಳನ್ನು ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಈ ಎಪಯವು ವೇದಾದಿಗಳಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ.

ಹೀಗೆ ಎರಡು ಸೂತ್ರಗಳಿಗೆ ಅದ್ವೈತಿಗಳು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾರೆ.

ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಈ ಅಭಿವ್ರಾಯವು ತಪ್ಪು. ಏಕೆಂದರೆ ಪ್ರಥಮಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ತಾಲು ಸ್ವತಃ ಪರಿಣಾಮವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತದೆ ಎಂದು ಸಮರ್ಥಿಸಿದ್ದೇ ಸೆರಿಯಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಅಲ್ಲಿ ತಾಲು ಮೊಸರುಗಬೇಕಾದರೆ ಕಾಯಸಬೇಕು, ಅದು ಆರಬೇಕು., ಅದಂತರ ಹಪ್ಪು ಕಾತರೇಕು, ಇವೆಲ್ಲದರ ಸಹಾಯವಿಲ್ಲದೇ ಅದು ಮೊಸಲಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು 'ಪರೋಂಬುವರ್ ಎಂಬುದಾಗಿ ಮುಂದೆ ಬರುವ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹಾಲು ಮೊಸರಾಗಲು ಬ್ರಹಕ್ಕೇ ಕುರಣವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬುದನ್ನು ನೀವೂ ಕೂಡ ಅಂಗೀಕರಿಸಿದ್ದೀರಿ. ಮುಂದೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುವ ನಿಮ್ಮ ಮಾತಿಗೆ ಈಗ ವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಸ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

ಆದ್ವೈತಿಗಳ ಸಿದ್ಧಾಂತದಲ್ಲಿ ಈ ಕ್ಷೀರದ ದೃಷ್ಟಾಂತವೇ ಅಯುಕ್ತ. ಏಕೆಂದರೆ ಶುಕ್ತಿಯು ರಜತದ ಆಕಾರದಲ್ಲಿ ತೋರುವಂತೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ಜಗತ್ತಾಗಿ ತೋರುತ್ತಾನೆ ಎಂಬುದು ಆವರ ಪ್ರಕ್ರಿಯೆ. ಇದರಂತೆ ಇಂಥ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನೇ ಆವರು ಹೇಳಬೇಕು ಹೊರತು, ಹಾಲು ಮೊಸರಾಗಿ ಪರಿಣಾಮ ಹೊಂದುತ್ತದೆಂಬ ಉದಾಹರಣೆಯು ಅನನುಗುಣವಾಗುತ್ತದೆ.

ಶುದ್ದಬಹ್ಮನು ಜಗತ್ರಿಗೆ ವಿವರ್ತಕಾರಣನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಆದರೆ ಅಜ್ಜಾನವಿಶಿಷ್ಯನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನು ಪರಿಣಾಮಕಾರಣನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಜ್ಜಾನವಿಶಿಷ್ಟಬಹ್ನನ ವಿವಕ್ಷೆಯಲ್ಲಿ ಹಾಲಿನ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ಸೂತ್ರಕಾರರು ಹೇಳಿರುತ್ತಾರೆ. ಏನು ತಪ್ಪು ?

ಈ ಆಕ್ಷೇಪವೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪು. ಆಗ ದೇವತೆಗಳ ದೃಷ್ಟಾಂತವು ಅನನುಗುಣವಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ದೇವತೆಗಳು ತಮ್ಮ ಪಕ್ಷರ್ಯಾಕಕ್ರಿಯುಂದಲೇ ಪ್ರಾಸಾದಾದಿಗಳನ್ನು ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಆದರೆ ಅಜ್ಞಾನವಿಶಿಷ್ಟವಾದ ಶುಕ್ರಿಯು ರಜತಾಕಾರವಾಗಿ ಪರಿಣಾಮವನ್ನು ಹೊಂದಬೇಕಾದರೆ, ಕರ್ತೃವಿನ ಪ್ರಯತ್ನವು ಅನಾವಶ್ಯಕ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪರಿಣಾಮವಾದದಲ್ಲಿ ದೇವತೆಗಳ ದೃಷ್ಟಾಂತವು ಅಸಾಧುವಾಗಿವೆ.

ಇಂದ್ರಜಾಲವನ್ನು ತೋರಿಸುವ ವ್ಯಕ್ತಿಯು ಹೇಗೆ ವಸ್ತುಗಳನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೋ, ಆದರಂತೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಎಂಬುದು ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಕ್ಷೀರದ ದೃಷ್ಟಾಂತ ಹಾಗೂ ದೇವತೆಗಳ ದೃಷ್ಟಾಂತವು ಅಸಂಗತವಾಗುತ್ತದೆ.

ಒಂದುವೇಳೆ ದೇವತೆಗಳು ಪ್ರಾಸಾದಾಧಿಗಳನ್ನು ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡುವಂತೆ ಈಶ್ವರನು ಜಗತ್ರನ್ನು ನಿರ್ಮಾಣ ಮಾಡಿದ್ದಾನೆಂದು ಅದ್ವೈತಿಗಳು ಒಪ್ಪುವುದಾದರೆ, ಆಗ ಪ್ರಾಸಾದಾಧಿಗಳಂತೆ ಈ ಜಗತ್ತೂ ಕೂಡ ಮಿಥ್ಯಾಭೂತವೇ ಅಗರೇ ಇರಬೇಕಾಧೀತು. ಅದ್ದರಿಂದ ಅಬೇತನವಾದ ಪ್ರಧಾನವೇ ಜಗತ್ತಾಗಿ ಸ್ವತಃ ಪರಿಣಾಮವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತದೆ ಎಂದು ಹೇಳುವ ನಿರೀಶ್ವರಸಾಂಖ್ಯರ ಅಭ್ಯಾಯಕ್ಕೆ ಅದ್ವೈತಿಗಳು ಹೇಳುವ ಕ್ಷೀರದೃಷ್ಠಾಂತರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವು ಅನುಗುಣವಾಗುತ್ತದೆ. ಹೊರತು, ತಮ್ಮ ಮತಕ್ಕೆ ಸರ್ವಥಾ ಅನುಗುಣವಾಗುವುದಿಲ್ಲ.

'ಭಿನ್ನವಾದ' ಉಪಾದಾನಕಾರಣವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಟ್ಟು, ಈಶ್ವರನು ತನ್ನ ಇಚ್ಛಾಮಾತ್ರದಿಂದಲೇ ಸತ್ಯಭೂತವಾದ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ' ಎಂದು ನಾವು ಹೇಳುತ್ತೇವೆ. ಅದ್ವೈತಿಗಳು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುವ 'ದೇವಾದಿವತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಆದ್ದರಿಂದ ನಮಗೆ ಅನುಗುಣವಾಗುತ್ತದೆ. ಅದ್ವೈತಿಗಳಿಗೆ ಈ ಎರಡೂ ಸೂತ್ರಗಳು ಅನುಕೂಲವಾಗಲಿಲ್ಲ. ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೇ ಪ್ರತೀಕೂಲವೇ ಆಯಿತು.

ಮತ್ತು ಪ್ರಥಮಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ನಾವು ಹೇಳುವಂತೆ ಉಪಸಂಹಾರ ಶಬಕ್ಷೆ ಸಮಾತ್ರಿ ಎಂಬರ್ಥವೇ ಸ್ವರಸವಾಗುತ್ತದೆ. ಮತ್ತೊಂದು ಸಹಕಾರಿಯ ಅಪೇಕ್ಷೆಯನ್ನು ಪಡುವುದು ಎಂಬರ್ಥವು ಸ್ವರಸವಲ್ಲ, ಕ್ಲಿಷ್ಟಕಲ್ಪನೆ ಆಗಿದೆ.

'ದೇವಾದಿವದಪಿ ಲೋಣೇ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಅರ್ವೃತಿಗಳಿಗೆ ಇನ್ನೂ ಕೆಲವು ದೋಷಗಳು ಬರುತ್ತವೆ. 'ಲೋಣೇ' ಎಂಬ ಪರಕ್ಕೆ ನಾವು ಹೀಗೆ ವ್ಯಾಪ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತೇವೆ - ಪಿಶಾಬಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಅಧ್ಯಕ್ಷಕ್ಷಕ್ಕೆಯಾರುವುದು 'ಲೋಡದಲ್ಲಿ ಕೂಡಿದೆ. ಆರ್ದ್ದಂಪ ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೂ ಕೂಡ ಅಧ್ಯಕ್ಷಕ್ಷಕಿಕ್ತೆಯು ಇರುತ್ತದೆ ಎಂದು. ಆರ್ದ್ದಂಪ ನಮ್ಮ ಪ್ರಕಾರ ಲೋಣೆ ಶಬ್ಧವು ಸ್ವರಸವಾದ ಅರ್ಥವುಳ್ಳದ್ದಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ಅರ್ದ್ವೈತಿಗಳು 'ಲೋಣ್ಯತೇನನೇನೇತಿ ಲೋಣೆಃ' ಎಂಬ ವ್ಯತ್ಪತ್ತಿಯನ್ನು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿ, ವೇದ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಇದು ಸ್ವರಸರ್ವ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ.

ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ರಾಮಾನುಜಮತವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದಂತಾಯಿತು. ಯಾರ ಸಹಾಯವೂ ಇಲ್ಲದೇ ಬ್ರಹ್ಮಾನಿಂದ ಈ ಜಗತ್ತು ಸೃಷ್ಟವಾಗಿದೆ. ಹಾಲಿಗೆ ಹೆಪ್ಪು ಹಾಕುವುದು ಮೊಸರಾಗಲಿ ಎಂಬ ಉದ್ದೇಶದಿಂದಲ್ಲ. ರುಚಿಯು ಹೆಚ್ಚಾಗಲಿ ಎಂಬ ಅಭಿವ್ರಾಯದಿಂದ ಹೀಗೆ ಲೌಕಿಕಕ್ಟೇರದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ನೀಡಿರುತ್ತಾರೆ. ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ವೇದಸಿದ್ದರಾದ ದೇವೆಕೆಗಳು ತಮಗೆ ಅಪೇಕ್ಷಿತವಾದ ಪ್ರಾಸಾದಾದಿಗಳನ್ನು ಹೇಗೆ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾರೊ. ಅದರಂತೆ ಪರಮಾತ್ರಮೂ ಕೂಡ ಮತ್ತೊಂದರ ಸಹಾಯವಿಲ್ಲದೇ ತಮಗೆ ಇಚ್ಛಿಕವಾದ ಜಗತ್ರನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಇವರ ಈ ವಾಕೃವೂ ಕೂಡ ನಿರಾಕೃತಮಯತು. ಏಕೆಂದರೆ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಸ್ವರಸವಾದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಹೇರದಂತೆ ಆಗಲಿಲ್ಲ. ಸೂಕ್ತ ಚಿರಚಿತ್ರಶಿಷ್ಠವಾದ ಬ್ರಹ್ಮನ್ನು ಸ್ವರಿಸುವಾದ ಅರ್ಥವನ್ನು ಹೇರದಂತೆ ಆಗಲಿಲ್ಲ. ಸೂಕ್ತ ಚರಚಿತ್ರಶಿಷ್ಠವಾದ ಪ್ರವರ್ಥವನ್ನು ಹೇಂದಂತೆ ಆಗಲಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ದೃಷ್ಟಾಂತವೂ ಕೂಡ ಅವರಿಗೆ ಅನುಕೊಲವಾಗದೇ ಪ್ರತಿಕೂಲವೇ ಆಗಿದೆ.

ಮತ್ತು ಅದ್ವೈತಿಗಳಾದ ನಿಮ್ಮ ಪಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಪ್ರಕೃತಿ, ಕಾಲ, ಕರ್ಮ ಮೊದಲಾದ ಸಹಕಾರಿಗಳನ್ನು ಒಪ್ಪಿರುವುದರಿಂದ ಅದನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡದೇ ಜಗತ್ರನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಎನ್ನುವುದು ತಪ್ಪಾಗುತ್ತದೆ.

ಅದ್ಭ್ಯಕಿಗಳು ಹೀಗೆ ಹೇಳುತ್ತಾರೆ - 'ಕೃತ್ಸ್ವರ್ಸಕ್ತಿ' 'ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಪ್ರಾರಂಭಮಾಡಿ, 
ನಾಕು ಸೂತ್ರಗಳು ಒಂದೇ ಅಧಿಕರಣ ಎಂದು. ಇದರಲ್ಲಿ ಮೊದಲನೆಯ ಸೂತ್ರವು 
ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಪರವಾಗಿದೆ. ಬ್ರಹ್ಮನು ಸಮಗ್ರವಾಗಿ ಜಗತ್ರಿನ ರೂಪದಲ್ಲಿ ಪರಿಣಾಮವನ್ನು 
ಹೊಂದುವುದಾದರೆ, ಬ್ರಹ್ಮನೇ ಇಲ್ಲದಂತಹ ಪರಿಜ್ಞಿತಿ ಬರುತ್ತದೆ. ಏಕದೇಶದಿಂದ ಪರಿಣಾಮವನ್ನು 
ಹೊಂದುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದರೆ ನಿರಯವತ್ವಶ್ರುತಿಯ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ 
ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವು ಬಂದರೆ 'ಶ್ರುತೇಸ್ತು ಶಬ್ದಮೂಲಶ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 
ಉತ್ತರಿಸಲಾಗಿದೆ. ಬ್ರಹ್ಮನು ಶ್ರುತಿಮಾತ್ರ ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯನಾದ್ದರಿಂದ ತರ್ಕಕ್ಕೆ ಅವನಲ್ಲಿ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ 
ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಮುಂದಿನ ಮೂರು ಸೂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಸಿದ್ಧಾಂತವನ್ನು ಸ್ಥಾಪನೆ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತದೆ 
ಎಂದು.

ವಾಸ್ತವಿಕವಾಗಿ ವಿವರ್ತವಾದವೇ ನಮ್ಮ ಮತದ ಸಿದ್ಧಾಂತ. ಅದ್ದರಿಂದ ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಕೃತ್ವ ಪ್ರಸಕ್ತಿಯ ತಂತೆಗೆ ಅವಕಾಶವೇ ಇಲ್ಲ. ಅದರೂ ಕೂಡ ಹಿಂದೆ ಕ್ಷೀರದ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ಸೂತ್ರಕಾರರು ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನು ಪರಿಣಾಮಕಾರಣವಾಗುತ್ತಾನೆಯೂ? ಎಂಬ ಭ್ರಾಂತಿ ಬರಲು ಅವಕಾಶವಿದೆ. ಅರಣ್ಯಾಗಿ 'ಅತ್ತಂ ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಸ್ವಪ್ಪದ್ವಪ್ಪ್ನವಾದ ಆತ್ಮನು ಮನಸ್ಸಿನಿಂದರೇ ರಥ ಮೊದಲಾರವುಗಳನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಇದರಿಂದ ಅವನ ಸ್ವರೂಪಕ್ಕೆ ಉಪಮರ್ದವು ಉಂಟಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಮಾಯಾವಾರವನ್ನು ಈ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಸ್ಪಪ್ಪಡಿಸಲಾಗಿದೆ ಎಂದು ಅದ್ವೈತಿಗಳು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ.

ಅದ್ವೈತಿಗಳು ಹೀಗೆ ಹೇಳುತ್ತಾರೆ - ಬ್ರಹ್ಮನು ವಿವರ್ತಕಾರಣನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಹೊರತು, ಪರಿಣ ಾಮಕಾರಣವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲವೆಂಬುದೇ ನಮ್ಮ ಸಿದ್ಧಾಂತ. ವಿವರ್ತಕಾರಣನೆಂದು ಹೇಳಿದಾಗ ಬ್ರಹ್ಮನು ಪೂರ್ಣವಾಗಿ ಪರಿಣಾಮವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತಾನೋ, ಏಕದೇಶದಿಂದ ಪರಿಣಾಮವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತಾನೋ, ಎಂಬ ಶಂಕೆಗೆ ಅವಕಾಶವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಅಧಿಕರಣವು ವಕೆ ಹೊರಟಿತು? ಎಂಬುದಾಗಿ ಆಶಂಕೆ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಹೀಗೆ ಉತ್ತರಿಸಿದ್ದಾರೆ - 'ಕ್ಷೀರವಧ್ದ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಸೂತ್ರಕಾರರು ಕ್ಷೀರದ ದೃಷ್ಟಾಚವನ್ನು ನೀಡಿದ್ದರಿಂದ ಬ್ರಹ್ಮನು ಜಗತ್ರಿಗೆ ಪರಿಣಾಮಣರಣವಾಗಿರಬಹುದೆಂಬ ಆಶಂಕೆಯು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಇದರ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ 'ಆತ್ಮನಿ ಚೆ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ. ಹೇಗೆ ಸ್ವಪ್ಪದ್ರಪ್ತಾರವಾದ ಆತ್ಮನು ತನ್ನ ಮನಸ್ಸಿನಿಂದರೇ ರಥಾದಿಗಳನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೋ, ಅರವಂತೆ ಬ್ರಹ್ಮನೂ ಕೂಡ ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಿದ್ದಾನೆ. ಇದರಿಂದ ಅವನ ಸ್ವರಂಪವು ಉಪಮರ್ವವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ಮಗುಯಾದುದನ್ನು ಸೃಷ್ಟಪಡಿಸುವುದಕ್ಕಾಗಿಯೇ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಹೊರಟದೆ ಎನುತ್ತಾರೆ.

ಅರ್ವೈತಿಗಳ ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯವು ಅಸಾಧುವಾಗಿದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ವಿವರ್ತವಾದವನ್ನು ಈಗಾಗಲೇ ಅದೃಶ್ಯತ್ವಾಧಿಕರಣ, ಪ್ರಕೃತ್ಯಕರಣ, ಅರಂಭಣಾಧಿಕರಣ ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಹಲವು ಅಧಿಕರಣಗಳಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥಿಸಿದ್ದಾಗಿದೆ. ಪುನಃ ಬ್ರಹ್ನಮ ಪರಿಣಾಮಕಾರಣ-ನಾಗಿರಬಹುದೆಂಬ ಭ್ರಾತಿ ಬರಲು ಅವಕಾಶವೇ ಇಲ್ಲ. ಹಾರ್ಗೆನಾದರು ಪ್ರಕೃತಿಮ ಪರಿಣಾಮಕಾರಣವಾಗಿರಬಹುದೆಂಬ ಭ್ರಾತಿಯು ಬಂದರೂ ಕೂಡ ಸೂತ್ರಕಾರರು ಮೊದಲೇ ವಿವರ್ತಕಾರಣಕ್ಕೆ ವಿರುದ್ಧವಾದ ಕುಚೋದ್ಯ ಮಾಡುವಂತಹ ಕ್ಷೀಡಾದಿದೃಪ್ಯಾಂತವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ. ವಿವರ್ತವಾದಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾದ ಸ್ಪಪ್ರಧ್ವಾಂತವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದರು.

ಒಂದು ವೇಳೆ ಸೂತ್ರಕಾರರಿಗೆ ವಿವರ್ತಕಾರಣವೇ ವಿವಕ್ತಿತವಾಗಿದ್ದಲ್ಲಿ, ಕ್ಷೀರಾದಿದ್ದಪ್ಪಾಂತವನ್ನೇ ಅವರು ಹೇಳುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ. ಕುಚೋದ್ಯ ಮಾಡುವ ಕೆಲಸವನ್ನು ಸೂತ್ರಕಾರರು ಏಕೆ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ ? ವಿವರ್ತಕಾರಣಕ್ಕೆ ಅನುಕೂಲವಾದ ಸ್ವಪ್ತದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನೇ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದರು.

ಮತ್ತು ಅದ್ವೈತಿಗಳ ವಿವರ್ತಕಾರಣವೂ ಕೂಡ ಅಯುಕ್ರವಾಗಿದೆ. ವಿವರ್ತಕಾರಣವು ವಿವಕ್ತಿತವಾಗಿದ್ದಲ್ಲಿ ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಶಬ್ದಗಮೃತ್ತ ಹಾಗೂ ತರ್ಕ ಅಗಮೃತ್ಯಗಳನ್ನು ಹೇಳಬಾರದಿತ್ತು, ಇವೆರಡು ಭ್ರಾಂತ್ಕಧಿಷ್ಠಾನಕ್ಕೆ ಉಪಯುಕ್ತವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲನಷ್ಟೇ.

ವಿವರ್ತಕಾರಣ ಎಂದರೆ ಜಗರ್ ಭಮಕ್ಕೆ ಅಧಿಪ್ಪಾನವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದರ್ಥ. ಈ ವಿವಕ್ಷೆಯು ಸೂತ್ರಕಾರರಿಗೆ ಇರುವುದಾಗಿದ್ದಲ್ಲಿ, ಬ್ರಹ್ಮನು ಶಬ್ದಗಮ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂದೇಕೆ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದರು? ಮತ್ತು ತರ್ಕದಿಂದ ಗಮ್ಯವಾಗಿಲ್ಲ ಎಂದಾದರೂ ಕೂಡ ಏಕೆ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದರು ? ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಜಗದ್ ಭ್ರಮಕ್ಕೆ ಅಧಿಷ್ಠಾನನಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬುದನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದಂತಾಗುವುದಿಲ್ಲ.

ಮೂರನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಸ್ವಪ್ತದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ಸೂತ್ರಕಾರರು ಏಕೆ ನೀಡಿದ್ದಾರೆ ? ಆವರ ಉದ್ದೇಶವೇನು ? ಎಂಬ ನಮ್ಮ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ನೀವು ಉತ್ತರಿಸಬೇಕು -

- ೧. ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಜಗದ್ವಿಷಯಕಭ್ರಾಂತಿಯದೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಜೀವನಿಗಿರುವ ಸ್ವಪ್ನಭ್ರಮೆಯು ದೃಷ್ಟಾಂತವೆಂದು ಹೇಳಿರುವರೋ?
- ೨. ಅಥವಾ ಬ್ರಹ್ಮನು ಜಗದ್ ಭ್ರಮಕ್ಕೆ ಅಧಿಷ್ಟಾನನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಜೀವನು ಸ್ವಾಪ್ನಭ್ರಮೆಗೆ ಅಧಿಷ್ಟಾನನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂದು ಉದಾಹರಣೆಯನ್ನು ನೀಡಿದ್ದೀರೋ ?
- ೩. ಅಥವಾ ಬ್ರಹ್ಮನು ಮಾಯಾವಿಯಂತೆ ಮತ್ತೊಬ್ಬರಿಗೆ ಭ್ರಮೆಯನ್ನು ಬರಿಸುತ್ತಾನೆಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಜೀವನ ಭ್ರಮೆಯನ್ನು ಉದಾಹರಿಸಿದ್ದೀರೋ ?

ಮೊದಲನೆಯ ಪಕ್ಷೆ ತಪ್ಪು. ದಾರ್ಪ್ರಾಂತಿಕವೇ ಅನುಗುಣವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಜೀವನು ಸ್ವಸ್ಪಭ್ರಾಂತಿಗೆ ಅಧಿಪ್ಯಾನನಾಗಿರುವಂತೆ, ಬ್ರಹ್ಮನು ಜಗದ್ವಿಷಯಕಭ್ರಾಂತಿಗೆ ಅಧಿಪ್ಯಾನನಾಗಿರುವುನಂಟುರು ಮೊದಲನೆಯ ಪಕ್ಷ. ಆದರೆ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಭ್ರಮ ಇರಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ. ಇದ್ದುರು ಭಾರತಿಯಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ - 'ಭ್ರಾಂತಿಕ್ಕ ಸರ್ವಜ್ಞತ್ವಾಮಪಪತ್ರೇ!' ಭ್ರಾಂತಿಯರುವವನಲ್ಲಿ ಸರ್ವಜ್ಞತ್ವವು ಅನುಪಪನ್ನವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು. ಕಲ್ತತರುವಿನಲ್ಲೂ ಕೂಡ 'ಅಪ್ತುತಂ ನಟವರ್' ಬ್ರಹ್ಮತಾರ್ದ ನಟವರ್ ಬ್ರಹ್ಮತಾರ್ದ ನಟವರ್ ಬ್ರಹ್ಮತಾರ್ದ ನಟವರ್ ಬ್ರಹ್ಮತಾರ್ದ ನಟನಂತೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ಜಗತ್ರಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂದು ಶಂಕರನು ಹೇಳಿದನು ಎಂದು.

ಜೀವನಿಗೆ ಸ್ವಸ್ಥಭ್ರಾಂತಿಯದೆ. ಅದರಂತೆ ಜಗದ್ವಿಷಯಕಭ್ರಾಂತಿ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಇದೆ ಎಂಬುದು ಮೊದಲನೆಯ ಪಕ್ಷ್ಣೆ ಇದರಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಟಾಂತ ಸಾಧುವಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ದಾರ್ಪ್ರಾಂತಿಕವು ಅಸಾಧುವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ದೃಷ್ಟಾಂತಕ್ಕೆ ದಾರ್ಷ್ಯಾಂತಿಕವು ಅನುಗುಣವೇ ಆಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಭ್ರಾಂತಿಯನ್ನು ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಹೇಳಬಾರದೆಂದು ಭಾಮತಿಕಾರ ಹಾಗೂ ಕಲ್ಪತರುಕಾರರು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಎರಡನೆಯ ಪಕ್ಕವು ತಪ್ಪು. ಬ್ರಹ್ಮನು ಜಗದ್ ಭ್ರಮಕ್ಕೆ ಅಧಿಪ್ಪಾನನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬುದು ಎರಡನೆಯ ಪಕ್ಕ. ಜೀವನು ಸ್ವಾಪ್ತಭ್ರಮೆಗೆ ಅಧಿಪ್ಪಾನನಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬುದು ಉದುಹರಣೆ. ಆದರೆ ಈ ಉದುಹರಣೆಯೇ ಅಯುಕ್ತಮಾಗಿದೆ. ಒಂದು ವೇಳೆ ಜೀವನು ಸ್ವಾಪ್ತಭ್ರಮತ್ತು ಅಧಿಪ್ಪಾನ-ನಾಗುವುದಾದರೆ, 'ಅಹಂ ಕರ್ತಾ' ಎಂಬ ಪ್ರತೀತಿ ಹೇಗೆ ಜೀವನಿಗಿದೆಯೋ? ಅರರಂತೆ 'ಅಹಂ ಗಜ್' ಎಂಬ ಪ್ರತೀತಿಯೂ ಕೂಡ ಜೀವನಿಗೆ ಇರಬೇಕಾದೀತು. ಮತ್ತು ಎರಡು ಪಕ್ಷಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಬಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಯನು ಹೇಳಿದ್ದು ಅಯುಕ್ತಮಗುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಭ್ರಾಂತಿಯ ಇರುತಿಗೆ, ಅಥವಾ ಭ್ರಾಂತಿಗೆ ಅಧಿಪ್ಪಾನನಾಗುವುದಕ್ಕೆ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಯ ಅವಶ್ಯಕತೆ ಸರ್ವಥಾ ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

ರೃಷ್ಟಾಂತರ ಅನಾನುಗುಣ್ಣದೋಷದಿಂದಲೇ ಮೂರನೆಯ ಪಕ್ಷವೂ ಕೂಡ ಅಯುಕ್ರವಾಗಿದೆ. ಸ್ವಪ್ತರ್ರಷ್ಟ್ರವಾದ ಜೀವನು ಮತ್ತೊಬ್ಬರಿಗೆ ಭ್ರಮೆಯನ್ನು ಹುಟ್ಟಿಸಲು ನಾಧ್ಯವಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಸ್ವಾಪ್ಪನ್ನೆಟ್ಟಯಲ್ಲಿ 'ನ ತತ್ರ ರಥಾ: 'ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಶ್ರುತ್ತು ದಾಹರಣೆಯನ್ನು ಪರರು ನೀಡಿರುವುದು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ಸ್ವಾಪ್ತರ್ಯಾಗಳನ್ನು ಸ್ವತ್ತಿ ಮಾಡುವವನು ಜೀವ ಎಂದು ಹೇಳುವುದಾರರೆ, 'ಸಹಿ ಕರ್ತಾ ತ್ಯುಸ್ತ್ ಲೋಣಃ ಶ್ರಿತಾ:' ಎಂಬ ವಾಕ್ಯಶೇಷದ ವಿರೋಧ' ಬರುತ್ತದೆ. ಈತನು ಸ್ವಾಪ್ತಪದಾರ್ಥಗಳನ್ನು ಸ್ವತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳುವುದಾದರೆ ಗಗನಾದಿಗಳಂತೆ ಸ್ವಾಪ್ತಪದಾರ್ಥವೂ ಕೂಡ ವ್ಯಾವಹಾರಿಕವಾಗುತ್ತದೆ.

ಈಶನಿರ್ಮಿತವಾದ ಪದಾರ್ಥಗಳೆಲ್ಲವೂ ವ್ಯಾವಹಾರಿಕವೆಂದು ಅದ್ವೈತಿಗಳು ಒಪ್ಪವುದರಿಂದ ಸ್ವಪ್ತಪದಾರ್ಥವನ್ನು ಈಶ್ವರನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದರೆ ಅದೂ ಕೂಡ ವ್ಯಾವಹಾರಿಕ ಆಗಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ.

ಆದ್ದರಿಂದ 'ಆತ್ಬರಿ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ರುಭ್ಯಾದ್ವಧಿಕರಣದ ನ್ಯಾಯದಂತೆ ಆತ್ಮಕ್ಕುಡ ಮುಖ್ಯಾರ್ಥನಾದ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಪ್ರಸ್ತುತವಾದ ಜಗತ್ ಕರ್ಕೃತ್ಯಕ್ಷ ಉಪಯೋಗಿಯಾದ ವಿಚಿತ್ರಕಕ್ಕೆಯನ್ನು ಹೇಳಲು ಹೊರಟಿದೆ ಎಂದೇ ಹೇಳಬೇಕು. ಇದನ್ನು ಬಟ್ಟು, ಸ್ವಸ್ತದೃಷ್ಟಾಂತದಿಂದ ಜಗನ್ನಿಥ್ಯಾತ್ಮತನ್ನು ಹೇಳಲು ಹೊರಟಿದೆ ಎಂದು ಸರ್ವಥಾ ವ್ಯಾಖ್ಯನ ಮೂಡುದರರು.

ಆದ್ವೈತಿಗಳು 'ಸರ್ವೋಪೇತಾ ಚ' ಇತ್ಯಾದಿ ಎರಡು ಸೂತ್ರಗಳನ್ನು ಒಂದೇ ಆಧಿಕರಣವೆಂದು ಪರಿಗಣಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಮೊದಲನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ಆತ್ಮನಿ ಚೈವಂ ವಿಚಿತ್ರಾಕ್ಟ ಹಿ' ಎಂಬ ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಯಾವ ವಿಚಿತ್ರಸೃತ್ಯಿಯನ್ನು ಹೇಳಲಾಯಿತೋ, ಆ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ 'ಯಃ ಸರ್ವಜ್ಞ: ಸರ್ವವಿತ್ ಸತ್ಯಕಾಮಃ ಸತ್ಯಸಂಕಲ್ಯ: 'ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಗಳನ್ನು ಆಧಾರವನ್ನಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ದೇವತೆಗಳು ವಿಚಿತ್ರಕಕ್ಕಿಯುಳ್ಳವರಾದರೂ ಕೂಡ ಆಧ್ಯಾತ್ಮಿಕರಣ-ಸಂಪನ್ನದಾದ್ದರಿಂದರೇ ಕಾರ್ಯಕ್ಕೆ ಕಾರಣರಾಗುತ್ತಾರೆ. ಬ್ರಹ್ಮನಾದರು 'ಅಚಕ್ಕುಷ್ಟಮಹೊತ್ತವರು' ಇ ತನ್ನದ್ದಿದ ಶ್ರುತಿಗಳು ಹೇಳುವಂತೆ ಕರ್ಣರಹಿತವಾಗಿದ್ದಾನಲ್ಲವೇ? ಎಂದು ಆಶಂಕಿಸಿ, 'ಅಪಾಣಿಪಾದಂ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಗಳು ಇರುವುದರಿಂದ ಕರಣಗಳು ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಬ್ರಹ್ಮಮ ಜಗತ್ ಕರ್ತ್ನವಾಗುತ್ತಾನೆ. ಹೀಗೆ ಸಿದ್ಧಾಂತ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

'ಸರ್ವೋಪೇಖ ಚ ತದ್ದರ್ಶನಾತ್' ಮತ್ತು 'ಆಕರಣತ್ವಾತ್' ಇತ್ಪಾದಿ ಎರಡು ಸೂತ್ರಗಳು ಒಂದೇ ಅಧಿಕರಣವೆಂದು ಅದ್ವೈತಿಗಳು ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಮೊದಲನೆಯ ಸೂತ್ರವು ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಸಾರ್ವಜ್ಞ್ಯಾದಿಗಳನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರವು ಯಾವುದೇ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಿದಿದ್ದರೂ ಬ್ರಹ್ಮಮ ಜಗತ್ ಕಾರಣನಾಗಲು ಸಮರ್ಥನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎನ್ನುತ್ತಿದೆ.

ಕುಲಾಲನೇ ಮೊದಲಾದವರು ಕರ್ತೃಗಳಾಗಬೇಕೆಂದರೆ ಲೌಕಿಕವಾದ ಕರಣಾದಿಗಳಿಂದ ಕೂಡಿರಬೇಕು. ಮತ್ತು ಆಧ್ಯಾತ್ರಿಕ್ತವಾದ ಕರಣಾಗಳೂ ಕೂಡ ಇರಬೇಕು. ಆದರೆ ಬೇವತೆಗಳಿಗೆ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಯರುವುದರಿಂದ ಲೌಕಿಕವಾದ ಕರಣಗಳಿದ್ದರೂ, ಬಲ್ಲಾತ್ರಿಕರಣ-ಸಂಪನ್ನರಾಗಿರಲೇಬೇಕು. ಆದರೆ ಬ್ರಹ್ಮಾಗಿ 'ಅಚಕ್ಕುಷ್ಟಮತ್ತೊಡ್ತಮ್" ಎಂಬ ಶ್ರುತಿ ಹೇಳುವಂತೆ ಯಾವುದೇ ಕರಣಗಳೇ ಇಲ್ಲ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಹೇಗೆ ಜಗತ್ ಕರ್ತೃವಾಗುತ್ತಾನೆ?

ಈ ಆಕ್ಕೇಪಕ್ಕೆ ಅದ್ವೈತಿಗಳು ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಉತ್ತರಿಸಿದ್ದಾರೆ. 'ಅಪಾಣಿಪಾದಂ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿ ಹೇಳುವಂತೆ ಯಾವುದೇ ಕರಣಗಳಿಲ್ಲದ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ದೇವತೆಗಳಿಗಿಂತ ಅತಿಶಯವಾದ ಶಕ್ತಿಯು ಇರುತ್ತದೆ. ಕುಲಾಲನಂತೆ ಎರಡು ಬಗೆಯ ಶಕ್ತಿಯೂ ಬೇಡ, ದೇವತೆಗಳಂತೆ ಆಧ್ಯಾತ್ಮಕ್ಕಕರಣವೂ ಕೂಡ ಇವನಿಗೆ ಬೇಡ ಎಂಬುದು ಅಧಿಕರಣದ ಸಿದ್ಧಾಂತ.

ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಈ ಅಧಿಕರಣ ರಚನೆ ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. 'ಆತ್ಮಾ ಚೈವಂ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಪ್ರಕಾರ ಭ್ರಾಂತತ್ವವನ್ನು ಅಥವಾ ಭ್ರಮಾಧಿಷ್ಠಾನತ್ವವನ್ನು ಅಥವಾ ಮಾಯಾವಿತ್ವವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಅದಕ್ಕೆ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿ ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಸರ್ವಜ್ಞತ್ವ. ಸರ್ವಶಕ್ತಿತ್ವಗಳು ಶುತ್ಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಸಮರ್ಥಿಸುವುದು ಪೂರ್ವೋತ್ತರವಿರುದ್ಧವಾಗಿದೆ.

ಸರ್ವಜ್ಞನಾರವನು ಭ್ರಾಂತನಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಸಕಲ ಭ್ರಮಗಂಗ ಅಧಿಷ್ಠಾನವಾಗಲು ಸಾರ್ವಜ್ಞವು ಉಪಯೋಗಿಯೂ ಅಲ್ಲ. ಹಾಗೇಯೇ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೋರದಂತೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ಮಾಯಾವಿಯಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಇವನು ಮಾಯಕವಾದ ಜಗತ್ತನ್ನು ನೋಡಲು ಹೇಗೆ ಸಮರ್ಥನಾಗುತ್ತಾನೆ ? ಶಾತ್ರಿಕವಾದ ಜಗತ್ತನ್ನೇ ಸೃಷ್ಟ ಮಾಡಲು ಸಮರ್ಥನಾಗಿದ್ದಾನೆನ್ನುವುದಾದರೆ, ಮಾಯಕವಾದ ಜಗತ್ತನ್ನೇ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ.

ಬಂದ್ರಜಾಲಿಕವನ್ನು ಮಾಡುವವನಿಗೆ ತಾನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುವ ವಸ್ತುಗಳು ಐಣುವುದಿಲ್ಲ. ಒಂದು ವೇಳೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ಮಾಡುವಿಲ್ಲ ಎನ್ನುವುದುದರೆ, ತಾನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಿದ ಜಗತ್ತನೇ ನೋಡದೇ ಇರಬೇಕಾದೀತು. ನೋಡುತ್ತಾನಾದ್ದರಿಂದ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಿದ ವಸ್ತುಗಳು ತಾತ್ರಿಕವೆಂದರೆ ಮಾಯಕವಾದ ವಸ್ತುಗಳನ್ನೇಕೆ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಿದನು ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆ ಬರುತ್ತದೆ.

ಮತ್ತು ಇಂದ್ರಿಯಗಳಲ್ಲದ್ದರಿಂದ ಭ್ರಮೆಗೆ ಅಧಿಷ್ಟಾನನಾಗಲಾರನು ಎಂಬ ಅಕ್ಷೇಪವೇ ತಪ್ಪ. ಮತ್ತು ಶಕ್ತಿವಿಶೇಷವಿರುವುದರಿಂದ ಭ್ರಮೆಗೆ ಅಧಿಷ್ಟಾನನಾಗುತ್ತಾನೆ ಎಂಬ ಸಮಾಧಾನವೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪ. ಭ್ರಮೆಗೆ ಅಧಿಷ್ಟಾನನಾಗಬೇಕೆಂದರೆ ಶಕ್ತಿವಿಶೇಷವು ಕಾರಣವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಬ್ರಹ್ಮನು ಮಾಯಾವಿಯಾಗುವುದಾದರೆ ಮಾಯಕವಾದ ಪ್ರಪಂಚರ್ರಷ್ಟ್ರತ್ವವು ವಿರುದ್ಧವಾಗುತ್ತವೆ. ವಿಚಾರ ಮಾಡಿದರೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ಭ್ರಾಂತನಾಗಿದ್ದಾನೆಂಬುದು ಅದ್ವೈತವಾದದಲ್ಲೂ ಕೂಡ

ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲ. ಅವರು ಬ್ರಹ್ಮನನ್ನು ಭ್ರಾಂತನಂದು ಒಪ್ಪಿಯೇ ಇಲ್ಲ. ಪ್ರಪಂಚಕ್ಕೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ಕಾರಣನಾಗಿದ್ದಾನನ್ನುವುದಾದರೆ, ಆ ಪ್ರಪಂಚವು ಸಕ್ಕ ಎಂದು ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತು. ರಾಮಾನುಜರು 'ಕೃತ್ಸ್ಪರ್ಧಕ್ಕಿ', ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರಗಳಂದ ಆರು ಸೂತ್ರಗಳನ್ನು ಒಂದೇ

ರಾಮಾನುಜರು 'ಕೃತ್ಸ್ವಭಸಕ್ತಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರಗಳಂದ ಆರು ಸೂತ್ರಗಳನ್ನು ಒಂದೇ ಅಧಿಕರಣವೆಂದು ಪರಿಗಣಿಸುವುದೆ. ಬ್ರಹ್ಮಕ್ಕಾಗೆ ಆವಯವರ್ವ ಇಲ್ಲವಾದ್ದರಿಂದ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಅಧಿಕರಣದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ, ಶಬ್ಬಗಮ್ಮನಾದ್ದರಿಂದ ಮತ್ತು ಸರ್ವಶಕ್ರನಾದ್ದರಿಂದ ತರ್ಕದಿಂದ ಅವನ ಜಗತ್ಕಾರಣಕ್ಕ್ರವನ್ನು ಅಲ್ಲಗಳೆಯಬಾರದು ಎಂಬುದು ಅಧಿಕರಣದ ಸಿದ್ಧಾಂತ. ಹುಟ್ಟುವುದಿಲ್ಲ.

ಸೃಟ್ಟಿಗೆ ಸೂಕ್ಷ್ಚಚಿದಚಿತ್ ವಸ್ತುವು ಉಪಾದಾನಕಾರಣವಾಗಿದೆಯೆಂದು ಪ್ರಕೃತ್ಕಾದ್ದರಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಮತ್ತು 'ದೃಷ್ಟಾಂತಭಾವಾತ್' ಎಂಬಲ್ಲಿ ಬಾಲಕರ್ನ ಹೇಗೆ ಯುವಕಣಾಗುತ್ತಾನೋ, ಆದರಂತೆ ಬ್ರಹ್ಮನೇ ಜಗತ್ತಾಗಿ ಪರಿಣಾಮವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಉಪವಾದನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಹೀಗೆ ಪ್ರಕೃತ್ಯಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಹಾಗೂ 'ನತು ದೃಷ್ಟಾಂತಭಾವಾತ್' ಎಂಬಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮಾಗೆ ಉಪಾದಾನಕಾರಣತ್ತವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದ್ದರಿಂದ ಪುನ: ಇಲ್ಲಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವೇ

ಇವರ ಈ ಅಧಿಕರಣರಚನೆಯು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಸ್ಥೂಲಚಿದಚಿತ್ ವಸ್ತುವಿನ

ಸಿದ್ಧಾಂತವೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪು. ಸರ್ವಶಕ್ತಿತ್ವವು ವಿಶೇಷಭೂತನಾದ ಬ್ರಹ್ಮಾಗೆ ಇರುತ್ತದೆಂದು ಹೇಳಲಾಗದು. ಅವನು ಉಪಾದಾನಕಾರಣನೇ ಆಗಿರುವುದಿಲ್ಲವಾದ್ದರಿಂದ ಕಾರಣನಾದವನೇ ಬೇರೆ, ಎಂದು ವೈಯ್ರಾಕರಣ್ಣ ಬರುತ್ತದೆ. ವಿಶಿಷ್ಟನಲ್ಲಿ ಸರ್ವಶಕ್ತ್ರವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತೇವೆಂದರೆ ತಾನು ನಾನಾವಿಧವಾದ ಹೇಯರುವಾದದ ಜಗತ್ತಾಗಿ ಪರಿಣಾಮ ಹೊಂದುವಿಕೆಯನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಿಕೊಳ್ಳಲು ಅಕಕ್ಷನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂದಾಯಿತು. ಆಗ ಅವನಿಗೆ ಸರ್ವಶಕ್ತಿತ್ವವೇ ಉಪರಸ್ಕಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅದ್ದರಿಂದ ರಾಮಾನುಜರ ಅಧಿಕರಣರಚನೆಯೂ ಅಯುಕ್ತವೆಂದು ಸಿದ್ಧಪಾಯಿತು.

ಇಲ್ಲಿಗೆ ಪ್ರತೇಜ್ತು ಶಬ್ಧಮೂಲತ್ವಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ, ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾದಳಿ, ತತ್ವಪ್ರದೀಪ, ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ, ಭಾವದೀವ ಇವುಗಳ ಅನುವಾದವು ಹಾಗೂ ತಂತ್ರದೀಪಿಕೆಯ ಜೊತೆ ಮತತ್ರಯ ವಿಮರ್ಶೆಯ ಸಮಾಪ್ರವಾಯಿತು. ॥ ಶ್ರೀಲಕ್ಷ್ಮೀಹಯಗ್ರೀವೋ ವಿಜಯತೇತಮಾಮ್ ॥

### ನ ಪ್ರಯೋಜನಾಧಿಕರಣ

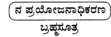
ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ, ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಯ, ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ, ತತ್ವಪ್ರದೀಪ, ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ, ಭಾವದೀಪ ವಿಶೇಷವಿಚಾರದೊಂದಿಗೆ ಕನ್ನಡಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಅನುವಾದ ಮತ್ತು ತಂತ್ರದೀಪಿಕೆಯ ಜೊತೆ ಮತತ್ರಯ ವಿಮರ್ಶೆ

#### ॥ ಹರೀಓಂ॥

॥ ಶ್ರೀವೇದವ್ಯಾಸಾಯ ನಮಃ ॥

॥ ಶ್ರೀಮದಾನಂದತೀರ್ಥಭಗವತ್ತಾದಾಚಾರ್ಯಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ: ॥ ॥ ಶ್ರೀಮದ್ರರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ: ॥

॥ ಶ್ರೀಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ:॥



'ನ ಪ್ರಯೋಜನವತ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

#### ब्रह्मसूत्रम् – न प्रयोजनवत्त्वात् ।।

ಈಶ್ವರನು ಜಗತ್ತನ್ನು ಕೇವಲ ಲೀಲೆಯಿಂದಷ್ಟೇ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾನೆ. ಹೊರತು ಯಾವುದೇ ಪ್ರಯೋಜನಗಳು ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

ಅರ್ಥ -- ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಸ್ಪಷ್ಟ್ವಾದಿಗಳ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯಿಂದ ಯಾವುದೇ ವೈಯಕ್ತಿಕವಾದ ಪ್ರಯೋಜನಗಳು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ನ ಪ್ರಯೋಜನವತ್ತಾತ್ = ಪೂರ್ಣಾನಂದ ಸ್ವರೂಪನಾದ ಪರಮಾತ್ಮನು ಹೊಂದಬೇಕಾದ್ದನ್ನೆಲ್ಲವನ್ನು ಹೊಂದಿದ್ದಾನೆ.

ಜಗದ್ಗುರು ಶ್ರೀಮಧ್ವಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ

ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಯ

'ನಿಷ್ಕಲತ್ವ' ಎಂಬ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರ

ब्रह्मसूत्रभाष्यम् -

यत्प्रयोजनार्थं सृष्ट्यादिः तदूनत्वादपूर्णता इति ।

ಅನುವಾದ - ಯಾವ ಪ್ರಯೋಜನಕ್ಕೋಬ್ಯರ ಭಗವಂತನು ಸೃಷ್ಟ್ಯಾವಿವ್ಯಾಪಾರಗಳಲ್ಲಿ ತೊಡಗುತ್ತಾನೋ, ಅಂಥ ಸೃಷ್ಟ್ಯಾವಿಗಳಿಂದ ಯಾವ ಪ್ರಯೋಜನವೂ ದೊರೆಯುತ್ತಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅಪೂರ್ಣನಾಗಿದ್ದಾನೆ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಈತ್ಕರನ ಜಗತ್ ಕರ್ತೃತ್ವವಿಷಯದಲ್ಲಿ ನಿಷ್ಠರತ್ವ ಮೊದಲಾದ ಯುಕ್ತಿಯೋದ್ರವನ್ನು ಪರಹರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಮೊದಲು ಯುಕ್ತಿಲ್ಲವುಗಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಯತ್ = ಯಾವ, ಪ್ರಯೋಜಗಾರ್ಥಂ = ಪ್ರಯೋಜನೆಕ್ಕಾಗಿ, ಸ್ಪಷ್ಟ್ವಾದಿಗಳನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೂ, ತರವೂಪ್ರಾತ್ - ಅದರಿಂದ ಯಾವುದೇ ಪ್ರಯೋಜನೆಲ್ಲರ ಕಾರಣ, ಅಪೂರ್ಣತಾ = ಪರಮಾತ್ಮಗೆ ಅಪೂರ್ಣತ್ವ ಬರುವುದಿಲ್ಲ.

#### ಶ್ರೀಹರಿಗೆ ಸ್ವಾರ್ಥವಿಲ್ಲ

#### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – अत आह – ।। न प्रयोजनवत्त्वात् ।।१।।

#### 'अधैष एव परम आनन्दः' (वृ.६.३.३३.) इत्यादिना कृतकृत्यत्वान्न प्रयोजनाय सृष्टिः ।।१।।

ಅನುವಾದ - ಮೇಲಿನ ಆಕ್ಷೇಪಕ್ಕೆ ಸೂತ್ರವು ಉತ್ತರ ನೀಡುತ್ತಿದೆ 'ಅಕ್ಷೆಡ ಏದ ಪರಮಾನಂದ್, ಇತ್ತಾದಿಯಾಗಿ ಬೃಹದಾರಣ್ಯಕೋಪನಿಷತ್ತು ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಪರಮಾನಂದ-ಪೂರ್ಣತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಕೃತಕೃತ್ಯನಾದ ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಸೃಪ್ತಿಯ ವ್ಯಾಪಾರದಿಂದ ಯಾವ ಪ್ರಯೋಜನವೂ ಆಗಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಮೇಲಿನ ಆಕ್ಷೇಪಕ್ಕೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರವು ನೀಡುತ್ತಿದೆ. ಆತಃ ಆಪ = ಆಶಂತೆಗೆ ಸೂತ್ರನಾರರು ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಅಜ್ಜೆಪ ಏರ = ಇವನೇ, ಪರಚುಸಂದು = ಪರಮಾನಂದಭಾರ್ಣನು, ಇತ್ಯಾವಿನಾ = ಇವೇ ಮೊದಲುದ ಶ್ರತಿಗಳಿಂದ, ಕೃತ್ಯಕ್ಕತ್ವಾತ್ = ಎಲ್ಲಾ ಪ್ರಯೋಜನಗಳನ್ನು ಪಡೆದಿರುವುದರೆಂದ, ಪ್ರಯೋಜನಾಯ = ಮತ್ತೊಂದು ಪ್ರಯೋಜನಕ್ಕೋರ್ಗೈ, ನ ಸೃಷ್ಟಿ = ಭಗವಂತನ ಸೃಷ್ಟಿಯು ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

# ಶ್ರೀತ್ರಿವಿಕ್ರಮಪಂಡಿತಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ

# ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

ಸೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಏನು ಪ್ರಯೋಜನ ?

तत्वप्रदीपः - ननु सृष्टवादौ ईस्वरस्य प्रयोजनमस्ति वा न वा । आये कल्पे यस्य प्रयोजनस्य प्राप्तये सृष्टवादिः, तत्पूर्वं तद्नत्वान पूर्णता । अपूर्णस्य च अनीस्वरत्वात् असृष्टिः । अन्योऽपि नोपादेयः । प्रयोजनायं हि होके सृष्टवादि । नहि प्रयोजनमनुहिस्य बुद्धिमन्तः प्रवर्तन्ते । अतः तद्नत्वात् निष्फहत्वात् न पूर्णता तस्य सृष्टवादिप्रवृत्तेः । अतो व्यर्याया अनारम्भ एव स्यादित्यत आह - न प्रयोजनवत्त्वात् ।। न भविष्यत्यप्रयोजनत्त्वेन सृष्टिः । प्राप्तप्रयोजनत्त्वेन सृष्टिः । प्राप्तप्रयोजनत्त्वात् ।

ಸ್ಯಪ್ಪ್ಯಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಪ್ರಯೋಜನ ಇದೆಯೋ, ಅಥವಾ ಇಲ್ಲವೋ? ಎಂಬುದು ಪ್ರಶ್ನೆ. ಪ್ರಯೋಜನ ಇದೆ ಎಂದರೆ ಸೃತ್ಯಿಯ ಮೊದಲು ಆ ಪ್ರಯೋಜನವು ಇಲ್ಲದೆ ಕಾರಣ ಅಪೂರ್ಣತ್ವವು ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಬರುತ್ತದೆ. ಅಪೂರ್ಣವಾದವನು ಈಶ್ವರನಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲದೆ ಕಾರಣ ಅವನಿಂದ ಸೃಷ್ಟಿಯೂ ಕೂಡ ನಡೆಯಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಬೇರೆಯವರನ್ನೂ ಕೂಡ ಇಲ್ಲಿ ವಿವಕ್ಷಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಪ್ರಯೋಜನೆಕ್ಕೊಸ್ಕರವೇ ಸೃಷ್ಟ್ಯಾದಿ ವ್ಯಾಪಾರದಲ್ಲಿ ತೊಡಗುತ್ತಾನೆ. ಪ್ರಯೋಜನೆದ ಉದ್ದೇಶವಿಲ್ಲದೇ ಬುದ್ದಿವಂತರು ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡಲಾರರು. ಹೀಗೆ ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಅಪೂರ್ಣತ್ವ ಬರುವುದರಿಂದ ಮತ್ತು ಸೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಯಾವುದೇ ಪ್ರಯೋಜನೆವಿಲ್ಲದೆಂದ ಸ್ಪಷ್ಟಾದಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯಿಂದ ಅವನಿಗೆ ಏನೂ ಪ್ರಯೋಜನೆವಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜಗತ್ತಿನ ಸೃಷ್ಟಿಯು ಆಗಿದೆ, ಜಗತ್ತಿನ ಆರಂಭವೇ ಆಗದೇ ಇರಬೇಕಾದೀತು ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡಲು 'ನ ಪ್ರಯೋಜನೆಮತ್ತಾತ್'' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ. ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಸೃಷ್ಟಿಯ ಅನಂತರ ಪ್ರಯೋಜನೆ ಬರುತ್ತದೆಂಬುದು ತಪ್ಪು. ಏಕೆಂದರೆ ಆ ಪ್ರಯೋಜನೆಮನ್ನು ಆವನು ಮೊದಲೇ ಹೊಂದಿದ್ದಾನೆ.

# ಶ್ರೀಮಜ್ಜಯತೀರ್ಥಭಿಕ್ಷುಗಳಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ

# ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ನಿಷ್ಕಲತ್ವಾದಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣ

अत्रेश्वरस्य जगत्कर्तृत्वे निष्फलत्वास्यिवितविरोघपरिहारादस्ति शास्त्रादिसङ्गतिः । जगत्कर्तेश्वर इत्यभिद्वितम् । तस्य च युक्तिविरुद्धत्वे लक्षणासम्भवप्रसङ्गादसौ निराकरणीयः । जन्मादिकर्तृत्वं विषयः । ईश्वरस्य युक्तमयुक्तं वेति संशयः । उक्तरीतिरफलत्वं च सन्देइबीजम् ।

ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಈಶ್ವರನ ಜಗತ್ಕಕರ್ತೃತ್ವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ನಿಷ್ಕಲತ್ವ ಮೊದಲಾದ ಯುಕ್ತಿ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶಾಸ್ತ್ರಾದಿಸಂಗತಿಗಳನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಈಶ್ವರನೇ ಜಗತ್ಕಕರ್ತ್ಯ ಎಂದು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಇದು ಯುಕ್ತಿವಿರುದ್ಧವಾದರೆ ಜಗತ್ಕಕರ್ತೃತ್ವವು ಈಶ್ವರನ ಲಕ್ಷಣವೇ ಅಸಂಭಾವಿತವಾಗುವ ಪ್ರಸಂಗ ಬರುತ್ತದೆ. ಆಧ್ವರಿಂದ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಲೇಬೇಕು. ಆದ್ದರಿಂದ ಜನ್ನಾಧಿತಕ್ಷ್ಯಕೃತ್ವವು ಅಧಿಕರಣದ ವಿಷಯ. ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಇದು ಯುಕ್ತವೋ ಆಯುಕ್ತವೋ ? ಎಂಬುದು ಸಂಶಯ. ಉತ್ತರೀತಿ ಹಾಗೂ ಅಫಲತ್ವಗಳು ಸಂದೇಹಕ್ಕೆ ಕಾರಣ.

ವಿವರಣೆ - ಜನ್ಮಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಕತ್ಯರಣಿ ಜಗತ್ ಕರ್ತ್ಯ ಎಂದು ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಗಿದೆ. ಈ ಸೃತ್ಯಕರ್ನ ಕೃರ್ಣವು ಕತ್ಯರನಲ್ಲಿ ಕೂಡಬೇಕಿಂದರೆ ಇದರ ಮೇಲೆ ಬರುವ ಯಾವಿ ಎರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಬೇಕು. ಭಗವಂತನು ಸಮರ್ಸ್ನ ಜಗತ್ರನ್ನು ಸೃತ್ಯಿ ಮಾಡುವುದರಿಂದ ಅವರಿಗೆ ಯಾವುದೇ ಪ್ರಯೋಜನೆಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಯೋಜನೆ-ವಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಸೃತ್ಯಿ ಕ್ರಿಯೆಯನ್ನು ಮಾಡುವವನಾದರೆ ಕ್ರಿಯೆಯು ನಿಷ್ಕಲವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪರಿಹಾಗುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಒಂದು ವರ್ಗ ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಪ್ರಯೋಜನೆನಿದ ಎಂದುದ್ದು ಅಪೂರ್ಣವಾಗುವ ಪರೀಕ್ಷಿತಿ ಬರುತ್ತದೆ. ಈ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಪರಿಹಾಗು ಪರೀಕ್ಷಿತಿ ಬರುತ್ತದೆ. ಈ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಪರಿಹಾಗು ಪರೀಕ್ಷಿತಿ ಬರುತ್ತದೆ. ಈ ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಪರಿಹಾಗು ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ ನ ಪ್ರಯೋಜನ್ನಾಧಿಕರಣವು ಹೊರಟಿದೆ. ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಜಗತ್ ಕರ್ಕ್ನೈತ್ತನ್ನು ಪ್ರಸ್ತಾಪ ಮಾಡಲಾಯಿತು. ಅದರ ಮೇಲೆ

ಆಧಿಕ ಶಂಕೆಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಇದಕ್ಕೆ ಅನಂತರ್ಯಸಂಗತಿಯ ಇರುತ್ತದೆ ಎಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಸುವ ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಪ್ರಯೋಜನ ಇದೆಯೋ ಇಲ್ಲವೋ?

तत्वप्रकाशिका – सयुक्तिकं पूर्वपक्षयति – यदिति ।। न विष्णोः स्रष्टुत्वादि युक्तम् । तथा हि । किमसौ प्रयोजनमपेश्य सुष्टवादिकं करोति प्रयोजनमनपेश्यैव वा । नोभयथापि सर्वकर्तृत्वम् ।

ಯುಕ್ರಿಬದ್ಧವಾದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು 'ಯತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕದಿಂದ ಸಮರ್ಥಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಜಗತ್ ಸೃಷ್ಟತ್ತಾದಿಗಳು ಯುಕ್ರವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅದು ಹೀಗೆ - ಮಹಾವಿಷ್ಣುವು ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡುವಾಗ ವಿನಾದರೂ ಪ್ರಯೋಜನವನ್ನು ಅವೇಕ್ಟಿಸಿ ಮಾಡುವಾಗಿನು ಒಪ್ಪಿರೂ ಪ್ರಯೋಜನವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುವುದಾದರ ಸೃಷ್ಟ್ವಾದಿಗಳ ಮೊದಲು ಅಪೂರ್ಣನಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಪ್ರಯೋಜನವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುವುದಾದರ ಸೃಷ್ಟ್ವಾದಿಗಳ ಮೊದಲು ಅಪೂರ್ಣನಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಪ್ರಯೋಜನವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡದ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಎಲ್ಲಿಯೂ ಕಂಡಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಎರಡು ಪ್ರಕಾರಗಳಿಂದಲೂ ಕೂಡ ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ವವು ಯಾಜ್ವದತ್ತಾದಿಗಳು ಅನುಪಪನ್ನಮಗುತ್ತವೆ. ಬೇರೆ ಪ್ರಕಾರವಂತು ಇರುವುದೇ ಇಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜನ್ಮಾರಿತಗುತ್ತವೆ. ಬೇರೆ ಪ್ರಕಾರವಂತು ಇರುವುದೇ ಇಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜನ್ಮಾರಿತಗರಕ್ಕಾವೆ ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಆಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

ಪೂರ್ಣಾನಂದವುಳ್ಳವನಿಗೆ ಯಾವುದೇ ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲ ಎಂದು ಸಿದ್ದಾಂತ

तत्वप्रकाशिका – प्रयोजनापेक्षितत्वे सृष्टवादेः पूर्वमपूर्णत्वप्रसङ्गात् । अपूर्णस्य च न सर्वकर्तृत्वं यहादत्तवत् । प्रयोजनामुदेशेन प्रवृत्तित्व न दृष्टा कुतः सर्वकर्तृत्वम् । अतः प्रकाशद्वयेनापि विष्णोः सर्वकर्तृत्वायनुपपत्तेः विधान्तरस्य चाभावादयुक्तं जन्मादिकारणत्वलक्षणमिति भावः । सिद्धान्तयत्स्त्रमवतार्यं व्याचष्टे – अत इति ।। युक्तमेव विष्णोः

### सर्वकर्तृत्वादि । न चोक्तदोषः । तस्य पूर्णानन्दत्वेन प्राप्तप्राप्तव्यत्वात् फलानुदेशेन प्रकृत्त्यभ्युपगमादित्यर्यः।।

ಸಿದ್ಧಾಂತ ಸ್ಥಾಪಕವಾರ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅವತಾರಿಕೆ ನೀಡಿ 'ಅಥ' ಇತ್ತಾದಿಯಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ತಾದಿಗಳನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದು ಯುಕ್ತವೇ ಆಗಿದೆ. ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ ಯಾವುದೇ ದೋಷಕ್ಕೆ ಆಸ್ತರವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಮಹಾವಿಷ್ಯವು ಪೂರ್ಣಾಸಂದ-ಭರಿತನಾದ್ದರಿಂದ ಪಡೆಯಬೇಕಾದ ಎಲ್ಲಾ ಪ್ರಯೋಜನಗಳನ್ನು ಈಗಾಗಲೇ ಹೊಂದಿದ್ದಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಫಲವನ್ನು ಉದ್ದೇಹಿಸದೆ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಅಂಗೀಕರಿಸುತ್ತೇವೆ ಎಂಬುದು ಸೂತ್ರದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

### ಮಂತ್ರಾಲಯ ಪ್ರಭುಗಳಾದ ಶ್ರೀರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥಶ್ರೀಪಾದರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಭಾವದೀಪ

#### ನ್ಯಾಯವಿವರಣಜ ಪ್ರಕಾರ ಭಾಷ್ಮಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

भावदीप: -॥ न प्रयोजनवत्त्वात् ॥ ३३ ॥ निष्कलत्त्वादीति ।। भाष्योका-पूर्णत्वयुक्तिरिषदार्थः। अन्यादेः स्वभावदोवोर्ष्यञ्चलनादिप्रवृत्तिवृत्तिवदप्रयोजन-सृस्ट्यादेषि सम्भवेन फलनिर्यारणे कथं भाष्ये अपूर्णतापादनमित्यतो विकल्याद्ये फलाकांक्षिणस्त्वपूर्णत्वादेव न सर्वकर्तृत्वादिनाक्तिरित न्यायविवरणतैत्या भाष्यभावमाइ - किमसावित्यादिना ।।

ಟಣೆಯಲ್ಲಿ 'ನಿಷ್ಕಲತ್ವಾದಿಯುಕ್ತವಿರೋಧಪರಿಹಾರಾತ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇಲ್ಲಿರುವ 'ಆದಿ'ಪದದಿಂದ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ ಅಪೂರ್ಣತ್ವಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ವಿವಕ್ತಿಸಬೇಕು.

ಅಗ್ಯ್ಯಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾಗಿ ಚಾರ್ಲ್ಸಕ್ಷಲನದ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ನಿವೃತ್ತಿಗಳು ಕಾಣಿಸುತ್ತವೆ. ಅದರಂತೆ ಪರಮಾತ್ರಮ ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾಗಿಯೇ ಏನೂ ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲರೇ ಸೃಷ್ಟ್ಯಾದಿಗಳನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಫಲವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿ ಅಪೂರ್ಣಕ್ರಮ್ನು ಅವಾದನೆ ಮಾಡಿದ್ದು ಹೇಗೆ ಯುಕ್ತಮಗುತ್ತದೆ? ಈ ಪ್ರಕ್ಷಿಗೆ ಉತ್ತರಿಸಲು ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ವಿಕಲ್ಪ ಮಾಡಿಕೊಂಡಿದ್ದಾರೆ. ಮತ್ತು 'ಅರ್ಥೆ' ಘಲಾಖಂಕ್ಷಿಣಸ್ತು ಅಪೂರ್ಣತ್ವಾದೇವ ನ ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ವಾದಿ ಶಕ್ತಿ: 'ಘಲಾಖಂಕ್ಷಿಗೆ ಅಪೂರ್ಣತ್ವವ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ: ಆದ್ದೆಂದ ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ವಾದಿಶಕ್ತಿಯು ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲ' ಇತ್ತಾದಿಯಾದ ನ್ಯಾಯವಿವರಣದಲ್ಲಿ ಹೇಂದ ಪ್ರಕಾರ ಭಾಷ್ಕರ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು 'ಕಿಮಸೌ' ಇತ್ಯಾದಿ ಮಕ್ಕೆಗಳಿಂದ ಸ್ಪಷ್ಟಡಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ - ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಈಶ್ವರನು ಜಗತ್ವರ್ತ್ಯವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿದರೆ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುವ ನಿಷ್ಯರತ್ವಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲಾಗಿದೆ. ಮತ್ತು ಆಪೂರ್ಣತ್ವಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವನ್ನೂ ಕೂಡ ಪರಿಹರಿಸಲಾಗಿದೆ.

#### ಪರಿಪೂರ್ಣನಷ್ಟೇ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯ

भावदीपः – द्वितीये अप्रयोजनाभावो कर्तृत्वे कारणिमिति न्यायविवरणभावमाह। प्रयोजनेति – प्रवृत्तिरेव न दृष्टेति ।। चेतनस्य प्रेक्षावतो निष्फलप्रवृत्तेरदर्शनादित्यर्थः – अत इति ।। फलोद्देरोऽनुद्देशे च सृष्टेर्युक्तिविरुद्धत्वादित्यर्थः॥ छ ॥ इतरस्य पूर्णत्वादेवानन्तराक्तित्वा-छीलयैव कर्तृत्वमिति न्यायविवरणदिशा साध्यम ध्याह्योक्तशक्ताकाशिरासकत्वेन भाष्यं योजयति – युक्तमिति ।।

ಎರಡನೇ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲದಿರುವಿಕೆಯೇ ಅಕರ್ತೃತ್ವಕ್ಕೆ ಕಾರಣವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ನ್ಯಾಯವಿವರಣದ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು 'ಪ್ರಯೋಜನ' ಇತ್ಯಾವಿ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. 'ಪ್ರವೃತ್ತಿರೇವ ನ ದೃಷ್ಟಾ' ಎಂದು ಟಣೆಯಲ್ಲಿದೆ. ಚೇಕನನು ಪ್ರೇಕ್ಷವಂತನಾಗಿರುವುದರಿಂದ ನಿಷ್ಕಲಪ್ರವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಮಾಡಲಾರ. 'ಅತಃ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಫಲದ ಉದ್ದೇಶ ಇದ್ದರೂ ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಜಗತ್ ಸೃತ್ತಿಯು ಯುಕ್ತಿವಿರುವುವಾಗಿದೆ ಆದ್ದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ. ಶ್ರೀಹರಿಗೆ ಬೇರೆ ಎಲ್ಲಾ ಪ್ರಯೋಜನಗಳು ಪೂರ್ಣವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಅನಂತಶಕ್ತಿಯುಕ್ತವನಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಲೀಲೆಯಿಂದರೇ ಜಗತ್ಯತ್ಯ- ವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಹೀಗೆ ನ್ಯಾಯವಿವರಣದ ಪ್ರಕಾರ ಸಾಧ್ಯವನ್ನು ಅಧ್ಯಾಪಾರ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಹಿಂದಿನ ಆಶಂಕೆಯ ಪ್ರಕಾರ ಭಾಷ್ಟವನ್ನು ಯೋಜನೆ ಮಾಡಲು ಯುಕ್ತಮ್ ಎಂಬ ವಾಕ್ಕ ಹೊರಟಿದ.

ವಿವರಣೆ - ಕರ್ತೃತ್ವರೂಪಹೇತುವಿನಿಂದ ಪ್ರಯೋಜನವತ್ತವನ್ನು ಸಾಧನೆ ಮಾಡಿ, ಆದರಿಂದ ಅಪೂರ್ಣತ್ವವನ್ನು ಸಾಧನೆ ಮಾಡುವ ವಿವಕ್ಷೆ ಇರುವುದಾದಲ್ಲಿ ಈ ಸೂತ್ರವೇ ಆಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಇಲ್ಲಿ ಪ್ರಯೋಜನವತ್ತ ಎಂದರ ಕೃತಕೃತ್ವತ್ತ ಎಂದರ್ಥ. ಇದನ್ನು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಯು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಹೇಡುವು ಅಸಿದ್ಧವಾದ್ದರಿಂದ ಹೇಡ್ವಸಿದ್ದಿ ದೋಷವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು 'ನ ವಿಷ್ಟೋಣ' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕಾವಾಕ್ಕೆದಿಂದ ಪರಿಹರಿಸಿದ್ದಾರೆ.

#### ಪ್ರಯೋಜನಕ್ಕಾಗಿ ಈಶ್ವರಸೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲ

भावदीपः - प्रयोजनवत्त्वादिति सौजपदस्य भाष्यं कृतकृत्यत्वादिति। तस्य व्याख्या प्राप्तप्राप्तव्यत्वादिति। अधैष इति वाक्यस्यार्थः पूर्णानन्दत्वेनेति। नेत्यस्य भाष्यं न प्रयोजनाय सृष्टिरिति। तस्यार्थः फलानुदेरोनेति॥ ३३ ॥

'ಪ್ರಯೋಜನಮ್ಯಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಪರಕ್ಕೆ ಭಾಷ್ಕತಾರು 'ಕೃಶಕೃತ್ಯವ್ತಾತ' ಎಂಬ ಮಾತ್ರಾವ್ಯ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಆರಕ್ಕೆ 'ಪ್ರಾಪತ್ನತ್ರಾತ್' ಎಂಬ ಟಿಕೆಯಲ್ಲಿ ಮೃಷ್ಟಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. 'ಅರ್ಥ್ನವ್ 'ಪೂರ್ಣನಂದತ್ತೇನೆ' ಎಂಬ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 'ನ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕಕ್ಕೆ 'ನ ಪ್ರಯೋಜನಾರಿ, 'ಸ್ಟ್ರೀ 'ಪ್ರಯೋಜನಾರಿ,' ಸ್ಟರ್ಕ್ನಿ 'ಎಂಬ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಆದರ ಅರ್ಥವಕ್ಕೇ 'ಫಲಾನುದ್ದೇಶಿನ' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

'ಲೋಕವತ್ತು ಲೀಲಾಕೈವಲ್ಕಮ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

# ब्रह्मसूत्रम् 🗕 लोकवत्तु लीलाकैवल्यम् ।।

ಮತ್ತನಾದ ವ್ಯಕ್ತಿಯು ಏನೂ ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲದೆ ನರ್ತನ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಅದರಂತೆ ಈಶ್ವರನೂ ಕೂಡ ಕೇವಲ ಕ್ರೀಡೆಯಿಂದ ಸೃಷ್ಟ್ವಾರಿ ಕ್ರೀಡೆಗಳಲ್ಲಿ ತೊಡಗಿದ್ದಾನೆ.

ಆರ್ಥ -- ತು ಶಬ್ದವು ಅವಧಾರಣಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ. ಲೋಕವತ್ : ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಉನತ್ರವಾದ ವ್ಯಕ್ತಿಯ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯು ಯಾವುದೇ ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲದಿರುವಂತೆ ಅಶ್ವರನ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯೂ ಕೂಡ ಲೀರಾಕೈವಲ್ಯಂ : ತೇವಲ ಲೀಲೆಗೋಸ್ಥರವಷ್ಟೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಇದರಿಂದ ಯಾವುದೇ ಪ್ರಯೋಜನೆಗಳಿರುವುದಿಲ್ಲ.

॥ ಶ್ರೀವೇರವ್ಯಾಸದೇವರಿಂದ ರಚಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ಬ್ರಹ್ಮಮೀಮಾಂಸಾಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ನ ಪ್ರಯೋಜನಾಧಿಕರಣವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು॥

# ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ

#### ಸುಖಾತಿಶಯದಿಂದ ಸೃಷ್ಟಿವ್ಯಾಪಾರ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – किन्तु –

।। लोकवत्तु लीलाकैवल्यम् ।।२।। यथा लोके मत्तस्य मुस्बोद्रेकादेव नृत्तगानादिलीला, न तु प्रयोजनापेक्षया, एवमेवेश्वरस्य ।

ಅನುವಾದ - ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಉನ್ನತ್ತನು ಸುಖೋದ್ರೇಕದಿಂದ ನರ್ತನ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಗಾನ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಇದರಿಂದ ಅವನಿಗೆ ಯಾವ ಪ್ರಯೋಜನವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಅದರಂತೆ ಪರಮಾತ್ಯನೂ ಕೂಡ ಸುಖದ ಅತಿಕೆಯದಿಂದ ಸೃಷ್ಟ್ಯಾದಿವ್ಯಾಪಾರಗಳಲ್ಲಿ ತೊಡಗುತ್ತಾನೆ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲದೆ ಯಾರೂ ಕೂಡ ಮಹತ್ಯಾರ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ತೊಡಗುವುದಿಲ್ಲ. ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲದೆ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯು ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲ. ಈ ಆಕ್ಷೇಪಕ್ಕೆ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಯಥಾ = ಯಾವರೀಕಿಯಾಗಿ, ಲೋರ್ಣ = ಪ್ರಪಂಚದಲ್ಲಿ, ಮತ್ತಸ್ನ = ಉನತ್ರನಾದವಾಗಿ, ಸ್ವಕ್ತಗಾನಾದಿಲೀರಾ = ನರ್ತನ ಮಾಡುವಿಕೆ, ಗಾನಮಾಡುವಿಕೆ ಮೊದಲಾದ ಚೇಷ್ಪೆಗಳು, ಸುಮೋಡ್ರಣಾರ್ಜಿದ = ಸುಖರ ಉದ್ರೇಕದಿಂದ ಕಂಡಿದೆಯೊ, ಎದಮಾದ = ಅದರಂತೆ, ಈಶ್ವರಸ್ವ = ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿಯೂ ಸುಮೋಡ್ರಣಾರಿದಲೇ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಇರುತ್ತದೆ. ಪ್ರಯೋಜನಾಶೀಕ್ಷೆಯಾ = ಮತ್ತೊಂದು ಪ್ರಯೋಜನದ ಅಪೇಕ್ಷೆಯಿಂದ, ಪತು = ಇರುವುದೇ ಇಲ್ಲ.

ಉನ್ನತ್ತನಂತೆ ಶ್ರೀಹರಿ

## ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – नारायणसंहितायां च –

'सृष्ट्यादिकं हरिनैंव प्रयोजनमपेस्य तु । कुरुते केवलानन्दाद् यया मत्तस्य नर्तनम् ॥ पूर्णानन्दस्य तस्येह् प्रयोजनमतिः कृतः ।

मुक्ता अप्याप्तकामाः स्युः किमु तस्याखिलात्मनः ॥' इति ।

ಅನುವಾದ - ಶ್ರೀಹರಿಯು ಪ್ರಯೋಜನವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿ ಸೃಷ್ಟ್ಯಾದಿತ್ತಿಯೆಗಳನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಿಲ್ಲ. ಯಾವರೀತಿಯಾಗಿ ಉನ್ನತ್ತನು ಆನಂದಾತಿಕಯದಿಂದಲೇ ನರ್ತನಾದಿಗಳನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೊ ಅದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ ಶ್ರೀಹರಿಯು ಕೂಡ ಕೇವಲ ಆನಂದಾತಿಕಯದಿಂದ ಸೃಷ್ಟ್ಯಾದಿವಿಷಯದಲ್ಲಿ ತೊಡಗಿದ್ದಾನೆ. ಆನಂದಪೂರ್ಣನಾದ ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಮತ್ತೊಂದು ಪ್ರಯೋಜನವು ಏಕೆ ಬೇಕು. ಅವನ ಅನುಗೃಹದಿಂದ ಮುಕ್ತರೂ ಕೂಡ ಅಪ್ತಕಾಮರಾಗುತ್ತಾರೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಪರಮಾತ್ಮನು ಅಪ್ತಕಾಮನೆಂದು ಪ್ರತ್ಯೇತವಾಗಿ ಹೇಳಬೇಕೆನು?

ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಸ್ಕೃತಿಸ್ತಮಾಣವಿದೆ. ಹರೀ = ಶ್ರೀಹರಿಯು ಸ್ಪಷ್ಟ್ವವಿಕಂ = ಜಗಕ್ಸ್ಸ್ ಮೊದಲಾದ ವ್ಯಾಪಾರಗಳನ್ನು, ಪ್ರಯೋಜನವ್ ಅಪೇಸ್ಟ್ನ ಮೊದಲಾದ ಪ್ರಯೋಜನದ ಅಪೇಸ್ಟೆಯಿಂದ, ನ ತು = ಸರ್ವಧಾ ಮಾಡಲಾರ. ಯಥಾ = ಯಾವರೀತಿಯಾಗಿ, ಮತ್ತಸ್ವ = ಉನ್ನಶ್ಸ, ನರ್ಷನಮ್ = ನರ್ತನವು, ಕೇವರಾನಂದಾತ್ = ಅನಂದ ಮಾತ್ರದಿಂದಲೇ ಕುರುತೇ = ಮಾಡಲ್ಪಡುತ್ತದೋ, ಅದೇ ರೀತಿಯಾಗಿ ಶ್ರೀಹರಿಯಲ್ಲಿ ತಿಳಿಯಬೇಕು.

ಪೂರ್ಣಾನಂದಸ್ಥ = ಪೂರ್ಣಾನಂದ ಸ್ವರೂಪನಾದ, ತಸ್ಮ = ಪರಮಾತ್ರನಿಗೆ, ಪ್ರಯೋಜನಮತಿ: = ಪ್ರಯೋಜನದಲ್ಲಿ ಇತ್ತೆ ಇರುವಿಕೆಯು, ಕುತಃ = ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯ ? ಮುಕ್ತಾ ಅತಿ = ಮುಕ್ತಜನರು ಕೂಡ, ಆಪ್ರಕಾರ್ಮ: = ಯಾವ ಪರಮಾತ್ರನಿಂದ ತಮ್ಮ ಇತ್ತೆಗಳನ್ನು ಪೂರೈಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾರೆ, ತಸ್ಮ = ಅಂಥ, ಅಖರಾತ್ಯನಃ = ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಪೂರೈಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾರೆ, ತಸ್ಮ = ಅಂಥ, ಅಖರಾತ್ಯನಃ = ಎಲ್ಲರಿಗೂ

ಮೂರು ಟೀಕೆಗಳ ಜೊತೆ ಬಾವದೀಪ

ಪ್ರತ್ಯೇಕವಾಗಿ ಹೇಳಬೇಕೇನು?

498

ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –'देवस्यैष स्वभावोऽयमाप्तकामस्य का स्पृहा' (मां २.१)

इति च श्रुतिः ।।२।।

ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಜಗತ್ತಿನ ಸೃಷ್ಟಿವ್ಯಾಪಾರದಿಂದ ಯಾವ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಇರಲು ಸಾಧ್ಯ 🤉 ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಲೀಲಾಶಬ್ದದ ಅರ್ಥವನ್ನು -ಸಷ್ಪಪಡಿಸಲು ಮಾಂಡೂಕಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಉದಾಹರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ-ದೇವಸ್ಥ = ಕ್ರೀಡಾದಿಗುಣವಿಶಿಷ್ಟನಾದ ಪರಮಾತ್ರನಿಗೆ, ಏಷಃ = ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲದೆ ಸೃಷ್ಟಿಮಾಡುವ ವ್ಯಾಪಾರವು, ಸ್ವಭಾವ: = ಸ್ವರೂಪಭೂತವಾಗಿದೆ. ಆಪ್ರಕಾಮಸ್ಯ = ಎಲ್ಲಾ ಬಗೆಯ ಇಚ್ಛೆಗಳನ್ನು ಹೊಂದಿದವನಿಗೆ, ಕಾಸ್ತ್ರಹಾ = ಯಾವ ಇಚ್ಛೆ ಹುಟ್ಲಲು ಸಾಧ್ಯ? ಇತಿಚ = ಹೀಗೂ, ಪ್ರತಿ: = ಮಾಂಡೂಕಶ್ರುತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮದಾನಂದತೀರ್ಥಭಗವತ್ಪಾದಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದದಲ್ಲಿ ನ ಪ್ರಯೋಜನಾಧಿಕರಣವು ಸಮಾಪ್ರವಾಯಿತು ।।

ಆಪ್ರಕಾಮನಿಗೇಕೆ ಮತ್ತೊಂದು ಬಯಕೆ ?

।। इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादाचार्यविरचिते ब्रह्मसत्रभाष्ये न प्रयोजनाधिकरणम् ।। ९ ।। ಅನುವಾದ - ಭಗವಂತನ ಸೃಷ್ಟಿ ಪ್ರಕ್ರಿಯೆಯು ಸಾಭಾವಿಕವಾಗಿದೆ. ಅವನು ಅಪ್ರಕಾಮನು

ನಿಯಾಮಕನಾದ ಪರಮಾತನಿಗೆ, ಕಿಮು = ಆಪಕಾಮತ್ತವನು

# ಶ್ರೀಪದ್ಧನಾಭತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಸತ್ತರ್ಕ ದೀಪಾವಳಿ

### ಲಾಭವಿಲ್ಲದೆ ಸೃಷ್ಟಿಯ ವ್ಯಾಪಾರ

सत्तर्करीपाविकः – प्रयोजनोरेशाभावे सृष्ट्यभावात् वरिक्ष्यैव प्रयोजनं यदि जगदीस्वरः सृजति, तथा सति अनासकामत्वात् यहादत्तवत् अनीस्वरः स्यात् इति न बाच्यम् । प्रयोजनोरेशाभावेऽपि अग्रेदांहकत्ववत् सृष्ट्यादिलीलास्वभावत्वात् ईस्वरस्य जगत्सृष्ट्यायुपपत्या अवासकामत्वा-विरोधात् । तथाहि श्रुतिः –

'क्रीडार्यं सृष्टिरित्यन्ये भोगार्थमिति चापरे । देवस्यैषः स्वभावोऽयम् आप्तकामस्य का स्पृहा ॥' इति ।

जगत्सृष्ट्यादिश्रीशास्त्रभावत्वात् जगत् सृष्ट्यादिकमीश्वरः करोति । न तु भोगार्थम् । आप्तकामत्त्वात् । आसमन्तात् ३ष इत्येष इत्युच्यते युत स्वभाव इत्यर्थः ।

ಪರಮಾತ್ರನಿಗೆ ಸೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಯಾವುದೇ ಪ್ರಯೋಜನದ ಉದ್ದೇಶ ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಸೃಷ್ಟಿಯೇ ನಡೆಯುವುದಿಲ್ಲ. ಒಂದುವೇಳೆ ಪ್ರಯೋಜನವನ್ನು ಉದ್ದೇಶಿಸಿಕೊಂಡು ಜಗತ್ರನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುವುದಾದರೆ ಅಪ್ರಕಾಮನಾಗಲಾರ. ಯಾಜ್ಞರತ್ರನಂತೆ ಇವನೂ ಕೂಡ ಈಂತ್ತರನೇ ಆಗುತ್ತಾನೆ. ಹೀಗೆ ಆಕ್ಟಿಪ ಮಾಡುವರದು. ಪ್ರಯೋಜನರ ಉದ್ದೇಶವಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಅಗ್ನಿಯು ಸುಡುತ್ತದೆ. ಅದರಂತೆ ಪರಮಾತ್ರನಿಗೆ ಸೃಷ್ಟಾದಿಲೀರಗಳು ಸೃಭಾಮಾಗಿವೆ. ಅದರಂತ ಪರಮಾತ್ರನಿಗೆ ಸೃಷ್ಟಾದಿಲೀರಗಳು ಸೃಭಾಮಾಗಿವೆ. ಅದರಂತ ಪರಮಾತ್ರನಿಗೆ ಪ್ರಕ್ಷಾಮಿತಿ ಅವರಂತ ಸಂಪೂರ್ವ ಅವರಾಕುವಿನಗೆ ಉಪಪನ್ನವಾಗುತ್ತವೆ. ಯಾವುದೇ ವಿರೋಧಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ. ಇದನ್ನೇ ಶ್ರುತಿಯು -

'ಕ್ರೀಡಾರ್ಥಂ ಸೃಷ್ಟಿರಿತ್ಯನ್ನೇ ಭೋಗಾರ್ಥಮಿತಿ ಚಾಪರೇ । ದೇವಸ್ಥೈಷ ಸ್ವಭಾವೋಽಯಮ್ ಆಪ್ತಕಾಮಸ್ಯ ಕಾ ಸ್ಪೃಹಾ ॥

ಕಲವರು ಸೃಷ್ಟಿಯು ಕ್ರೀಡೆಗೋಸ್ಕರ ಎನ್ನುತ್ತಾರೆ. ಕೆಲವರು ಭೋಗಕ್ಕೋಸ್ಕರ ಎನ್ನುತ್ತಾರೆ. ಇವರಡೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪು. ಈ ಸೃಷ್ಟಿಕ್ರಿಯೆಯು ಪರಮಾತ್ಮನ ಸ್ವಭಾವವಾಗಿದೆ. ಆಪ್ತಕಾಮನಾದವರಿಗೆ ಬೇರೆ ಯಾವುದೇ ಆಸೆಯರಲು ಸಾಧ್ಯ ವಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರುತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಜಗತ್ ಸೃಷ್ಟ್ಟಾರಿಲೀಲೆಯು ಪರಮಾತ್ಮನ ಸ್ವಭಾವವಾದದೆಂದ ಈಶ್ವರನು ಜಗತ್ರನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಹೊರತು, ಭೋಗಕ್ಕೋಸ್ತರ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಅವನು ಆಪ್ಪಕಾಮನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಈ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರುವ 'ಏಷಃ' ಎಂಬ ಪರವನ್ನು 'ಆ ಇಷಃ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಪರವಿಭಾಗ ಮಾಡಬೇಕು. ಎಲ್ಲಾ ಬಗೆಯ ಪ್ರಯೋಜನವನ್ನು ಇವನು ಹೊಂದಿದ್ದಾನೆ. ಇದೇ ಇವನ ಸ್ವಭಾವವಾಗಿದೆ ಎಂದರ್ಥ.

> ॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಪದ್ಮನಾಭತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಸತ್ತರ್ಕೆ ದೀಪಾವಳಿಯಲ್ಲಿ ನ ಪ್ರಯೋಜನಾಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು॥

#### ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

## 'ಇಚ್ಛಾಮಾತ್ರಂ ಪ್ರಭೋ: ಸೃಷ್ಟಿ'

तत्त्वप्रदीपः - किन्तु लोकवत्तु लीलाकैवल्यम् । लीलामात्रत्वं सृष्टचादेः, नाण्वपि प्रयोजनमीश्वरस्य । एष स्वभावः आ समन्तादिष्टः स्वभावः । का स्पृहा = का फलस्पृहा इत्यर्थः । 'इच्छामात्रं प्रभोः सृष्टिः' इति निश्चितसिद्धान्तकथनात् नेच्छामात्रनिषेधः ।।

।। इति न प्रयोजनाधिकरणम् ।।

ಸೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಮತ್ತೇನು ಪ್ರಯೋಜನ ಎಂದರ 'ಲೋಕವತ್ತು ಲೀಲಾಕೈವಲ್ಕಮ್' ಲೀಲೆಗೊಳ್ಳರವೇ ಸೃಷ್ಟಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಕೊಡಗಿದ್ದಾನೆ. ಅಣುಮಾತ್ರನೂ ಕೂಡ ಇದರಿಂದ ಅವನಿಗೆ ಪ್ರಯೋಜನವಲ್ಲಿ 'ದೇವಸ್ಕೃಷ' ಎಂಬ ತ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರುವ ಏಷ ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ 'ಆ ಸಮಂತಾದಿಷ್ಟ ಸೃಭಾವಃ' ಎಂದರ್ಥ. 'ಕಾ ಸ್ಕೃಹಾ' ಎಂದರ ಯಾವ ಘದ ಪ್ರಯೋಜನವರೆ ? ಎಂದರ್ಥ. 'ಇಟ್ಟಾಮಾತ್ರಂ ಪ್ರಭೋ: ಸೃಷ್ಟ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ನಿಶ್ಚಿತವಾದ ಸಿದ್ಧಾಂತವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಇಟ್ಟಾಮಾತ್ರವನ್ನು ನಿಷೇಧ ಮಾಡಿದಂತಾಗಲಿಲ್ಲ.

> ॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀತ್ರಿವಿಕ್ರಮಪಂಡಿತಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ತತ್ವಶ್ರದೀಪದಲ್ಲಿ ನ ಪ್ರಯೋಜನಾಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಯಿತು॥

#### ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಫಲದ ಉದ್ದೇಶವಿಲ್ಲದಿದ್ದಲ್ಲಿ ಮತ್ತೇಕೆ ಸೃಷ್ಟಿ ?

तत्वप्रकाशिका - फलानुदेशे प्रवृत्त्यनुपपत्तिरिति भावेन पृच्छति - किं त्विति ।। तत्परिहाराय सूत्रमुपन्यस्य व्याचष्टे - लोकवरिति ।।

ಈಶ್ವರನು ಯಾವುದೇ ಫಲವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೀದೆ ಸೃಷ್ಟಿಯೆಯಲ್ಲಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಯಿತು. ಇದು ಅನುಪಪನ್ನವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ ಕಿಂತು ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಪ್ರತ್ನಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಯ ಪರಿಹಾರಕ್ಕೋಸ್ಕರ ಸೂತ್ರವನ್ನು 'ರೋಕವತ್ತು' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಪರಿಸಿ ವ್ಯಾಪ್ನಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

### ಉನ್ನತ್ತನಂತೆ ಪ್ರವೃತ್ತಿ

तत्वप्रकाशिका – प्रयोजनानुदेशे कीदृशी प्रवृत्तिरिति चेत्पृच्छिस तर्हि तस्याः केवललीलात्वं बूमः । न हि लीला प्रयोजनान्तराय भवति । 'ಕ್ರೀಡಾರ್ಥಂ ಸೃಷ್ಟಿರಿತೃನ್ಯೇ ಭೋಗಾರ್ಥಮಿತಿ ಚಾಪರೇ। ದೇವಸ್ಥೈಷ ಸ್ವಭಾವೋಽಯಮ್ ಆಪ್ತಕಾಮಸ್ಯ ಕಾ ಸ್ಪೃಹಾ ॥

ಕಲವರು ಸೃಷ್ಟಿಯು ಕ್ರೀಡೆಗೋಸ್ಕರ ಎನ್ನುತ್ತಾರೆ. ಕೆಲವರು ಭೋಗಕ್ಕೋಸ್ಕರ ಎನ್ನುತ್ತಾರೆ. ಇವರಡೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪು. ಈ ಸೃಷ್ಟಿಕ್ರಿಯೆಯು ಪರಮಾತ್ಮನ ಸ್ವಭಾವವಾಗಿದೆ. ಆಪ್ರಕಾಮನಾದವನಿಗೆ ಬೇರೆ ಯಾವುದೇ ಆಸೆಯರಲು ಸಾಧ್ಯ ವಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರುತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಜಗತ್ ಸೃಷ್ಟ್ವಾದಿಲೀರೆಯು ಪರಮಾತ್ಮನ ಸ್ವಭಾವವಾದ್ದರಿಂದ ಈಶ್ವರನು ಜಗತ್ರನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಹೊರತು, ಭೋಗಕ್ಕೋಸ್ಟರ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಅವನು ಆಪ್ರಕಾಮನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಈ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿರುವ 'ಏಷಃ' ಎಂಬ ಪರವನ್ನು 'ಆ ಇಷಃ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಪದವಿಭಾಗ ಮಾಡಬೇಕು. ಎಲ್ಲಾ ಬಗೆಯ ಪ್ರಯೋಜನವನ್ನು ಇವನು ಹೊಂದಿದ್ದಾನೆ. ಇದೇ ಇವನ ಸ್ವಭಾವವಾಗಿದೆ ಎಂದರ್ಥ.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಪದ್ಧನಾಭತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿಯಲ್ಲಿ ನ ಪ್ರಯೋಜನಾಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು॥

# ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

# 'ಇಚ್ಛಾಮಾತ್ರಂ ಪ್ರಭೋ: ಸೃಷ್ಟಿ'

तत्वप्रदीपः – किन्तु लोकवतु लीलाकैवल्यम् । लीलामात्रत्वं सृष्ट्यादेः, नाण्वपि प्रयोजनमीश्वरस्य । एष स्वभावः आ समन्तादिष्टः स्वभावः । का स्पृहा = का फलस्पृहा इत्यर्थः । 'इच्छामात्रं प्रभोः सृष्टिः' इति निश्चितसिद्धान्तकथनात् नेच्छामात्रनिषेघः ।।

।। इति न प्रयोजनाधिकरणम् ।।

ಸೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಪರಮಾತ್ಮಾಗೆ ಮತ್ತೇನು ಪ್ರಯೋಜನ ಎಂದರೆ 'ಲೋಕವತ್ತು ಲೀಲಾಕೈವಲ್ಕಮ್' ಲೀಲಿಗೋಡ್ಯರವೇ ಸ್ಪಷ್ಟ್ನಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ತೊಡಗಿದ್ದಾನೆ. ಅಣುಮಾತ್ರವೂ ಕೂಡ ಇದರಿಂದ ಅವನಿಗೆ ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲ. 'ದೇವಸ್ಟ್ವಿಷ' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿರುವ ಏಷ ಎಂಬ ಪರಕ್ಕೆ 'ಆ ಸಮಂತಾದಿಷ್ಟ ಸ್ವಭಾವಃ' ಎಂದರ್ಥ 'ಕಾ ಸ್ಕೃತಾ' ಎಂದರೆ ಯಾವ ಫಲದ ಪ್ರಯೋಜನವಿದೆ ? ಎಂದರ್ಥ. 'ಇಜ್ಪಾಮಾತ್ರ ಪ್ರಭೋಣ ಸೃಷ್ಟಿ' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ನಿಶ್ಚಿತವಾದ ಸಿದ್ಧಾಂತವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಇಬ್ಬಾಮಾತ್ರವನ್ನು ನಿಷೇಧ ಮಾಡಿದಂತಾಗಲಿಲ್ಲ.

> ॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀತ್ರಿವಿಕ್ರಮಪಂಡಿತಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ತತ್ವಪ್ರದೀಪದಲ್ಲಿ ನ ಪ್ರಯೋಜನಾಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಯಿತು॥

# ಿತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಫಲದ ಉದ್ದೇಶವಿಲ್ಲದಿದ್ದಲ್ಲಿ ಮತ್ತೇಕೆ ಸೃಷ್ಟಿ?

तत्वप्रकाशिका – फलानुदेन्ने प्रवृत्त्यनुपपत्तिरिति भावेन पृच्छति – किं त्विति ।। तत्परिद्वाराय सूत्रमुपन्यस्य व्याचष्टे – लोकवदिति ।।

ಈಶ್ವರನು ಯಾವುದೇ ಫಲವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೀದ ಸೃಷ್ಟಿಕ್ರಿಯೆಯಲ್ಲಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಯತು. ಇದು ಅನುಪಪನ್ನವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ಅಭಿಪ್ರಾಯದಿಂದ ಕಿಂತು ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಪ್ರತ್ನಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಪ್ರತ್ನೆಯ ಪರಿಹಾರಕ್ಕೊಡ್ಡರ ಸೂತ್ರವನ್ನು 'ರೋಕೆವತ್ತು' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಪರಿಸಿ ಪ್ರಾಪ್ತುನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

#### ಉನ್ನತ್ತನಂತೆ ಪ್ರವೃತ್ತಿ

तत्त्वप्रकाशिका - प्रयोजनानुदेशे कीदृशी प्रवृत्तिरिति चेत्पृच्छिस तर्हि तस्याः केवललीलात्वं बूमः । न हि लीला प्रयोजनान्तराय भवति ।

# मत्तादिलीलायाः फलानुदेशेन सुस्रोद्रेकादेव दर्शनात् । अतः पूर्णानन्दोऽपि भगवान् लोकानुग्रहाय सृष्ट्यादिक्रीडां करोतीति न किश्विदयुक्तमिति भावः ।

ಪ್ರಯೋಜನದ ಉದ್ದೇಶ ಇಲ್ಲರಿದ್ದರೆ ಪರಮಾತ್ವನ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯು ಎಂಥದ್ದು ? ಎಂಬುದಾಗಿ ಪ್ರಶ್ನೆ ಮಾಡಿದರೆ ಆಗ ಕೇವಲ ಲೀರಾರೂಪವಾಗಿದೆ ಎಂದು ನಾವು ಉತ್ತರಿಸುತ್ತೇವೆ. ಲೀಲೆಯು ಮತ್ತೊಂದು ಪ್ರಯೋಜನಕ್ಕೊಸ್ಕರ ಸರ್ವಥಾ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಮತ್ತನಾದ ವೃತ್ತಿಯು ಮಾಡುವ ಪ್ರವೃತ್ತಿಗೆ ಯಾವುದೇ ಫಲದ ಉದ್ದೇಶ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಕೇವಲ ಸುಮೋದ್ರಣದಿಂದ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಮಾಡುವುದು ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಕಂಡಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪರಮಾತ್ರನು ಪೂರ್ಣಾನಂದ-ಭರತನಾರಕೂ ಲೋಕದ ಅನುಗ್ರಹಕ್ಕೊಸ್ಕರ ಸೃಷ್ಟ್ಯಾವಿಕ್ರೀಡೆಯಲ್ಲಿ ತೊಡಗುತ್ತಾನೆ. ಇದರಿಂದ ಅವನಿಗೆ ಯಾವುದೇ ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲ. ಅದ್ದರಿಂದ ನಮ್ಮ ಸಿದ್ಧಾಂತದಲ್ಲಿ ಅಯುಕ್ತವಾದದ್ದು ಸ್ವಲ್ಪನಾ ಇಲ್ಲ. ಎಂಬುದು ಸೂತ್ರದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ವಿವರಣೆ - ಪ್ರಯೋಜನವನ್ನು ಉದ್ದೇಶವಾಗಿ ಇಟ್ಟುಕೊಳ್ಳದಿದ್ದರೂ ಬೆಂಕಿಯು ಜ್ಯಶಿಸುವಂತೆ ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾರ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಎಂದು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲದೆ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಜಹಪದಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಹೊರತು ಚೇತನನಲ್ಲಿ ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಸುರಾವಾನಮಾಡಿ ಮದಭರಿತನಾರ ವ್ಯಕ್ತಿಯು ನೃತ್ಯಗಾವಾದಿಗಳನ್ನು ನಿಪ್ರವಾಗಿ ಮಾಡುವಂತೆ ಪರಮಾತ್ಯನ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯು ನಿಶ್ವಲವಿಯು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಎಕೆಂದರೆ ಪರಮಾತ್ಯಮ ಪ್ರೇಥ್ವಾವಂತನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಪ್ರೇಥ್ವಾವಂತನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಪ್ರೇಥ್ವಾವಂತನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಪ್ರೇಥ್ವಾವಂತನಾಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಕಾರಣ್ಯಾದಿಂದ ನಿಪ್ರಲವಾಗಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾಗೆಂದು ಉತ್ತರಿಸಬೇಕು. ಆದರೆ ಆ ಕಾರುಣ್ಯದಿಂದ ನಾಧ್ಯವಾದ ಫಲವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಎರಯಾರ್ಯಾರಿಸಬೇಕು. ಆದರೆ ಆ ಕಾರುಣ್ಯದಿಂದ ಸಾಧ್ಯವಾದ ಫಲವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಎರಯಾರ್ಯಾರಿಸಬೇಕು. ಆದರೆ ಆ ಕಾರುಣ್ಯದಿಂದ ಸಾಧ್ಯವಾದ ಫಲವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಎರಯಾರ್ಯಾರಿಸಬೇಕು. ಆದರೆ ಆ ಕಾರುಣ್ಯದಿಂದ ಸಾಧ್ಯವಾದ ಫಲವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಎರಡು ಪ್ರಕ್ರತಿಯ ಕೂಡುತ್ತದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳಬಾರದು. ಏಕೆಂದರೆ ಆರು ಭಗವರಂತನ ಸ್ವಭಾವವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲದೆ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯು ಕೂಡುತ್ತದೆ. (ವಾಕ್ಕಾಥ್ ಮುತ್ತಾವರ್)

ಆಪಕಾಮನಿಗೇಕೆ ಪ್ರಯೋಜನೆ ?

तत्त्वप्रकाशिका – अत्रैव स्मृतिश्रुती दर्शयित – नारायणेति ।। अखिलस्वामिनस्तस्याप्तकामता किमु वक्तव्येत्यर्थः । तस्माद्विरोपाभावायुक्तं लक्षणिमिति सिद्धम् ।। ३४ ।।

ಪ್ರಯೋಜನಾಪೇಕ್ಷೇಯಲ್ಲದೆ ಸೃಷ್ಟಿಯು ಕೂಡುತ್ತದೆಂಬ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಸ್ಮೃತಿ ಹಾಗೂ ಶ್ರುತಿಗಳನ್ನು ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ 'ನಾರಾಯಣ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಉದಾಹರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ಸಕಲಕ್ಕೂ ಸ್ವಾಮಿಯಾದ ಭಗವಂತನು ಆಪ್ರಕಾಮವಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಪ್ರತ್ಯೇಕವಾಗಿ ಹೇಳಬೇಕೇನು ? ಆದ್ದರಿಂದ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಭಗವಂತನ ಜಗಜ್ಜನ್ಮಾಧಿ-ಕಾರಣತ್ವಲಕ್ಷಣವು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ.

ವಿವರಣೆ - ಲೋಕದಲ್ಲಿ ಯಾರು ಕೃಪಾಳುಗಳೋ ಅವರು ಮತ್ತೊಬ್ಬರ ಪ್ರಯೋಜನ ಉದ್ದೇಶದಿಂದಲೇ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾರೆಂದು ಕಂಡಿದೆ. ಪರಮಕೃಪಾಳುವಾದ ಈಶ್ವರನು ಅಪ್ತತಾಮವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಇಂಥವನು ತನಗೇನು ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲದೆ ಕೇವಲ ಪರಪ್ರಯೋಜನದ ಉದ್ದೇಶದಿಂದ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಪ್ರತ್ಯೆಣೆ ಹೇಳಬೇಕೆಂಬುದು ಸಿದ್ಧಾಂತದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮಜ್ಜಯತೀರ್ಥಮುನಿಗಳಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ನ ಪ್ರಯೋಜನಾಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಯಿತು॥

॥ ಶ್ರೀಕೃಷ್ಣಾರ್ಪಣಮಸ್ತು ॥

#### ಬಾವದೀಪ

# ಸುಖೋದ್ರೇಕದಿಂದಲೇ ಪ್ರವೃತ್ತಿ

भावदीपः -॥ लोकवतु लीला० ॥ ३४॥ एवमेवेइवरस्येति भाष्यरीत्या लीलाकैवल्यमिति सूत्रांशस्यार्थमाह- तस्या इति।। यथेत्यादेरथाँ मतेति। सौत्रस्तुरेवार्थं इति भावेन सुखोद्रेकादेवेत्युक्तम्। तस्य विवरणं फलानुदेशेनेति। सर्वथा नैष्फल्यभ्रमं निरस्यन् समग्रभाष्यभावमाह- अत इति।। प्राप्तप्राप्तव्यत्वादित्यर्थः॥

'ಎವಮೇದ ಅಶ್ವರಸ್ಥ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಟದ ಪ್ರಕಾರ 'ಲೀಲಾಕ್ಟವಲ್ಕಮ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲು 'ತಸ್ಕಾ' ಎಂಬ ಟೀನಾವಾಕ್ಯ ಹೊರಟಿದೆ. 'ಯಥಾ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕದ ಮಾತಿಗೆ ಟೀರೆಯಲ್ಲಿ ಮತ್ತುದಿ ಲೀಲಾಯಾ' ಎಂಬುದಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ತುಶ್ವವು ತಮ್ಮಾರಣಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ. ಇದನ್ನು ತಿಳಿಸಲು ಟೀಡೆಯಲ್ಲಿ 'ಸುಖೋದ್ದೇಕಾದೇವ' ಎಂದಿದ್ದಾರೆ. ಇದನ್ನೇ ವಿವರಣೆ ಮಾಡಲು 'ಫಲಾನುದ್ದೇಕೀನ' ಎಂದಿದ್ದಾರೆ. ಪರಮಾತ್ಯನ ಸೃತ್ಯಿಗೆ ಸರ್ವಥಾ ನೈಪ್ಯಂತ್ತಿದಿ ಎಂಬ ಭ್ರಾತಿಯನ್ನು ಪರಹಾರ ಮಾಡಲು ಸಮಗ್ರಭಾಷ್ಟದ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು 'ಅತ್:' ಎಂಬುದಾಗಿ ನಿರೂಪಣೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. 'ಅತಃ' ಎಂಬ ಪರಕ್ಕೆ ಎಲ್ಲಾ ಪ್ರಯೋಜನೆಗಳನ್ನು ಈಗಾಗಲೇ ಹೊಂದಿದ್ದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ.

ವಿವರಣೆ – ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಲೀಲಾಕ್ಟವಲ್ಡ'ಮ್' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಕೇವಲ ಲೀಲೆಯೇ ಪ್ರಯೋಜನ ಎಂದರ್ಥ. ಆದನ್ನೇ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ 'ತಸ್ಯಾ: ಕೇವಲಲೀಲಾತ್ವಂ ಬ್ರೂಮಃ' ಎಂದಿದ್ದಾರೆ. ಭಾವ್ಯವಲ್ಲಿ 'ಮತ್ತನು' ಸುರ್ಚುದ್ರಣೆರಿಂದರೇ' ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ' ಎಂದಿದ್ದಾರೆ. ಯಾವುದೇ ಪ್ರಯೋಜನರ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಮತ್ತನಾದವಾಗ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಇಲ್ಲಿ ಎಡಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ಆದ್ದರಿಂದ ಭಾಷ್ಯಕ್ಕೆ 'ಮತ್ತಾದಿಲೀಲಾಯಾ: ಎಂಬ ಎಂಟರನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಎಡಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ಅದ್ದರಿಂದ ಭಾಷ್ಯಕ್ಕೆ 'ಮತ್ತಾದಿಲೀಲಾಯಾ: ಎಂಬ ಎಕಕ್ಕಿಯಿಂದ ವಿವರಣೆ ಮಾಡಿದರಾಹಿಯತು. ಯಾವುದೇ ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲದೇ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುವವನು ರಡ್ಡನೇ ಆಗಿರುತ್ತಾನೆ. ಮತ್ತನು ಪ್ರೇಹ್ವವಂತನಲ್ಲದ್ದರಿಂದ ಭಗವಂತನೂ ಕೂಡ ಪ್ರೇಹ್ವವಂತನಾಗದಿರಬೇಕಾದೀತು ಎಂಬ ಅಕ್ಕೇವವು ಬಂದರೆ ಇದು ಕೇವಲ

ಪ್ರಯೋಜನದ ಉದ್ದೇಶವಿಲ್ಲದೇ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬ ಅಂಶದಲ್ಪಷ್ಟೇ ದೃಷ್ಟಾಂತವಾಗುತ್ತದೆ ಹೊರತು ಎರ್ಲ್ಗ್ ಅಂಶದಲ್ಲೂ ದೃಷ್ಟಾಂತವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು ವಿವಕ್ಷಿಸದಾರರು. ಹೀಗೆ ಭಾಷ್ಟದ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೆಣೆಂಬುದನ್ನು ಟಿಣೆಯಲ್ಲಿ 'ಅತೇ' ಎಂಬುದರಿಂದ ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸಿದ್ದಾರೆ.

#### ಸ್ವಾರ್ಥವಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಪರಾರ್ಥವಿದೆ

भावदीपः – लोकेति।। स्वप्रयोजनार्थत्वाभावेऽपि दयालुप्रवृताविव परप्रयोजनार्थत्वमस्तीति भावः। किमु तस्याखिलात्मन इत्यस्यार्थोऽखिलोति॥ तस्मादिति।। ईशप्रवृत्तेः केवललीलात्वोपगमादित्यर्थः॥ ३४॥

ತನಗಣೂ ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ರಯಾಲುಪ್ರವೃತ್ತಿಯಂತ ಲೋಕಾನುಗ್ರಹ್ಮಾಗಿ ಸೃಷ್ಟ್ಯಾದಿಗಳನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು 'ಲೋಕಾನುಗ್ರಹ' ಇತ್ತಾದಿ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 'ಹಿಯ ತಸ್ಕಾವಿಲಾಕ್ರನಃ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದ ನಾರಾಯಣಸಂಹಿತೆಯ ಮಾತಿಗೆ 'ಅಖಿಲ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. 'ತಸ್ಕಾತ್' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಈಶ್ವರನ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯು ಕೇವಲ ಲೀರಗೊನ್ನರ ಇರುವುದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ.

ವಿವರಣೆ - ಪೂರ್ಣಾನಂದಸ್ವರೂಪವಾದ ಭಗವಂತನಿಗೆ ರಯೆಯಿಂದಲಾದರೂ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಹೇಗೆ ಕೂಡಿಸುತ್ತೀರಿ? ಎಂಬ ಪ್ರಕ್ಷಿಗೆ ಪ್ರಕ್ಷಿಕ ಉತ್ತರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಪರಮಾತ್ಮನ ಸೃಷ್ಟಾದಿ ವ್ಯಾವಾರಗಳಿಗೆ ಪ್ರಯೋಜನದಿರೆಯೆಂದು ಯಾವುದೇ ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಆಪೂರ್ಮಗೆ ಯಾವ ಪ್ರಯೋಜನ ತಾನೇ ಇರಲು ಸಾಧ್ಯ? ಮುಕ್ಷರ್ ಬರ್ಮಾನಿಯು ಆಪ್ರಕಾಮವಾಗಿದ್ದಾರೆ ಎಂದ ಮೇಲೆ, ಮುಕ್ಷನ್ನಾಮಿಯು ಆಪ್ರಕಾಮವಾಗಿದ್ದಾರೆ ಎಂದು ಪ್ರಕ್ಷಿಕ್ಕ ಡಾವಾಗಿ ಹೇಳಲೇ ಬೆಣಾಗಿಲ್ಲ. ಇವನ್ನು 'ಆಖಿಲ್ವಾಮಿನು' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕಾಪಂಕ್ರಿಯಿಂದ ಸಷ್ಟಪಡಿಸಿದ್ದಾರೆ.



- \* ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ತುಶಬ್ದವು ಅವಧಾರಣಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದಲೇ ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ 'ಸುಖೋದ್ಯೇಕಾದೇವ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.
- \* ಮತ್ತನು ಯಾವುದೇ ಪ್ರಯೋಜನವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಿಲ್ಲವಾದ್ದರಿಂದ ಪ್ರೇಣ್ಯವಂತನಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಅದರಂತೆಯೇ ಪರಮಾತ್ಮನೂ ಕೂಡ ಪ್ರೇಣ್ಯವಂತನಲ್ಲ ಅಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಮತ್ತನ ದೃಷ್ಟಾಂತವನ್ನು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ವಿವಕ್ಷಿಸಬಾರದು. ಇವನ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯಲ್ಪವೂ ಮತ್ತನ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯಂತೆ ಸಂಪೂರ್ಣವಾಗಿ ನಿಷ್ಕರವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ವಿಶೇಷಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ತಿಳಿಸಿರುತ್ತಾರೆ.
  - ॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮದ್ ರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಭಾವದೀಪದ ನ ಪ್ರಯೋಜನಾಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡ ಅನುವಾದವು ಮುಗಿಯಿತು॥

॥ ಶ್ರೀ ಮಧ್ವೇಶಾರ್ಪಣಮಸ್ತು ॥

#### ।। श्रीजानकीवदनाम्भोजराजहंसाय रामचन्द्राय नमः ॥

।। श्री गुरुभ्यो नमः ।। श्री गघवेन्द्रतीर्घविरचिता

# तन्त्रदीपिका

न प्रयोजनाधिकरणम् (२।१।९)

ಈಶ್ವರ ಕರ್ತೃತ್ವದಲ್ಲಿ ಸ್ವಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲ

।। न प्रयोजनवत्त्वात् ।।२-१-३३।।

अत्र फलमुखदुऽयुत्तयविरोध उच्यते । हेतुविशेषोत्तया स्वप्रयोजनार्यमिति लभ्यते । प्रकृतमीशस्य कर्तृत्वं न स्वप्रयोजनार्यम् । कुतः? नप्रयोजनवत्त्वात् । नसमासोऽयम् । व्याख्यानादौ हस्तचालनादाविव प्रयोजनामाबादित्यर्यः ।

ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪವುದರಿಂದ ಅವನಿಗೆ ಪ್ರಯೋಜನವಿದೆ. ಇಂಥ ಪ್ರಬಲವಾದ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪರಿಹರಿಸಲಾಗಿದೆ.

ಈಶ್ವರನ ಪ್ರವೃತ್ತಿಗೆ ಸ್ವಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲರಿದ್ದರೂ ಪರಪ್ರಯೋಜನವಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಯೋಜನವೇ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಬಾರದು. ಹಾಗಾಗಿ 'ಪ್ರಯೋಜನವತ್ಯಾತ್' ಎಂಬ ಹೇತುವಿಗೆ ಸ್ವಪ್ರಯೋಜನಾರ್ಥವಾಗಿಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಕೃತವಾಗಿರುವ ಯಾವ ಈಶ್ವರ ಕತ್ಯಕತ್ವವಿದೆಯೋ, ಅದು ಸ್ವಪ್ತಯೋಜನವುಳ್ಳದ್ದಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ 'ನ ಪ್ರಯೋಜನವತ್ನ್ನಾತ್' : ಇದು ನ ಶಬ್ದದೊಂದಿಗೆ ಹೊಂದಿದ ಸಮಾಸವಾಗಿದೆ. ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುವ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಕೈಬೆರಳು ಇತ್ಯಾದಿಗಳ ಅಲ್ಲಾಡಿಸುವಿಕೆಯು ಹೇಗೆ ಯಾವುದೇ ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲದೇ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತದೋ, ಅದರಂತೆ ಈಶ್ವರನ ಸೃಷ್ಟ್ಯಾದಿ ವ್ಯಾಪಾರಗಳೂ ಕೂಡ ಯಾವುದೇ ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲದೇ ಮಾಡಲ್ಪಡುತ್ತದೆ.

ನಿಜವಾದ ಪ್ರೇಕ್ಷಾವಂತರಿಗೆ ಸ್ವಾರ್ಥವಿರುವುದಿಲ್ಲ

फलाभावे कथमीशस्य प्रेक्षावतः प्रवृत्तिरित्यत आह -

।। लोकवत्तु लीलाकैवल्यम् ।।२-१-३४।।

तुरेव । मत्तादेर्नृत्तगानादिका क्रिया यथा तथेशस्यापि सृष्टिक्रिया लीलायाः कैवल्यं प्रयोजनवत्तां विना लीलैवेत्यर्थः । फलाभावेऽपि सुखोद्रेकात् स्वभावादेव विश्वसृष्टिरिति भावः ॥९॥

ಯಾವುದೇ ಫಲವು ದೊರಕದಿದ್ದರೆ ಪ್ರೇಕ್ತಾವಂತನು ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡಲಾರ. ಮಹಾಪ್ರೇಕ್ತಾವಂತನಾದ ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಫಲವಿಲ್ಲದೇ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯು ಹೇಗೆ ತಾನೇ ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ? ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸಲು 'ಲೋಕವತ್ತು ಲೀಲಾಕೈವಲ್ಯಮ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರ ಹೊರಟಿದೆ.

'ತು' ಶಬ್ದವು ಅವಧಾರಣಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ. 'ಲೋಕವತ್ತು' - ಉನತ್ವನಾದವನು ನರ್ತನ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ, ಹಾಡು ಹೇಳುತ್ತಾನೆ, ಈ ಎಲ್ಲಾ ಅವನ ಕ್ರಿಯೆಗಳಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲ. ಅದರಂತ ಈಶ್ವರವೂ ಕೂಡ ಕೇವಲ ಲೀಲೆಯಿಂದ ಸೃಷ್ಟಾದಿ ಕ್ರಿಯೆಗಳಲ್ಲಿ ತೊಡಗುತ್ತಾನೆ. 'ಲೀಲಾಕೈವಲ್ಕಮ್' - ಕೇವಲ ಲೀಲೆಯಿಂದಲೇ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಲೀಲೆ ಎಂಬ ಪ್ರಯೋಜನ ಬಿಟ್ಟು ಬೇರೆ ಪ್ರಯೋಜನವು ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಫಲಎಲ್ನದಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಆನಂದೋದ್ರಣದಿಂದ ತನ್ನ ಸ್ಥಥಾವಕೃನುಗುಣವಾಗಿ ವಿಶ್ವಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂಬುದು ಸೂತ್ರದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

<sup>॥</sup> ಇಲ್ಲಿಗೆ ತಂತ್ರದೀಪಿಕಾ ಕನ್ನಡಾನುವಾದದಲ್ಲಿ ನ ಪ್ರಯೋಜನಾಧಿಕರಣವು ಮುಗಿಯಿತು ॥

#### ಅದ್ವೈತ-ವಿಶಿಷ್ಟಾದ್ವೈತಮತದಲ್ಲಿ ನ ಪ್ರಯೋಜನಾಧಿಕರಣ ಮತು

#### ವಿಮರ್ಶೆ

ಆರ್ವೈತಿಗಳು ಹಾಗೂ ರಾಮಾನುಜರು ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಬಗ್ಗೆ ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ -ಮಹಾರಾಜನು ಕಂದುಕಕ್ರೀಡೆಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಇದರಿಂದೇನೂ ಅವನಿಗೆ ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲ. ಅದರಂತೆ ಈಶ್ವರನು ಜಗತ್ತಿನ ಸೃಷ್ಟ್ವಾದಿಗಳನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಇದರಿಂದ ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಏನೂ ಕೂಡ ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲ. ಇದೇ ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಪ್ರಮೇಯ ಎಂದು.

ಇವರ ಈ ಅಧಿಕರಣ ರಚನೆ ಆಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ - ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದರೆ ಶ್ರತಿ ಹಾಗೂ ಸೂತ್ರಗಳಿಗೆ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ. ಎಕೆಂದರೆ 'ಕ್ಷೀಪಾರ್ಥ'ಮಿತಿ ಚಾಪರೇ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಪರಮಾತ್ರಮ ಕ್ರೀಡಿಗೋಸ್ಟರ ಜಗತ್ರಿನ ಸೃಷ್ಟ್ವಾದಿಗಳನ್ನು ಮಾಡುತ್ರಾನೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಕೆಲವರು ಹೇಳುತ್ತುರೆ ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಇದರಲ್ಲಿ ಲೀಲೆಯೇ ಪ್ರಯೋಜನವೆಂದು ಹೇಳುವುದು ಬೇರೆಯವರ ಮತವೆಂದು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಇದನ್ನೇ ಸೂತ್ರಕಾರರ ಅಭಿಪ್ರಾಯವೆಂದು ಸರ್ವಥಾ ತಿಳಿಯಬಾರದು. ಮತ್ತು 'ದೇವಸ್ಟೈಷ ಸೃಭಾವೋನಿಯಮ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಸೃಷ್ಟ್ವಾದಿಪ್ರವೃತ್ತಿಯು ತನ್ನ ಸೃಭಾವವಾಗಿದೆ ಎಂದೇ ಹೇಳುತ್ತಿದೆ.

ಸೂತ್ರದಲ್ಲೂ ಕೂಡ 'ಲೀಲಾರ್ಥೇ' ಎಂದು ಹೇಳದೇ 'ಕೇವಲಲೀರಾ' ಎಂಬ ಪ್ರಯೋಗವನ್ನೇ ಮಾಡಿರುತ್ತಾರೆ. ಇದರಿಂದ ಲೀಲೆಯನ್ನೇ ಪ್ರಯೋಜನವನ್ನಾಗಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ಸೃಷ್ಟ್ಯಾದಿಗಳನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ತಿಳಿಯಬಾರದು. ಇದನ್ನು ಅನುವ್ಯಾಖ್ಯಾನದಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ -

ಲೀಲಾಂ ಪ್ರಯೋಜನಂ ಕೃತ್ವಾ ಸೃಷ್ಟಿ: ಶ್ರುತಿವಿರೋಧಿನೀ । ಇತಿ ಕೇವಲಲೀಲೈವ ನಿರ್ಣೀತಾ ಪ್ರಭೃಣಾ ಸ್ವಯಮ್ ॥

ಲೀಲೆಯನ್ನೇ ಪ್ರಯೋಜನವನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂಬುದು ಶ್ರುತಿವಿರುದ್ಧವಾಗಿವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಭುಗಳಾದ ಸೂತ್ರಕಾರರು ಸೃಷ್ಟ್ಯಾದಿಪ್ರವೃತ್ತಿಯು ಕೇವಲ ಲೀಲಾರೂಪವಾಗಿದೆ ಎಂದು ನಿರ್ಣಯಸಿದ್ದಾರೆ ಎಂದು. ಮತ್ತು ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಯಾವುದೇ ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲದ್ದರಿಂದ ಭ್ರಮಾಧಿಪ್ರಾನ್ಯಾದ್ದಾ ಕ್ಷೇಪ್ರತ್ರ ರೀಲಾರೂಪವಾಗಿದೆಯಿಂಬ ಸಮಾಧಾನವು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಚೀತನವಾಗಲೀ, ಅಚೇತನವಾಗಲೀ ಘಲದ ಉದ್ದೇಶಕ್ಕೋಸ್ಕರ ಭ್ರಮೆಗೆ ವಿಷಯವಾಗಿದ್ದು ಕಂಡಿಲ್ಲವಷ್ಟೇ. ಮತ್ತು ಭ್ರಾಂತಿಯನ್ನು ಹೊಂದುವುದು ಅಥವಾ ಭ್ರಮಗೆ ಅಧಿಪ್ರಾನವಾಗಿರುವುದು ಕಂಡಿಲ್ಲವಷ್ಟೇ.

ಅದ್ವೃತಿಗಳು ಬ್ರಹ್ಮನನ್ನು ಭ್ರಾಂತನಂದು ಹೇಳಬಹುದು. ಅಥವಾ ಭ್ರಮೆಗೆ ಅಧಿಪ್ರಾನನಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು. ಅಥವಾ ಮಾಯಾದಿಯಂತೆ ಮತ್ತೊಲ್ಲರಿಗೆ ಭ್ರಾಂತಿ ಬರುವಂತೆ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಬಹುದು. ಈ ಮೂರು ಪಕ್ಷಗಳನ್ನು ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಗಿದೆ. ಇದರ ಮೇಲೆ ಬರುವ ಆಕ್ಷೇಪಕ್ಕೆ ಸಮಾಧಾನವನ್ನು ಹೇಳುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಹೊರಟಿದೆ ಎಂಬ ಸಮಾಧಾನವನ್ನು ಆದ್ವೃತಿಗಳು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ 'ಭ್ರಮಾಧಿಪಾನ್ವವ್ಯಾಕ್ಟೇಪಃ' ಎಂಬ ಪದವಿದೆ. ಇಲ್ಲಿರುವ ಆದಿಪದದಿಂದ ಭ್ರಾಂತಿಯನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ಬ್ರಹ್ಮಮ ಭ್ರಮಗೆ ಅಧಿಪ್ರಾನನಾಗುವುದು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯ ? ಎಂದರೆ ಕೇವಲ ಲೀಲೆಯಿಂದ ಎಂದು ಉತ್ತರ. ಅದರಂತೆ ಹೇಗೆ ಭ್ರಾಂತನಾಗುತ್ತಾನೆ ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೂ ಕೊಡ ಲೀಲೆ ಎಂಬ ಪ್ರಯೋಜನತ್ಕೋಸ್ಕರ ಎಂಬುದೇ ಉತ್ತರ ಎಂದು ಅದ್ವೃತಿಗಳು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಆದರೆ ಉದ್ದೇಹಪೂರ್ವಕವಾಗಿ ಯಾರೂ ಕೂಡ ಭ್ರಾಂತರಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಶುಕ್ರಿಯು ಲೀಲೆಯಿಂಬ ಪ್ರಯೋಜನಕ್ಕೋಸ್ಕರ ಭ್ರಾಂತಿಗೆ ಅಧಿಪ್ಯಾನವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ.

ಮಾಯಾವಿಯು ಹೇಗೆ ಇನ್ನೊಬ್ಬರನ್ನು ಮೋಹಗೊಳಿಸುತ್ತಾನೋ, ಅದರಂತೆ ಚಿನ್ನಾತ್ರನು ಮತ್ತೊಬ್ಬರನ್ನು ಮೋಹಗೊಳಿಸುತ್ತಾನೆ. ಇದು ಲೀಲೆಯೆಂಬ ಪ್ರಯೋಜನಕ್ಕಾಗಿ ಹೀಗೆ ಮಾಡುವುದು ತಪ್ಪಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ಅದ್ವೈತಿಗಳು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಇದೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪು. ಏಕೆಂದರೆ ಚಿನ್ನಾತ್ರದಲ್ಲಿ 'ವ್ಯಾಮೋಹಯುತ್ತತ್ತ' ಎಂಬ ಧರ್ಮವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಮಾಯಾಸಂಕಲ್ಪಾದಿತಿಜ್ಞವಾದವನಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಮೋಹಯುತ್ತತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತೇವೆ ಎಂದರೆ ಆ ಕಲ್ಪಿತನಾದವನಗೆ ಯಾರು ಕಲ್ಪಕ ಎಂದು ಪ್ರತ್ನಿಸುತ್ತೇವೆ ? ತಾನೇ ಕಲ್ಪಕನಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಹೇಳದರೆ ಆತ್ರಾತ್ರಯದೋಷ ಬರುತ್ತದೆ. ಜೀವರು ಕಲ್ಪಕೆಂದು ಹೇಳದರೆ ಯಾರನ್ನು ವ್ಯಾಮೋಹ ಮಾಡಲು ಹೊರಟಿದ್ದಾನೋ, ಅವರೇ ಇವನಿಗೆ ಕಲ್ಪಕರಾದರೆ ಅನ್ಯೋನ್ನಾಶ್ರಯದೋಷ ಮಾಡಲು ಹೊರಟಿದ್ದಾನೋ, ಅವರೇ ಇವನಿಗೆ ಕಲ್ಪಕರಾದರೆ ಅನ್ಯೋನ್ನಾಶ್ರಯದೋಷ

ಬರುತ್ತದೆ. ಇವನ ವ್ಯಾಮೋಹದಿಂದ ಜೀವರು ಸಿದ್ಧರಾದರೆ ಅವರು ಕಲ್ಕಕರೆಂದು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತಾರೆ. ಜೀವರು ಕಲ್ಕಕರಾದರೆ ಮಾಯಾಸಂಕಲ್ಪಾದಿ ವಿಶಿಷ್ಟನಾದ ಕಲ್ಪಕನು ಸಿದ್ಧನಾಗುತ್ತಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಪಕ್ಷವೂ ಕೂಡ ಯುಕ್ತವಲ್ಲ.

ಚಿನ್ರಾತ್ರನು ಕಲ್ಪಕನೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಇವನಲ್ಲಿ ದ್ರಷ್ಟ್ರತ್ವವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಭ್ರಾಂತಿಯೂ ಕೂಡ ಇವನಲ್ಲಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅವನು ಕಲ್ಪಕವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಕಲ್ಪಕನೇ ಇಲ್ಲದೇ ಕಲ್ಪನೆಯು ಆಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

ಕಲ್ಪತರುವಿನಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ -

ಪ್ರತಿಬಿಂಬಗತಾ: ಪಶ್ಯನ್ನೃಜುವಕ್ರಾದಿವಿಕ್ರಿಯಾ:। ಪುಮಾನ್ ಕ್ರೀಡೇದ್ಮಥಾ ಬ್ರಹ್ನ ತಥಾ ಜೀವಸ್ಥವಿಕ್ರಿಯಾ:॥

ಪ್ರತಿಬಿಂಬದಲ್ಲಿ ವಕ್ರವಾಗಿ ಉದ್ದವಾಗಿ ಯಾವ ಮುಖವಿಕಾರಗಳನ್ನು ಕಂಡು ಪುರುಷನು ಸಂತೋಷ ಪಡುತ್ರಾನೋ, ಅದರಂತೆ ಬ್ರಹ್ಮನು ತನ್ನ ಅನೇಕ ಮುಖವಿಕಾರಗಳನ್ನು ಜೀವರಲ್ಲಿ ಕಂಡು ಸಂತೋಷ ಪಡುತ್ರಾನೆ ಎಂದು

ಇದೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪು. ಏಕೆಂದರೆ ಸಂಗಾರವು ಬಂಬನಲ್ಲಿ ಅಥವಾ ಪ್ರತಿಬಂಬನಲ್ಲಿ ಇದೆ ಎಂದು ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಇವೆರಡರಲ್ಲಿ ಅನುಗತವಾದ ಚಿನ್ನಾತ್ರದಲ್ಲಿದ ಎಂದೇ ಹೇಳಬೇಕು. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಮೋಕ್ಷ ಹಾಗೂ ಸಂಗಾರಾದಿಗಳಿಗೆ ಸಾಮಾನಾಧಿಕರಣ್ಯವು ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥಿಸಿದ್ದೇವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರತಿಬಿಂಬದಲ್ಲಿರುವ ಪ್ರತಿಯು ತನಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲವೆಂಬ ವೈಷಮ್ಮವು ಚಿನ್ನಾತ್ರವಿಗೆ ತಿಳಿದೇ ಇರುತ್ತನೆ. ಮತ್ತು ಲೋಕದಲ್ಲಿ ತನಗಿಂತ ವಿಕಾರವಾದ ಪ್ರತಿಬಿಂಬದಲ್ಲಿರುವ ಭೇದಭ್ರಮದಿಂದ ಅವನು ಕ್ಷೀಡಿಸುವವನಾದರೂ ಕೂಡ ಮುಖಿಯಾದ ಜೀವಾಂದ ಅಭೇದಪ್ರಮಾವುಕ್ಕ್ ಬ್ರಹ್ಮಾಗಿ ಕ್ರೀಡಿಸುವನ್ನೂ ಮೊಡಲೂ ಕೂಡ ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ? ದುಖವನ್ನು ಕೊಡುವ ಜೀವಾದಿಗಳಂತ ತಾನೂ ಕೂಡ ಮುಖಿಯಾ ಆಗಬೇಕು.

ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಆದ್ವೈತಮತಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿಕೂಲವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದಲೇ ಅವರ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ 'ನ ಚೇಯಂ ಪರಮಾರ್ಥವಿಷಯಾ ಸೃಷ್ಟಿ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 512 ಮೂರು ಟೀಕೆಗಳ ಜೊತೆ ಭಾವರೀದ

ಭಾಮತಿಯಲ್ಲೂ ಕೂಡ 'ನೇಯಂ ಪಾರಮಾರ್ಥಿಕೀ ಸೃಷ್ಟಿರ್ಯೇನಾನುಯುಜ್ಯೇತ ಪ್ರಯೋಜನಮ್ ! ನಹಿ ಗಂಧರ್ವನಗರಾದಿರುದ್ರಮಾಃ ಸಮುದಿಷ್ಟಪ್ರಯೋಜನಾ:' ಈ ಆಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ಸುಧೇಯ ಪಾರಮಾರ್ಥಿಕವಲ್ಲ. ಹಾಗಾಗಿದ್ದಲ್ಲಿ ಇದರಿಂದ ಪ್ರಯೋಜನವಿದೆಯೋ ಇಲ್ಲವೋ? ಎಂದು ವಿಚಾರ ಮಾಡಬಹುರಿತ್ತು. ಭ್ರಮೆಯುಂದ ಸೃಷ್ಟಿ

ಮಾಡಲ್ಪಟ್ಟ ಗಂಧರ್ವನಗರಾದಿಗಳಿಂದ ಹೇಗೆ ಸ್ವಲ್ಪವೂ ಪ್ರಯೋಜನವಿರುವುದಿಲ್ಲವೂ, ಅದರಂತೆ ಈ ಸೃಷ್ಟಿಯಿಂದಲೂ ಕೂಡ ಬ್ರಹ್ಮಾಗಿ ಪ್ರಯೋಜನವಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಕೇವಲ ಅಂಗೀಕಾರಮಾತ್ರದಿಂದ ಹೊರಟದೆ ಎಂದು ಅದ್ವೈತಿಗಳೇ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಅಂಗೀಕಾರಮಾದದಿಂದ ಹೊರಟರುವ ಕಾರಣ ಈ ಅಧಿಕರಣವೇ ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಮತದಲ್ಲಿ ಪರ್ಶವಾಯಿತು.

ವೃರ್ಥವಾಯಿತು. ಇಲ್ಲಿಗೆ ನ ಪ್ರಯೋಜನಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಬ್ರಷ್ಟಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ, ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ, ತತ್ವಪ್ರದೀಪ, ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ, ಭಾವದೀಪ ಇವುಗಳ ಅನುವಾದವು ಹಾಗೂ ತಂತ್ರದೀಪಿಕೆಯ ಜೊತೆ ಮತತ್ರಯ ವಿವರ್ಶೆಯು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು ॥ ಶ್ರೀಲಕ್ಷ್ಮೀಹಯಗ್ರೀವೋ ವಿಜಯತೇತಮಾಮ್ ॥

# ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಘೃಣ್ಯಾಧಿಕರಣ

ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ, ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಯ, ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ, ತತ್ವಪ್ರದೀಪ, ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ, ಭಾವದೀಪ ವಿಶೇಷವಿಚಾರದೊಂದಿಗೆ ಕನ್ನಡಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಅನುವಾದ ಮತ್ತು

ತಂತ್ರದೀಪಿಕೆಯ ಜೊತೆ ಮತತ್ರಯ ವಿಮರ್ಶೆ

#### ∥ಹರೀಓಂ॥

॥ ಶ್ರೀವೇದವ್ಯಾಸಾಯ ನಮ:॥

॥ ಶ್ರೀಮದಾನಂದತೀರ್ಥಭಗವತ್ರಾದಾಚಾರ್ಯಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ: ॥ ॥ ಶ್ರೀಮದ್ ರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ: ॥

॥ ಶ್ರೀಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ:॥

( ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಘೃಣ್ಯಾಧಿಕರಣ )

ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

'वीबक्य, तीक्ष्मालं । अकृति माज्य है का क्राह्म व्याप्त स्वाप्त स्वाप

ಪರಮಾತ್ಯಮ ಕೆಲವು ಜೀವರಿಗೆ ಸುಖವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಇನ್ನು ಕೆಲವು ಜೀವರಿಗೆ ದುಃಖವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಯಾವುದೇ ಕಾರಣಗಳಿಲ್ಲದೆ ಹೀಗೆ ಪಕ್ಷಪಾತ ಮಾಡುವುದು ತಪ್ಪಲ್ಲವೇ ಮತ್ತು ರಜುಖವನ್ನು ನೀಡುವುದರಿಂದ ನಿಷ್ಕಾರುಣ್ಣ ಮೊದಲಾದ ದೋಷಗಳು ಬರುತ್ತದಲ್ಲವೇ? ಎಂದು ಸಂಶಯ ಪಡಬಾರದು. ಏಕೆಂದರೆ ಜೀವರು ಸಂಪಾದಿಸಿದ ಕರ್ಮಗಳನ್ನು ಆಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಪರಮಾತ್ಯವ ದುಃಖಾದಿಗಳನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. 'ಪುಣ್ಯೇನ ಪುಣ್ಯಂ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಇದನೇ ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ದೈಷಮ್ಯದೋಷ ಸೈರ್ಘೃಣ್ಯಮೋಷಗಳು ಬರುವುದಿಲ್ಲ.

ಆರ್ಥ -- ಈಶ್ವರನು ಸ್ವತಂತ್ರಪ್ರರುಮಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಸಕಲ ಜೀನರುಗೂ ಅವರವರ ಕರ್ಮಗಳನ್ನು ನೋಡಿಕೊಂಡು ಸುಖ ರುಖಗಳನ್ನು ಉನಕನುತ್ತಾನೆ. ಹೀಗೆ ಜೀನುವುದರಿಂದ ಒಂದು ಸಂಶಯವು ಬೆರಹಾರವಾಗುತ್ತದೆ. ಈಶ್ವರನು ಎನೂ ಕಾರಣವಿಲ್ಲದೆ ಭಲಗಳನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನಾದರ ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಪ್ಟ್ ಕ್ಟ್ : ಪಕ್ಷವಾತ ಹಾಗೂ ನಿಷ್ಕರುಣೆ ಎಂಬರಡು ದೋಷಗಳು ಬರುತ್ತದಲ್ಲವೇ ? ಎಂಬ ಈ ಆಕ್ಟೇವವು. ನ : ತಪ್ಪ ಹಿ : ಎಸೆಂದರ ಸುಖ ರುಖಗಳನ್ನು ನೀಡುವ ಈಶ್ವರನು ಆಯಾ ಜೀವರ ಕರ್ಮವನ್ನು ಆವೇಕ್ಕಸುತ್ತಾನೆಂದು ಅಂಗೀಕರುಕೊಂದಿ. 'ಪಣಿಕ್ಷಣ ಪ್ರಣ್ಯಂ ರೋಕಂ ನಯತಿ ವಾಜೀನ ಪಾಪಂ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ತಥಾ ದರ್ಶಯತಿ : ಹಾಗೆಯೇ ಪರಮಾತ್ರನನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ.

# ಜಗದ್ಗುರು ಶ್ರೀಮಧ್ವಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ

# ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ

ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ವ ಹೇಳಿದರೆ ದೋಷ ಬರುವುದಿಲ್ಲವೆ?

## ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – सर्वकर्तृत्वे वैषम्यनैर्घृण्ये तस्येति ।

ಅನುವಾದ - ಪರಮಾತ್ಮನು ಸಕಲಕ್ಕೂ ಕರ್ತೃವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂದು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡಿದರೆ 'ವೈಷಮ್ಯನೈಫ್ಯ್ಗಣ್ಯ' ಎಂಬ ದೋಷವು ಬರುತ್ತದೆ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಯುಕ್ತಿಬದ್ಧವಾದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಹೀಗಿದೆ -ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ಯೇ = ಸಕಲಕ್ಕೂ ಭಗವಂತನೇ ಕರ್ತೃವಾಗುವುದಾದರೆ, ತಸ್ಥ = ಅವನಿಗೆ, ವೈಷಮೃನೈಘ್ಯಾಕ್ಟೇ = ಪಕ್ಷವಾತ ಮಾಡುವಿಕೆ ಎಂಬ ದೊಷವು ಬರುತ್ತದೆ. ಇತಿ = ಇಷ್ಟು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ.

> > ಮಾಡಿದ ಕರ್ಮಕ್ಕೆ ತಕ್ಕ ಫಲ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – अतो वक्ति –

वैषम्यनैर्घृण्ये न सापेक्षत्वात् तथा हि दर्शयति ।।१।।
 कर्मापेक्षया फलदातृत्वान्न तस्य वैषम्यनैर्घृण्ये ।
 पृण्येन पृण्यं लोकं नयति पापेन पापम्

(प्र.३.७) इति हि श्रुतिः ।।१।।

ಅನುವಾದ - ಈ ಆಕ್ಷೇಷಕ್ಕೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ಸೂತ್ರವೇ ನೀಡುತ್ತಿದೆ. ಜೀವರ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಪಟ್ಟುಸುಖದು:ಖಾದಿಗಳ ಫಲವವು ನೀಡುತ್ತಾನಾವುಂದ ಅವರಿಗೆ 'ವೈಷಮ್ಮನೈಫ್ರ್ಯಣ್ಣ' ಎಂಬ ದೊಷವಿಲ್ಲ. ಜೀವಿಯು ಪುಣ್ಯರ ಆಚರಣೆಯಿಂದ ಪುಣ್ಯರೋಕನನ್ನು ಪಾಷದ ಆಚರಣೆಯಿಂದ ಪಾಷರ ಲೋಕವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತಾನೆಂದು ಪ್ರತಿಯೇ ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಸಿದ್ಧಾಂತಸ್ಥಾಪಕವಾದ ಸೂತ್ರವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ - ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಕರ್ಮಾಪೇಕ್ಷಯಾ - ಆಯಾ ಜೀವರ ಕರ್ಮಕೈ ಅನುವಾಯಾಗಿ, ಪಲದಾತ್ರವಾತ್ - ಶ್ರೀಹರಿಯು ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ರಾನಾದ್ದರಿಂದ, ತಕ್ಕ - ಪರಮಾತ್ರಾಗಿ ವೈಷಮ್ಯಸ್ಥಿತ್ಗಳ್ಳೇ - ಪಕ್ಷವಾತ ಮಾಡುತಿಕೆ ಎಂಬ ರೋಷವು, ನ - ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಪುಣ್ಯೇನ - ಪುಣ್ಯಕರ್ಮರಿಂದ, ಪುಣ್ಯಲೋಕಂ - ಪುಣ್ಯಲೋಕರಮ್ಮ, ಪಾಪೇನ - ಪಾಪಕರ್ಮರಿಂದ, ಪಾಹ - ಪಾಪಲೋಕರಮ್ಮ, ನಯತಿ - ಹೊಂದುತ್ತಾನೆ, ಇತಿ ಹಿಶ್ರತೀ - ಹೀಗೆ ಶ್ರುತಿಯು ಪ್ರತಿಪಾದನ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ.

# ಶ್ರೀಪದ್ಧನಾಭತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

ಪರಮಾತ್ಮನು ನಿಷ್ಕರುಣಿಯಲ್ಲ

सत्तर्करीपाविकः – सुकृतिनः स्वर्गादिस्यान् दुष्कृतिनो नरकदिस्यान् सुजतीति विषमो निर्धृण इति न शङ्कनीयम् । न ह्यदण्ड्याननुगृह्वन् दण्ड्यान् दण्ड्यन् राजा विषमो निर्धृण इत्युच्यते लोके । तथाहि श्रुतिः – 'पुण्येन पुण्यं लोकं नयति पापेन पापम्' इति ।।

ಒಳ್ಳೆಯ ಕೆಲಸ ಮಾಡಿದವರಿಗೆ ಸ್ವರ್ಗವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಕೆಟ್ಟ ಕೆಲಸ ಮಾಡಿದವನಿಗೆ ನರಕವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಇದರಿಂದ ಪಕ್ಷವಾತ, ನಿಷ್ಕಳುಣೆ ಎಂಬ ರೋಪಗಳು ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ಬರುತ್ತವೆ. ಹೀಗೆ ಆಕ್ಕೇಪ ಮಾಡುವಾದರು. ಯಾರು ಶಿಕ್ಷಾರ್ಹರಲ್ಲವೂ, ಅವರಿಗೆ ರಾಜನಾದವನು ಅನುಗೃಹ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಶಿಕ್ಷಾರ್ಹನಾದವನಿಗೆ ಶಿಕ್ಷೆ ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಅಂದಮಾತ್ಮಕ್ಕೆ ರಾಜನು ಪಕ್ಷವಾತ ಮಾಡಿದ, ನಿಷ್ಕಾರುಣ್ಯ ತೋರಿದ ಎಂಬುದಾಗಿ ರೋಕದಲ್ಲಿ ಯಾರೂ ಹೇಳುವುದಿಲ್ಲ. ಶ್ರುತಿಯೂ ಕೂಡ 'ಪುಣ್ಯದಿಂದ ಪುಣ್ಯ ರೋಕವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ವಾಪದಿಂದ ವಾಪಲೋಕವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ.

#### ಶ್ರೀತ್ರಿವಿಕ್ಕಮಪಂಡಿತಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ

# ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

ನರಕದಲ್ಲಿ ಆಕ್ರಂದನ ಮಾಡುವವರ ಬಗ್ಗೆ ಕನಿಕರವಿಲ್ಲವೇ ?

तत्त्वप्रदीपः – ययेवं सर्वकर्तृत्वमीश्वस्य बोभ्युतं, कांश्विदिष्टं भोजयित कांश्विदनिष्टमिति न समत्वमीश्वस्य स्यात् । निरये पतितान् अतिबाधा-विद्वलानाक्रन्दतोऽनन्यनायान् अनुजिहीर्षोर्नेर्पृष्यं चेत्यतो बक्ति – वैषम्यनैर्पृष्यं न सापेक्षत्वात् तया हि दर्शयति ।। तत्तत्कर्माणि वीक्ष्य तदानुकूल्येन फलं ददाति न विषय्येयेणेति नोक्तदोषः ।।

ಒಂದು ವೇಳೆ ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಸರ್ವಕರ್ತ್ಯಕ್ತವು ಆಶ್ಯಂತ ದೃಢವಾಗಿ ಸಮರ್ಥಿತವಾಯಿತು ಎಂದು ಹೇಳದರೆ, ಕೆಲವರಿಗೆ ಇಷ್ಟವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಕೆಲವರಿಗೆ ಅನಿಷ್ಯವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಎಲ್ಲರನ್ನು ಸಮನಾವಾಗಿ ಇವನು ಕಾಣುವುದಿಲ್ಲ ವೆಂದು ಹೇಳಬೇಕಾರೀತು. ಮತ್ತು ಯಾರು ನಂಕದಲ್ಲಿ ಬಿದ್ದಿರುತ್ತಾರೋ, ಅವರು ಅತ್ಯಂತ ಕಷ್ಟವನ್ನು ಅನುಭವಿಸಿ ಪರಿತಮಿತ್ತಾರೆ. ಆವರುಗಳಿಗೆ ಇವನೊಬ್ಬರ್ಣಿ ನಾಥ. ಬೇರೆ ಯಾರೂ ಕೂಡ ನಾಥರಿಲ್ಲ, ಅಂಥವರನ್ನು ಇವನು ಅನುಗೃಹ ಮಾಡಬೇಕು. ಆದರೆ ಅನುಗೃಹ ಮಾಡದ ಕಾರಣ ಇವನಲ್ಲಿ ನಿಷ್ಠಾರುಣ್ಯವೆಂಬ ದೋಷವೂ ಕೂಡ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತಿದೆ. ಈ ಪ್ರಕ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ನೀಡಲು 'ವೈಷಮ್ಯಸೈರ್ಪ್ಯಕ್ಟ್ ನ ಸಾಪೇಕ್ಷತ್ವಾತ್ ತಥಾ ಹಿ ದರ್ಶಯತಿ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೂರಟದೆ. ಪರಮಾತ್ರಮ ಆಯಾ ಜೀವರುಗಳ ಕರ್ಮವನ್ನು ನೀಡಿ, ಅದಕ್ಕೆ ಮಹಿಂಬವಾದ ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಹೂರತ್ತು ವಿಪರೀತವಾಗಿ ಯಾವುದೇ ಫಲವನ್ನು ನೀಡಿ, ಅದಕ್ಕೆ ಮಹಿಂಬವಾದ ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಹೂರತ್ತು ವಿಪರೀತವಾಗಿ ಯಾವುದೇ ಫಲವನ್ನು ನೀಡಿ, ಅದಕ್ಕೆ ಮಹಿಂಬವಾದ ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಹೂರತ್ತು ವಿಪರೀತವಾಗಿ ಯಾವುದೇ ಫಲವನ್ನು ನೀಡಿ, ಅದಕ್ಕೆ ಮಹಿಂಬವಾದ ಫಲವನ್ನು ನೀಡಿ, ಅದಕ್ಕೆ ಮಹಿತ್ತದಾಗುವುದಲ್ಲಿ

### ಶ್ರೀಮಜ್ಜಯತೀರ್ಥಭಿಕ್ಷುಗಳಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ

# ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಅಧಿಕರಣದ ವಿಷಯಾದಿಗಳು

तत्वप्रकाशिका – अत्र विष्णोः सर्वकर्तृत्वे वैषम्यादिदोषप्राप्तिपुक्ति-विरोधपरिहारादस्ति शास्त्रादिसङ्गतिः । जगज्जन्मादिकर्तृत्वं हरेक्क्तम् । तस्य युक्तिविरोधे लक्षणस्यासम्भवित्वं स्यादतोऽसौ निराकर्तव्य एव । जन्मादिकर्तृत्वमेव विषयः । ईश्वरस्य युक्तमयुक्तं वेति सन्देहः । श्रुतिविरोधदर्शनं च सन्देहबीजम्।

ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಹೇಳಿದರೆ ವೈಷಮ್ಯಾದಿದೋಢಪಗಳು ಪ್ರಾಪ್ರವಾಗುತ್ತವೆ ಎಂಬ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪರಹರುಸುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಶಾಸ್ತ್ರಾದಿಸಂಗತಿಗಳು ಇರುತ್ತವೆ. ಜಗಟ್ಟ್ನಾದಿಕರ್ರೃತ್ನವು ಶ್ರೀಹರಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಯಿತು. ಈ ಲಕ್ಷಣಕ್ಕೆ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ರವಾದರೆ ಲಕ್ಷಣವು ಅಸಂಭಾವಿತವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಲೇಬೇಕು.

ಜನ್ಮಾಧಿಕರ್ತೃತ್ವವೇ ವಿಷಯ. ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಇದು ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೋ ಇಲ್ಲವೋ ? ಎಂಬುದು ಸಂದೇಹ. ಶ್ರುತಿವಿರೋಧದರ್ಶನವು ಸಂದೇಹಕಾರಣ.

ವಿವರಣೆ - ಟಣೆಯಲ್ಲಿ 'ವೃಷಮ್ಯಾದಿರೋಷ' ಎಂಬಲ್ಲಿಯಡ 'ಅದಿ' ಪರದಿಂದ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವೇ ಮೊದಲಾದ ವಿರೋಧಿಯುತ್ತಗಳನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು. ಆದ್ದರಿಂದ 'ಬಹುಯುತ್ತೆಯ:' ಎಂಬವರಿಂದಲೇ ಈ ಅಧಿಕರಣದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷೆಯುತ್ತಿಗಳನ್ನು ಸಂಗ್ರಹ ಮಾಡಿದಂತಾಯತು. ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಲೋಕರ ಅನುಗ್ರಹಕ್ಕಾಗಿ ಭಗವಂತನು ಸೃಷ್ಟ್ಯಾಡ್ರೀಡೆಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳದರು. ಹಾಗಾದರೆ ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬರಿಗೂ ಸುಖವೇ ಆಗಲಿ ಯಾರಿಗೂ ದುಖವೇ ಆಗುವುದು ಬೇಡ. ಒಂದು ವೇಳೆ ಕಿಂಪಂಗ ಮತ್ತ ಸುಖವನ್ನು ಪರಮತ್ತನ್ನು ಕೊಡುವುದಾದರೆ ಅವರಿಗೆ ವೈಹಪ್ಪು ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಮೊದಲಾದ ದೋಷಗಳು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತವೆ ಎಂಬ ಆಕ್ಷೇಪವು ಹುಟ್ಟುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಿಂದ ಈ ಆಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಆನಂತರ್ಯಸಂಗತಿಯನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು. (ಭಾವಬೋಧ)

#### ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಘೃಣ್ಯದೋಷಗಳ ಆಶಂಕೆ

तत्वप्रकाशिका – सपुन्तितं पूर्वपक्षयित ।। सर्वेति ।। न विष्णोः सर्वकर्तृत्वं युक्तम् । तथा हि । किमसौ प्राणिकर्मसापेक्षः सृष्ट्यादि करोति तदनपेक्षो वा । नाथः । नियमेन कर्मापेक्षया प्रवर्तमानस्यास्वा तन्त्र्यापातात्। अस्वतन्त्रस्य च सर्वकर्तृत्वानुपपत्तिः । द्वितीयं वैषम्यनैपृंण्ये स्याताम् । निर्निमित्तं विभागेन सुखादिप्रदानात् । वैषम्यादि दोषवतश्च न सर्वकर्तृत्वम्। कर्मानपेक्षया सर्वकर्तृत्वं च 'न्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेत' इत्यादिवेदाप्रामाण्यं च स्यात् । अतो हरेः सर्वकर्तृत्वायोगान्न युक्तं लक्षणमिति भावः ।

ಯುಕ್ರಿಬದ್ಧವಾದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವನ್ನು ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ವ ಎಂಬ ಭಾಷ್ಯದಿಂದ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ವವು ಯುಕ್ರವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಅದು ಹೀಗೆ - ವಿಷ್ಣುವು ಸಕಲಜೀವರ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಗಿ ಸ್ಪಷ್ಟಾವಿಗಳನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೋ? ಅಥವಾ ಅಪೇಕ್ಷಿಗದ ಸ್ಪಷ್ಟ್ವಾವಿಕ್ಕಿಯೆಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೋ? ಅಥವಾ ಅಪೇಕ್ಷಿಗೆ ಸ್ಪಷ್ಟ್ವಾವಿಕ್ಕಿಯೆಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೋ? ಮೊದಲಾರು ಅಸ್ವತರತ್ವ್ಯದೋಷವು ಬರುತ್ತದೆ. ಅಸ್ವತರತ್ನ-ನಾದವನಿಗೆ ಕರ್ತ್ಪತ್ತವು ಸರ್ವಧಾ ಯುಕ್ರಮಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಗೆ ಸ್ಪಷ್ಟ್ವಾವಿಗಳನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದರೆ ವೈಷಮ್ಮ ಹಾಗೂ ನೈರ್ಫ್ಟ್ಯಾರ್ಡಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದರೆ ವೈಷಮ್ಮ ಹಾಗೂ ನೈರ್ಫ್ಟ್ಯಾರ್ಡಿಯನ್ನು ಮತ್ತೊಬ್ಬರಿಗೆ ಮುಖವನ್ನು ಕೊಡುವುದರಿಂದ ಈ ದೋಷಗಳು ಬರುತ್ತವೆ. ವೈಷಮ್ಮಾವಿದೋಪವುಭ್ಯಮಗು ಕೂಡ ಸರ್ವಕರ್ತ್ಪತ್ತಗಳು ಯುಕ್ರಮಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸದೆ ಈಶ್ವರನು ಸೃಷ್ಟಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳದರೆ 'ಡ್ಯೋತಿಷ್ಟೋಮನ್ನು ಪ್ರಕ್ಷೆಗಳಾಮೋ ಯಜೇಡ್' ಇತ್ತಾರಿ ವೇದವಾಕ್ಯೆಗಳಿಗೆ ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯ ದೋಷವು ಬರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶ್ರೀಹರಿಗೆ ಸರ್ವಕರ್ತ್ಯಇವೇ

ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲವಾದ್ದರಿಂದ ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ವಲಕ್ಷಣವು ಅಯುಕ್ತವಾಯಿತು. ಇಷ್ಟು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ವೈಷಮ್ಯನೈಸ್ಟ್ ಇಂಬ ದೋಷವನ್ನು ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಆಕ್ಷೇಹಿಸಿ ಉತ್ತರಿಸಲಾಗಿದೆ. 'ವೈಷಮ್ಯ' ಎಂದರೆ ಒಟ್ಟಾಗೆ ಸುಖನೀಡಿ ಮತ್ತೊಟ್ಟಾಗಿ ದುಃಖವನ್ನು ನೀಡುವುದು. 'ನೈಸ್ಟ್ಸ್ ಣ್ಯ' ಎಂದರೆ ತಾನೇ ಕೊಟ್ಟ ದುಃಖರಿಂದ ಯಾರು ಸಂಕಟಪಡುತ್ತಾರೋ ಅವರನ್ನು ನೋಡಿ ಕೃಪಯನ್ನು ಹೊಂದರೆ ಇರುವುದು. ಇಂಥ ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಸ್ಟ್ ಎಂಬ ದೋಷವು ಪರಮಾತ್ಮಗೆ ಬರುತ್ತದೆಂಬುದು ಆಕ್ಷೇಪ. ಈ ದೋಷಗಳ ಜೊತೆ ಅಶ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಮೊದಲಾದ ದೋಷಗಳನ್ನು ಉಪಲಕ್ಷಣಯಾ ಎವಕ್ಷಣದೇಕು.

ಪರಮಾತ್ರಮ ಕರ್ಮಾದಿಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಪಡದೆ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ 'ಜ್ಯೋತಿಷ್ಟೊಮೇನ ಸ್ವರ್ಗಕಾಮೋ ಯಜೇತ' ಇತ್ಯಾದಿ ವಿಧಿವಾಕ್ಕಗಳು ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗುತ್ತವೆ. ಏಕೆಂದರ ಸ್ವರ್ಗ ಎಂಬ ಫಲಕ್ಕೋಸ್ಕರ ಜ್ಯೋತಿಷ್ಟೋಮ ಎಂಬ ಕರ್ಮವು ಫಲಪ್ರದವೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ. ಪ್ರಕೃತ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಪಡದ ಭಗವಂತನು ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಕರ್ಮಫಲವಿಧಾಯಕವಾದ ವಾಕ್ಕಗಳು ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗುತ್ತವೆ. ಹೀಗೆ ಭಗವಂತನು ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಪಟ್ಟರೆ. ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವಿದೆ. ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡೆದಿದ್ದರೂ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವಿದೆ ಎಂಬುದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

#### ಜೀವರ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿಯೇ ಫಲ ನೀಡುತ್ತಾನೆ

तत्वप्रकाशिका – सिद्धान्तयत्स्वत्रमवतार्यं व्याचष्टे।। अत इति ।। युक्तमेव विष्णोः सर्वकर्तृत्वम् । न चोक्तदोषप्रसङ्गः । कर्मापेक्षया फलदातृत्वाङ्गीकारे वैषम्यादिरोषाभावादिति भावः ।। ३५ ।।

ಸಿದ್ಧಾಂತಸ್ಥಾಪಕವಾದ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅವತಾರಿಕೆ ನೀಡಿ 'ಅತಃ' ಇತ್ಕಾದಿಯಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ವವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದು ಯುಕ್ತವೇ ಆಗಿದೆ. ಹಿಂದಿನ ದೋಷಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ. ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಪಟ್ಟು ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನಾದ್ದರಿಂದ ವೈಷಮ್ಯಾದಿ ದೋಷಗಳಿಗೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ. ವಿವರಣೆ - ಜೀವರು ಯಾವ ಕರ್ಮಗಳನ್ನು ಅನುಷ್ಟಾನ ಮಾಡುತ್ತಾರೋ ಅರಕ್ಕೆ ಅನುಸಾರಿಯಾಗಿಯೇ ಪರಮಾತ್ರಮ ಸುವಿರುಚಾರಿಗಳನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ವೈಷಮ್ಮ ಹಾಗೂ ನೈರ್ಪ್ಯಣ್ಣ ರೋಪಗಳಿಗೆ ಅವಕಾತವಿಲ್ಲ. ಜೀವನು ಮಾಡಿದ ಪುಣ್ವದಿಂದ ಪರಮಾತ್ರಮ ಪುಣ್ಯಲೋಕವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಜೀವನು ಮಾಡಿದ ವಾಪಕರ್ಮದಿಂದ ಪರಮಾತ್ರಮ ಪಾಪಲೋಕವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ.

#### ಮಂತ್ರಾಲಯ ಪ್ರಭುಗಳಾದ ಶ್ರೀರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥಶ್ರೀಪಾದರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಭಾವದೀಪ

ಬಹುಮುಖದೃಢಯುಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣ

भावदीप: - ॥ वैषम्यनैर्पृष्यं न सापेक्षत्वात्तथा हि दर्शयति ॥ ३५ ॥ युक्तीति ॥ कर्मसापेक्षत्वेऽनपेक्षत्वे च दोषप्राप्तिरिति बहुमुखदृहयुक्तीत्यर्थः। सापेक्षत्वेन वैषम्यादिनिराससंभवात् कथं भाष्ये दोषनिर्धारणमित्यतः कर्मसापेक्षत्वेऽनीश्वरत्वम नपेक्षत्वे श्रुतेरप्रामाण्यमिति न्यायविवरणं विवृण्वन् पक्षभेदेन भाष्यं योजयितुं विकल्पयति॥ किमसाविति ॥

ಟಣೆಯಲ್ಲಿ 'ಯುಕ್ತಿನಿರೋಧವರಿತಾರಾತ್' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಪಟ್ಟರೂ ಪಕ್ಷಕ್ರರನಿಗೆ ದೋಷವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಬಹುಮುಖವಾದ ಧ್ಯಥಯಕ್ಕಳನೆ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಹಾಶ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಪರಮಾತ್ರವ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಪಟ್ಟು ಸೃಕ್ಷಮಾಡುವುದಾದಲ್ಲಿ ವೈವಮ್ಯಸ್ಥರ್ಪ್ಯಗ್ರಿ ದೋಷರ್ ಪರಹಾರಮಾರುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆಯವಾಗ ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿ ದೋಷರಿರ್ಧಾರವನ್ನು ಹೇಗೆ ಮಾಡಿದರು? ಎಂಬ ಪ್ರಕ್ಷೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸಲು 'ಕರ್ಮಾ' ಇತ್ಯಾವಿ ಚೀನಾವಾಕೃವು ಹೊರಟರೆ. "ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಪಟ್ಟರೆ ಆರೀಡ್ವರಶ್ವವು ಬರರಣಾಗುತ್ತದೆ. ಅಪೇಕ್ಷ ಪಡೆದಿದ್ದರೆ ತ್ರುತಿಗೆ ಅಪ್ಪಾಮಾಣ್ಯವು ಬರರಣಾಗುತ್ತದೆ" ಎಂಬ ಸ್ಥಾಯವಿವರಣವನ್ನು ಕೂಡ ಈ ಮಾಕ್ಕವಿಂದರೇ ವಿವರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಪಕ್ಷಭೇದದ ಮೂಲಕ ಭಾಷ್ಕವನ್ನು ಯೋಜನೆ ಮಾಡಲು ವಿಕಲ್ಪಮಾಡಿದ್ದಾರೆ.

# ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ತೇ ಇತ್ಯಾದಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಭಾಷ್ಮಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

भावदीपः – कर्मसापेक्षत्वेनेश्वरस्यास्वातन्त्र्यमिति वश्यमाणदिशाऽ स्वातन्त्र्यापातादित्युक्तम्। भाष्ये सर्वकर्तृत्वे इत्युक्तेराह॥ सर्वकर्तृत्वानुपपत्तिरिति।। पूर्णत्वासिद्धिरिते न्यायविवरणोक्तिस्तु सर्वकर्तृत्वानुपपत्तिफलाशयेतिभावः। भाष्यं योजयति – द्वितीय इति।।

ಕರ್ಮವನ್ನು ಅವೇಕ್ಷೆ ಪಡುವುದಾದರೆ ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವೇ ಬರುತ್ತದೆ ಎಂದು ಮುಂದೆ ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಅವರ ಪೂರ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ 'ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಾಪಾತಾತ' ಎಂಬ ಪದವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ 'ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ವ್,' ಎಂಬ ಹೇರಾದ್ದರೆ. ಅದಕ್ಕನುಗುಣವಾಗಿ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ 'ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ವಾನುಪಪತ್ರಿ:' ಎಂಬ ಹೇಳಾದ್ದರೆ. 'ಪೂರ್ಣತ್ವಾಸಿದ್ದಿ;' ಎಂಬ ನ್ಯಾಯವಿವರಣದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಮಾತಿಗೆ 'ಸರ್ವಕರ್ಕೃತ್ವಾನುಪಪತ್ರಿ' ಎಂಬುದು ಪರ್ಯವಸ್ತವನ್ನು ಯೋಜನೆ ಮಾಡಲು 'ದ್ವಿತೀಯೇ' ಇತ್ತಾದಿ ವಾಕ್ಕವ ಹೊರಟಿದೆ.

## ಕರ್ಮಾನಪೇಕ್ಷತ್ವ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಮತ್ತೊಂದು ದೋಷ

भावदीपः – अन्यत्रोक्तं दोषान्तरं चाह – कर्मेति।। अप्रामाण्यं चेति समुच्चयोक्त्याऽनपेक्षत्वपक्षे दोषभेदोक्तिपरयोर्ग्रन्थयोरविरोधश्चोक्तो ध्येयः॥ अत इति ।। कर्मसापेक्षत्वेऽनपेक्षत्वे च युक्तिविरोधादित्यर्थः॥ उक्तदोषनिरासकतया भाष्यसूत्रे तात्पर्यतो व्याचष्टे – कर्मेति।। अत्रोक्तदोषोऽग्रे निरसिष्यत इति भावः॥३५॥

ಬೇರೆಡೆ ಹೇಳದ ಮತ್ತೊಂದು ದೋಷವನ್ನು 'ಕರ್ಮಾನಪೇಕ್ಷಯಾ 'ಇತ್ಯಾದಿ ವಾಕ್ಕದಿಂದ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 'ಅಪ್ರಮಾಣ್ಯಂ ಚ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಸಮುಚ್ಚಯವನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಅನಪೇಕ್ಷಕ್ಷಪಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಮತ್ತೊಂದು ದೋಷ ಬರುತ್ತರೆಂದು ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷ ಪಡುವುರಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಪಕ್ಕರಲ್ಲಿ ಬರುವ ದೋಷದೇ ಬೇರೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುವ ಎರಡೂ ಗ್ರಂಥಗಳಿಗೆ ಅವಿರೋಧವನ್ನು ಹೇಳಿದರೂಹುತು. 'ಅತ್: ಎಂಬ ಪರಣೆಕ್ಟ ಕರ್ಮನನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷ ಪಟ್ಟರೂ ಪಡದಿದ್ದರೂ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದರ್ಥ. ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ ರೋಷಕ್ಕೆ ಪರಿತಾರಕವಾಗಿ ಭಾಷ್ಟ ಹಾಗೂ ಸೂತ್ರಗಳ ತಾತ್ತೆಯಾವನ್ನು 'ಕರ್ಮ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಇಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ರೋಷವನ್ನು ಮುಂದೆ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ.

ವಿವರಣೆ - ಪರಮಾತ್ಯಮ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡದೇ ಕರ್ತ್ಯವಾಗುವುದಾದರೆ ಪೇದಕ್ಕೆ ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯದೋಷವು ಬರುತ್ತರೆಂದು ಬೇರಡೆ ಹೇಗಿದ್ದಾರೆ. ಅದನ್ನು ಪ್ರಕೃತ ಟೀಕಾಕಾರರು ಸಂಗ್ರಹಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಮತ್ತು ಈ ವಾಕ್ಕದಲ್ಲಿ 'ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯಂ ಚ ಸ್ಥಾಕ್' ಎಂಬಲಿ ಸತೀವ್ರವನ್ನು ಪರೋಗಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಮತ್ತು ಈ ವಾಕ್ಕವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡದೇ ಕರ್ಕ್ನವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಎರಡು ದೋಪಗಳು ಇವೆ ಎಂಬುದು ಸ್ಪಷ್ಟಾನುತ್ತದೆ. ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡದೇ ಫಲವನ್ನು ಕೊಡುವುದಾದರೆ ವೈಮ್ಯಾನ್ಟರ್ಫ್ಯಾಗ್ಯಾಗಳನ್ನು ಮತ್ತು ವೇದಕ್ಕೆ ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವು ಬರುತ್ತದೆ ಎಂದು. ಅದ್ದರಿಂದ ವೈಷಮ್ಯಾನೈಫ್ಯ್ಯಾಗ್ಯಾಗಳನ್ನು ಹೇಳುವುದು ಬಟ್ಟು ವೇದಕ್ಕೆ ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವು ಬರುತ್ತದೆ ಎಂದು ಹೇಳದರೆ ಪೂರ್ವಗ್ರಂಥಕ್ಕೆ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಅಕ್ಷೇಪವನ್ನು ಕೂಡ ಇದರಿಂದ ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ.

# ್ಷ್ ಭಾವದೀಪದ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯ್ರ್ ಕ

- ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಬಹುಮುಖವಾದ ದೃಢಯುಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧ ಪರಿಹರಿಸಲಾಗಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ನಿಖರವಾಗಿ ತೋರಿಸಲಾಗಿದೆ.
- ಪ್ರತಿಯೊಂದೆಡೆ ಭಾಷ್ಯದ ಯೋಜನೆಯ ಜೊತೆ ನ್ಯಾಯವಿವರಣದ ಜೊತೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲು ವಿಕಲ್ಪದ ಮೂಲಕ ಟೀಕಾಪಂಕ್ರಿಯ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಅತ್ಯಪೂರ್ವ.
- ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡದೇ ಸೃಪ್ಪಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಎಂಬ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಟೀಡೆಯಲ್ಲಿ ಎರಡು ದೋಷಗಳನ್ನು ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಎರಡನೆಯ ದೋಷ ಪ್ರಕೃತಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದಿದ್ದರೂ ಬೇರೆಡೆ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ ಎಂಬುದನ್ನು ತೋರಿಸಿದ್ದಾರೆ.
- ಕರ್ಮ ಅನಪೇಕ್ಷತ್ವದ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುವ ಎರಡು ದೋಷಗಳಲ್ಲಿ ಪರಸ್ಪರ ವಿರೋಧವಿಲ್ಲ ಎಂಬುದನ್ನು ಅಪೂರ್ವವಾಗಿ ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಗಿದೆ.

#### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

### 'त ಕರ್ಮಾವಿಭಾಗಾತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ब्रह्मसुत्रम – न कर्माविभागादिति चेन्नानादित्वात् ।।

ಜೀವರ ಕರ್ಮಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಪರಮಾತ್ಯನು ಸುಖ ದುಃಖಾದಿಗಳನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ದೈಡಮ್ಯಾದಿದೋಡಗಳು ಬರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಸಮರ್ಥನೆಯು ತಪ್ಪು ಏಕೆಂಡರೆ ಅವನು ಸ್ವಕಂತ್ರನಾದ್ದರಿಂದ ಯಾದ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ತಾನೇ ಮಾಡಿಸಿದ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪಲಂಬಿಸಿ ಪುನಃ ತಾನೇ ಅದಕ್ಕೆ ಸುಖ ದುಃಖಾದಿಫಲಗಳನ್ನು ನೀಡಿದರೆ ದೈಡಮ್ಯಾದಿದೋಡಗಳು ಹೇಗೆ ಪರಿಹಾರವಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವು ತಪ್ಪು. ಏಕೆಂದರೆ, ಕರ್ಮವು ಈಶರನಿಂದ ಮಾಡಿಸಿದಲ್ಲ. ಅನಾದಿಯಾಗಿದೆ. ಅನಾದಿಯಾದ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿ ಪರಮಾತ್ಯವು ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಕೆಲಸದನ್ನು ಜೀವರಿಂದ ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅವನಿಗೆ ವೈಷಮ್ಯ ದೋಡವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ.

ಅರ್ಥ -- ವೈಷಮ್ಯ ಹಾಗೂ ನೈರ್ಫ್ನಣ್ಣ ಎಂಬ ಎರಡು ರೋಷಗಳ ಪರಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಈಶ್ಚರನು ಜೀವರ ಕೆಟ್ಟರನ್ನು ಅರ್ಜಕ್ಕಿಸಿ ಸುಖ ರುಚಾದಿಗಳನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಹೇಳಲಾಯತು. ಆದರೆ ಈಶ್ವರನು ನರ್ಮ ಇದುವುದೇ ಕರ್ಮವನ್ನು ಆರಂಭವನೇಕಾಗಿದ್ದ. ಎಠಂದರ ಅವಿಭಾಗತ್ = ಜೀವನರೈರುವ ಕರ್ಮವು ಅಸ್ವಸಂತ್ರವಾದ ಮ್ಯಾಗಳಿಂದ ಅವಿಭಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಅಂದರೆ ಆ ಕರ್ಮವು ಕಂಡ ಈಶ್ವರನಿಂದಲೇ ಮಾಡಿಸಲ್ಪಟ್ಟಿದೆ. ಹಾಗಾಗಿ ತನ್ನ ಅಧೀನವಾದ ಕರ್ಮರಿಂದ ಅವಾದಿಗಳಿಗೆ ಸುಖ ರುಚಾದಿಗಳನ್ನು ನೀಡಿದರೆ ವೃಷ್ಟವು ದೋಪವು ಪರಹಾದರುವಾಗಿಲ್ಲ. ಇತಿ ಚನ್ನ ಈ ಅಕ್ಷೇದವು ತನ್ನು, ಅನುದಿತ್ತಾತ್ = ಕರ್ಮಪ್ರ ದೋಪವು ಪರಹಾದರುವಾಗಿಲ್ಲ. ಇತಿ ಚನ್ನ ಈ ಅಕ್ಷೇದವು ತನ್ನು, ಅನುದಿತ್ತಾತ್ = ಕರ್ಮಪರಕ್ಕೆ ಮಾಡಿಸುವು ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಅವನಿಗೆ ವೈಷಮ್ಮ ರೋಪವಾಗಲೀ ನೈರ್ಫ್ನಣ್ಣ ರೋಪವಾಗಲೀ ಬರುವುದಿಲ .

### ಬ್ರಹ್ನಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ

ಜೀವರ ಕರ್ಮವು ಭಗವಧೀನ

ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – ।। न कर्माविभागादिति चेन्नानादित्वात् ।।२।।

यदपेक्षयाऽसौ फलं ददाति न तत्कर्म । 'एष ह्येव साधु कर्म कारयति तं

यमेभ्यो लोकेभ्य उन्निनीषत एष उ एवासाधु कर्म कारयित तं यमपो निनीषते' (की. ३.८) इति श्रुतेः कर्मणोऽपि तन्निमित्तत्वादिति चेत –

ಅನುವಾದ - ಪರಮಾತ್ಮನು ಯಾವ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೊ ಅಂಥ ಕರ್ಮವು ಇರಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಎಕೆಂದರೆ ಪರಮಾತ್ಮನೆ: ಎಲ್ಲರೆ ಮೂಲಕ ಒಳ್ಳೆಯ ಕೆಲುಸವನ್ನು ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ. ಅಂಥವರನ್ನು ಮೇಲಿನ ಲೋಕ್ಕೆ ಕೊಂಡೊಯ್ಯತ್ತಾನೆ.ಅನುಭಕರ್ಮಗಳನ್ನು ಮಾಡಿಸಿ ಕೆಳಗಿನ ಲೋಕ್ಕೆ ತಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. ಹೀಗೆ ಆ ಕರ್ಮವೂ ಕೂಡ ಭಗವಂತ ಅಧೀನವೇ ಆಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶ್ರೀಪರಿಯಲ್ಲಿ ಪಕ್ಷಪಾತ ಕೊಷವು ಪರಿಹಾರವಾಗುವುದಿಲ್ಲ.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಫಲವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೆಂಬ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನೇ ಆಕ್ಷೇಪಮಾಡಿ ಉತ್ತರಿಸುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಅಸೌ = ಈ ಪರಮಾತ್ಮನು, ಯದಪೇಕ್ಷಯಾ = ಯಾವ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕಿಸಿ, ಫುಂ = ಯಾವ ಫಲವನ್ನು, ದಧಾತಿ = ಜೀವರಿಗೆ ಕೊಡುತ್ತಾನೋ, ತತ್ಕರ್ಮ = ಆ ಕರ್ಮವು, ನ = ಜೀವನ ಅಧೀನವಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ, ಏಷ: = ಈ ಶ್ರೀಹರಿಯು, ಯಂ = ಯಾವ ಜೀವನಿಂದ, ಸಾಧುಕರ್ಮ = ಶುಭವಾದ ಕೆಲಸವನ್ನು, ಕಾರಯತಿ = ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆಯೋ. ತಂ = ಅವನನ್ನು, ಏಭ್ಯೋ ಲೋಕೇಭ್ಯ: = ಕೆಳಗಿನ ಲೋಕಗಳಿಂದ, ಉತ್ತಿನೀಷತೇ = ಮೇಲಿನ ಲೋಕಗಳಿಗೆ ಕೊಂಡೊಯ್ನುತ್ತಾನೆ. ಏಷಃ ಉ = ಈ ಹರಿಯೇ, ಯಂ = ಯಾವನನ್ನು ಕುರಿತು, ಅಸಾಧುಕರ್ಮ = ಅಶುಭಕರ್ಮಗಳನ್ನು ಕಾರಯತಿ = ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೋ, ತಂ = ಅವನನ್ನು, ಅಧ: = ಕೆಳಗಿನ ಲೋಕಗಳಿಗೆ, ನಿನೀಷತೇ = ಕೊಂಡೊಯ್ಯುತ್ತಾನೆ, ಇತಿ ಪ್ರತೇಃ = ಹೀಗೆ ವೇದಗಳು ಹೇಳುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ, ಕರ್ಮಣೋಪಿ = ಜೀವನು ಮಾಡುವ ಕರ್ಮಗಳೂ ಕೂಡ, ತನ್ನಿಮಿತ್ತತ್ವಾತ್ = ಭಗವಂತನ ಅಧೀನವೇ ಆಗಿದೆ. ಇತಿ ಚೀತ್ = ಇಷ್ಟು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ.

### ಕರ್ಮವು ಅನಾದಿಯಾದ್ದರಿಂದ ದೋಷವಿಲ್ಲ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – न, तस्यापि पूर्वं कर्म कारणमित्यनादित्वात् कर्मणः ।

ಅನುವಾದ - ಈ ಆಕ್ಷೇಪ ತಪ್ಪು. ಜೀವನು ಆಚರಿಸುವ ಕರ್ಮಕ್ಕೆ ಹಿಂದಿನ ಕರ್ಮವೇ ಕಾರಣ. ಆ ಕರ್ಮಕ್ಕೂ ಅದರ ಹಿಂದಿನ ಕರ್ಮವು ಕಾರಣ. ಹೀಗೆ ಕರ್ಮವು ಅನಾದಿಯಾದ್ದರಿಂದ ಭಗದಂತನಿಗೆ ವೈಷಮ್ಯನೈಘಕ್ಷಣ್ಣ ದೋಷವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ.

> ಶ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಸೂಕ್ರದ ಪರಿಹಾರಭಾಗವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ - ನ = ವೈಷಮ್ಯದೊಂಡವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ತನ್ನಾತಿ = ಆ ಫಲಕಾರಣವಾದ ಕರ್ಮಕ್ಕೂ ಪೂರ್ವಕರ್ಮ = ಹಿಂದಿನ ಕರ್ಮವು, ಕಾರಣಂ = ಕಾರಣವಾಗಿದೆ. ಇತಿ = ಹೀಗೆ ಕರ್ಮಣ: = ಕರ್ಮವು, ಅನಾದಿತ್ಯಾತ್ = ಅನಾದಿಯಾಗಿರುತ್ತದೆ.

### ಭವಿಷ್ಯತ್ ಪುರಾಣದ ಆಧಾರ

ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – भविष्यत्पुराणे –

'पुण्यपापादिकं विष्णुः कारयेत् पूर्वकर्मणा । अनादित्वात कर्मणश्च न विरोधः कथञ्चन ॥' इति ॥२॥

ಅನುವಾದ - ಜೀವರಿಂದ ವಿಷ್ಣುವೇ ಪುಣ್ಯ ಹಾಗೂ ಪಾಷಗಳನ್ನು ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ. ಆದರೆ ಜೀವರು ಸಂಪಾದನೆ ಮಾಡಿದ ಹಿಂದಿನ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿ ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ. ಆ ಕರ್ಮವಾದರೂ ಅನಾದಿಯಾಗಿರುವುದರಿಂದ ವಿರೋಧಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ.

### ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

ಸುಖ-ದು:ಖಗಳಿಗೆ ಅನಾದಿ ಪುಣ್ಯಪಾಪಗಳು ಕಾರಣ

सत्तर्करीपाविकः - 'एष होव साधु कर्म कारयति, तं यमेभ्यो होकेभ्य उनिनीषते । एष उ एवासायुकर्म कारयति तं यं अघो निनीषते' इति वचनादपि न वैषम्यादिकमाशङ्कनीयम् ईश्वरस्य । 'पुण्यपापादिकं विष्णुः कारयेत् पूर्वकर्मणा । अनादित्वात् कर्मणस्च न विरोधः कथश्चन ॥' इति वचनात् । अनादित्वात् कर्मण इति कर्मपरम्परया इत्यर्थः ।

ಏಷ ಹೈೇವ ಸಾಧು ಕರ್ಮ ಕಾರಯತಿ । ತಂ ಯಮೇಭ್ಯೋ ಲೋಕೇಭ್ಯ ಉನ್ನಿನೀಷತೇ । ಏಷ ಹೈೇವ ಸಾಧುಕರ್ಮ ಕಾರಯತಿ ತಂ ಯಮೇಭ್ಯೋ ಲೋಕೇಭ್ಯ: ಉನ್ನೀಷತೇ ॥

ಪರಮಾತ್ರಮ ಯಾರನ್ನು ಉತ್ತಮಲೋಕಕ್ಕೆ ಒಯ್ಯಲು ಬಯಸುತ್ರಾನೋ, ಅವರಿಂದ ಸತ್ತರ್ಮಗಳನ್ನು ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ. ಯಾರನ್ನು ಕೆಳಗಿನ ಲೋಕಗಳಿಗೆ ತಳ್ಳಲು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೋ, ಆಂಥವರಿಂದ ಕೆಟ್ಟಕೆಲಸಗಳನ್ನೇ ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ ಎಂಬ ಪ್ರಮಾಣವಿರುವುದರಿಂದಲೂ ಪರಮಾತ್ರಾಗಿ ವೈಷಮ್ಮಾದಿರೋಷಗಳನ್ನು ಆಶಂಕೆ ಮಾಡಬಾರರು.

ಪುಣ್ಯಪಾಪಾದಿಕಂ ವಿಷ್ಣು: ಕಾರಯೀತ್ ಪೂರ್ವಕರ್ಮಣಾ । ಅನಾದಿತ್ರಾತ್ ಕರ್ಮಣಶ್ವ ನ ವಿರೋಧ: ಕಥಂಚನ ॥

ಆಯಾ ಜೀವರುಗಳ ಪುಣ್ಯಪಾಪಗಳಿಗೆ ಅನುಸಾರಿಯಾಗಿಯೇ ಕೆಟ್ಟ ಕೆಲಸ ಹಾಗೂ ಒಳ್ಳೆಯ ಕೆಲಸಗಳನ್ನು ಪರಮಾತ್ರಮ ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ. ಆ ಪುಣ್ಯಪಾಪಗಳು ಅನಾದಿಯಾಗಿವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅವನಿಗೆ ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಪ್ಬ್ಯಕ್ಕಾ ರಿದೋಷಗಳು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುಪುದಿಲ್ಲ ಎಂಬ ಭವಿಷ್ಯ ತ್ ಪುರಾಣರ ಮಾತಿನಿಂದಲೂ ಕೂಡ ವಿರೋಧವು ಪರಿಹಾರವಾಗುತ್ತದೆ. 'ಅನಾದಿತ್ವಾತ್ ಕರ್ಮಣಕ್ಷ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಕರ್ಮಪರಂಪರೆಯನ್ನು ಒಪ್ಪಿದ್ದರಿಂದ ದೋಷವಿಲ್ಲ ಎಂದಭಿಪ್ರಾಯ.

# ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

#### ಕಾರಣವಾದ ಕರ್ಮಗಳು ಅನಾದಿಯಾಗಿವೆ

तत्त्वप्रदीपः - न कर्मविभागादिति चेत् न अनादित्वात् ।। यदपेक्षयाऽसौ फलं ददाति इत्युच्यते न तजीवस्य कर्मेश्वरमन्तरेणास्ति, अविभागात्

# अस्वातन्त्र्यादिति चेत्, न । तस्यापि पुण्यादेः कर्मणस्तादृशं पूर्वं कर्म कारणम् इत्येवमनादित्वात् कर्मसमुदायस्य ।

ಯಾವುದನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಪರಮಾತ್ಮನು ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೋ, ಆ ಕರ್ಮವು ಪರಮಾತೃನನ್ನು ಹೊರತಾಗಿ, ಇರಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಅಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿದೆ. ಈ ಆಕ್ಷೇಪ ತಪ್ಪು, ಆ ಪುಣ್ಯಪಾಪಾದಿಗಳೆಂಬ ಕರ್ಮಕ್ಕೂ ಕೂಡ ಹಿಂದಿನ ಪುಣ್ಯಪಾಪಾದಿಗಳೆಂಬ ಕರ್ಮವೇ ಕಾರಣ ಹೊರತು, ಮತ್ತೊಂದಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಈ ಪುಣ್ಯಪಾಪಾದಿ ಕರ್ಮಗಳ ಪರಂಪರೆಯು ಅನಾದಿಯಾಗಿದೆ.

# ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಆಪೇಕ್ಷ್ಯ ಕರ್ಮವೇ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ

तत्वप्रकाशिका – कर्मापेक्षया फलदातृत्वमाक्षिप्य समादधत्सूत्रभुपन्य स्याक्षेपांशं तावद्व्यावष्टे – न कर्मेति । कर्मापेक्षया फलं ददातीश्वर इत्ययुक्तम् । यदपेक्षया फलं दद्यात् तस्यापेक्ष्यस्य कर्मण एवाभावात् ।

ಈಶ್ವರನು ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಫಲವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೆ ಎಂಬ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಆಕ್ಷೇಪಮಾಡಿ ಸಮಾಧಾನ ನೀಡುವ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಪಠಿಸಿ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಆಕ್ಷೇಪಾಂಶವನ್ನು 'ನ ಕರ್ಮಾ' ಇತ್ಕಾದಿಯಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಈಶ್ವರನು ಘಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹಿಂದೆ ಹೇಳಲಾಯಿತು. ಇದು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಈಶ್ವರನು ಯಾವ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೋ ಅಂಥ ಆಪೇಕ್ಷ್ಮವಾದ ಕರ್ಮವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ.

ವಿವರಣೆ - 'ಆಪೇಕ್ಷಸ್ಟ್ ಕರ್ಮಣ ಏವ ಅಭಾವಾತ್' ಎಂಬ ಟೀಕಾಮಾತಿನ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಹೀಗಿದೆ - ರಾಜನು ತನ್ನ ಭಟನಿಗೆ ಭಾವಟಿ ಏಟು ಮೊದಲಾದವುಗಳನ್ನು ನೀಡಿ ದುಖವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಈ ದುಖಕ್ಕೆ ಅವನು ಆಗಲೇ ಮಾಡಿದ ಕಳ್ಳತನ ಮೊದಲಾದ ಆಪರಾಧವೆಂಬ ಕರ್ಮವು ಕಾರಣವಾಗಿರುತ್ತದೆ. ಈ ರೀತಿಯಾಗಿ ಈಶ್ವರನು ಮನುಷ್ಯನಿಗೆ ಯಾವ ರೋಗರುಜಿನ ಮೊದಲಾದವುಗಳಿಂದ ದುಃಖವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಿದ್ದಾನೋ ಇದಕ್ಕೆ ನಿಮಿತ್ತಭೂತವಾದ ಆಕ್ಷಣದಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದ ಕರ್ಮವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದರ್ಥ.

ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ನ ಕರ್ಮಾ ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕಕ್ಕೆ ಈ ಜನ್ಮದಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದಕರ್ಮವು ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತು. (ಗುರ್ವರ್ಥದೀಪಿಕಾ)

ಪೂರ್ವಕರ್ಮವೂ ಕೂಡ ಭಗನದಧೀನವಾದ್ದರಿಂದ ದೋಷ ತಪ್ಪಿದ್ದಲ್ಲ

तत्वप्रकाशिका – अस्ति पूर्वं कर्मेति चेत् । सत्यम् । तस्याप्येष होवेति श्रुतौ भगवदधीनत्वश्रवणात्स्वकृतापेक्षया फलदानेन वैषम्यादेरिनस्तारात् । अतो न कर्मापेक्षा सम्भवतीति भावः । उभिनीषते कर्प्यं नेतुमिच्छति ।

ಆಪೇಕ್ಷ್ಯವಾದ ಕರ್ಮವಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಪೂರ್ವಕರ್ಮವು ಜೀವನಲ್ಲಿ ಇರುತ್ತದೆ. ಇದಕ್ಕೆ ಅನುಸಾರಿಯಾಗಿ ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನಲ್ಲವೇ?

ಹೌದು, ಆದರೆ ಆ ಕರ್ಮವೂ ಕೂಡ 'ಏಷ ಹೈೀವ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿ ಹೇಳುವಂತೆ ಭಗವಂತನ ಆಧೀನವಾಗಿಯೇ ಶ್ರುತವಾಗಿದೆ. ತನ್ನ ಅಧೀನವಾದ ಕರ್ಮಕ್ಕೆ ಅನುಸಾರಿಯಾಗಿ ಭಗವಂತನು ಫಲವನ್ನು ನೀಡಿದಾಗ ವೈಪಮ್ಮಾದಿದೋಪಗಳು ಬಂದೇ ಬರುತ್ತವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆಂಬುದು ಕೂಡುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಉದಾಹರಿಸಿದ ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಉನ್ನಿನೀಷತೇ ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಮೇಲೆ ಕೊಂಡ್ಕೊಯ್ನಲು ಇಚ್ಚಿಸುತ್ತಾನೆ ಎಂದರ್ಥ.

ವಿವರಣೆ - ಪರಮಾತ್ಮಮ ತನ್ನ ಇಚ್ಛೆಗೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ ಫಲವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಿಲ್ಲ. ಜೀವನು ಯಾನ ಕರ್ಮವನ್ನು ಮಾಡಿದ್ದಾನೋ ಆ ಕರ್ಮಣ್ಣೆ ಅನುನಾಯಾಗಿ ಪುಣ್ಯವಾವಾದಿಫಲಗಳನ್ನು ಭಗವಂತನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ವೈಷಮ್ಮಾದಿರೋಷಗಳು ಬರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಕಾರರು ಆಕ್ಷೇಟಿಸುತ್ತಾರೆ - ಈ ಜನ್ನದಲ್ಲಿ ಅನುಭವಿಸುತ್ತಿರುವ ಸುಖದುಚಾದಿಗಳಿಗೆ ಈಗ ಮಾಡಿದ ಕರ್ಮವೇ ಕಾರಣವಾಗಿ- ಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ. ಹಿಂದೆ ಯಾವಾಗಲೋ ಮಾಡಿದ ಕರ್ಮವೇ ಕಾರಣವಾಗಿರಬಹುದು ಎಂದು

ಒಪ್ಪೊಣ. ಆದರೆ ಆ ಕರ್ಮವನ್ನು ಸ್ವತಂತ್ರವಂದು ಸಿದ್ಧಾಂತಿಗಳು ಒಪ್ಪುವುದಿಲ್ಲ. ಆ ಪೂರ್ವಕರ್ಮವೂ ಕೂಡ ಭಗವದಧೀನವೆಂದೇ ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. 'ಏಷ ಹೈನವ' ಎಂಬ ಹೌಕಿಂತಈ ಪ್ರತಿಯು ಕರ್ಮವು ಭಗವದಧೀನವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತದೆ. ಸಕಲ ಕರ್ಮವು ಭಗವದಧೀನವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತದೆ. ಸಕಲ ಕರ್ಮವು ಭಗವದಧೀನವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತದೆ. ಸಕಲ ಕರ್ಮವು ಭಗವದಧೀನವೆಂದು ಹುಡುತ್ತಿದ್ದಾನೆ. ಆಗ ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಘೃಣ್ಯದೊಂಡುಗಳು ಬಂದೇ ಬರುತ್ತವೆ. ಆದ್ದರಿಂದರೇ ಟಣಿಯಲ್ಲಿ 'ಮಕೈತಾಪೇಕ್ನಯಾ' ಎಂದು ಹೇಳಾದ್ದಾರೆ. ತಾನೇ ಸೃಷ್ಟಿಮಾಡಿದ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿನಟ್ಟು ಭಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅಭಿವ್ರಾಯ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈಶ್ವರನು ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿನಟ್ಟು ಸಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆಂಬ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದ ಪ್ರಮುಣುವು ಅಯುಕ್ತಮಯನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿನ ಫಲವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೆಂಬ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದ ಪ್ರಮುಣುವು ಅಯುಕ್ತಮಯನ್ನು ಆಪೇಕ್ಷಿನ ಫಲವನ್ನು ಅಯುಕ್ತಮಯನ್ನು ಆಪೇಕ್ಷಿನ ಫಲವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೆಯನ್ನು ಆಯುಕ್ತಮಯನ್ನು ಆಪೇಕ್ಷಿನ ಫಲವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೆಂಬ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದ ಪ್ರಮುಣದಿನ ಪ್ರವಾಣವನ್ನು ಆಪೇಕ್ಷಿನ ಫಲವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೆಂಬ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದ ಪ್ರಮುಣದಿನ ಪ್ರವಾಣವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೆಯನ್ನು ಆಯುಕ್ತಿನ ಪ್ರವಾಣವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೆಯನ್ನು ಆಯುಕ್ತದಿನ ಪ್ರವಾಣವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಿನ ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೆಯನ್ನು ಆಯುಕ್ತದಿನ ಪ್ರವಾಣವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಿನ ಪ್ರವಾಣವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಿನ ಪ್ರವಾಣವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಿನ ಪ್ರವಾಣವನ್ನು ಕೊಡುತಿನ ಪ್ರವಾಣವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಿನ ಪ್ರವಾಣವನ್ನ ಕೊಡುತ್ತಿನ ಪ್ರವಾಣವನ್ನ ಸಂಪಾಣವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಿನ ಪ್ರವಾಣವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಿನ ಪ್ರವಾಣವನ್ನ ಕೊಡುತ್ತಿನ ಪ್ರವಾಣವನ್ನ ಸಿದ್ದವನ್ನು ಸಂಪಾಣವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಿನ ಪ್ರವಾಣವನ್ನ ಸಿದ್ದವನ್ನಿನ ಪ್ರವಾಣವನ್ನ ಸಿದ್ದವನ್ನ ಪ್ರವಾಣವನ್ನ ಸಿದ್ದವನ್ನ ಸಿ

ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ 'ಯಮೇಭ್ಯ: ಲೋಕೇಭ್ಯ: ಉನ್ನಿನೀಷತೇ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಉದಾಹರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಶ್ರುತಿಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಹೀಗಿದೆ - ಭಗವರತನು ಯಾರನ್ನು ಮೇಲೆ ಎತ್ತಲು ಇಚ್ಛೆ ಪರುತ್ರಾನೋ ಅವನ ಮೂಲಕ ಒಳ್ಳೆಯ ಕೆಲಸವನ್ನು ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ. ಯಾರನ್ನು ಕೆಳಗೆ ತಳ್ಳಲು ಇಚ್ಚಿಸುತ್ತಾನೋ ಅವನಿಂದ ಕೆಟ್ಟಕೆಲಸವನ್ನು ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ. (ಗುರ್ವರ್ಥದೀಪಿಕಾ)

# ಪೂರ್ವಕರ್ಮವೂ ತತ್ಪೂರ್ವಕರ್ಮದ ಅಧೀನ

तत्वप्रकाशिका – परिहारांशं व्याचष्टे – नेति ।। नापेक्ष्य कर्माभावो वक्तव्यः । पूर्वकर्मणः सत्त्वात् । न च वाच्यं तस्यापि भगविभिक्तत्वेनानपेक्ष्यतेति। भवेदेतवदि पूर्वतनं कर्मेश्वरेण निरपेक्षेण क्रियेत । नै तदस्ति । ततोऽपि पूर्वतनकर्मापेक्षया तस्य कारितत्वात् । तादृशस्य चापेक्ष्यतोपपत्तेः ।

ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಪರಿಹಾರಭಾಗವನ್ನು ನ ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಭಗವಂತನು ಯಾವ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೋ ಆ ಕರ್ಮವೇ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಬಾರದು. ಪೂರ್ವಕರ್ಮವು ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ. ಆ ಪೂರ್ವಕರ್ಮವೂ ಕೂಡ ಭಗವದಧೀನವೇ ಆಗಿರುವುದರಿಂದ ಫಲದಾನಕ್ಕೆ ಕರ್ಮ ಅನವೇಶ್ವವನ್ನೇ ಹೇಳಿದಂತಾಗುತ್ತರಲ್ಲವೆ ? ಎಂದು ಪ್ರತ್ನಿಸಬಾರರು. ಒಂದು ವೇಳೆ ಹಿಂದಿನ ಕರ್ಮವನ್ನು ಮತ್ತೊಂದು ಕರ್ಮದ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಇಲ್ಲದೆ ಈಶ್ವರನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಿದ್ದರೆ ಈ ಆಕ್ಷೇಪ ಬರುತ್ತಿತ್ತು ಆದರೆ ಹಾಗಿಲ್ಲ. ಆ ಪೂರ್ವಕರ್ಮವನ್ನು ಭಗವಂತನು ಅದರ ಹಿಂದಿನ ಪೂರ್ವಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಯೇ ಮಾಡಿರುತ್ತಾನೆ. ಅಂಥ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಯೇ ಫಲದಾನವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂಬುದು ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

#### ಪೂರ್ವಕರ್ಮಪರಂಪರೆಯು ಅನಾದಿ

तत्त्वप्रकाशिका – न च पूर्वतरस्यापीश्वरिनमिर्मतत्वादनपेश्वता । तस्यापि पूर्वतनकर्मापेशसैव कारितत्वात् । न च मन्तव्यं यत्रैव पर्यवसानं तदारभ्य दोच इति । अनादित्वात्कर्मपरम्यराया इति भावः ॥ ३६ ॥

ತತ್ ಪೂರ್ವಕರ್ಮವು ಈಶ್ವರ ನಿರ್ಮಿತವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಪುನಃ ಕರ್ಮದ ಅನವೇಶ್ವವೇ ಬರುತ್ತದಲ್ಲವೆ? ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನಿಸಬಾರದು. ತತ್ಪೂರ್ವಕರ್ಮವೂ ಕೂಡ ಅದರ ಹಿಂದಿನ ಪೂರ್ವಕರ್ಮದ ಅಧೀನವೇ ಅಗಿರುತ್ತದೆ. ಭಗವಂತನು ತತ್ಪೂರ್ವಕರ್ಮವನ್ನು ಅದರ ಹಿಂದಿನ ಪೂರ್ವಕರ್ಮದ ಅಧೀನವಾಗಿಯೇ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಿರುತ್ತಾನೆ.

ಪೂರ್ವಕರ್ಮದ ಪರಂಪರೆಯು ಎಲ್ಲಿ ಮುಕ್ತಾಯವಾಗುತ್ತದೋ ಆ ಕರ್ಮವು ಈಶ್ವರ ನಿರ್ಮಿತವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಕರ್ಮ ಆನಪೇಕ್ಷತ್ವದೋಷವು ಬಂದೇ ಬರುತ್ತದಲ್ಲವೆ?

ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಯು ತಪ್ಪು. ಕರ್ಮಪರಂಪರೆಯು ಅನಾದಿಯಾದ್ದರಿಂದ ಪರ್ಯವಸಾನವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಕರ್ಮ ಅನೇಕ್ಷತ್ವದೋಷವು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಸರ್ವಥಾ ಬರುವುದಿಲ್ಲ.

#### ಭಾವದೀಪ

# 'ಯದಪೇಕ್ಷಯಾ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಯಕ್ಕೆ ಸಂಗತಿ

भावदीप: -॥ न कर्माविभागादिति० ॥ ३६ ॥ असन्नतिनिरासाय शेषपूर्वा भाष्यं व्यनक्ति - कर्मेति ।। लोकेविभक्ते स्वतन्त्र इति प्रयोगादिवभागादिति पदस्य कर्मणोऽपि तन्निमित्तत्वादिति भाष्यम्। तदर्थः भगवदधीनत्वेति। नञो न कर्मे त्यनेनान्वयमुपेत्याह - नापेक्ष्य कर्माभावो वक्तव्य इति ॥ ३६ ॥

ಅಸಂಗತಿಯನ್ನು ಪರಿಹಾರಮಾಡುವ ಮೂಲಕ ಶೇಷವುರಣ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕೆಂಬುದನ್ನು ಭಾಷ್ಕವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯನ ಮಾಡಲು 'ಕರ್ಮಾಪೇಕ್ಷಯಾ' ಇತ್ಯಾರಿ ಚೀತಾವಾಕೃತ್ರ ಹೊರಟಿದೆ. ಲೋಕದಲ್ಲಿ 'ಬಭಾಗ' ಎಂಬ ಶೆಬ್ನವು ಸ್ವತಂತ್ರ ಎಂಬರ್ಥದಲ್ಲಿ ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ 'ಅವಿಭಾಗಾತ್' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಪೂರ್ವಕರ್ಮವು ಕೂಡ ಭಗವದರೀನವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಚರಕ್ಕೆ ಪೂರ್ವಕ್ಕೆ 'ಭಗವದಧೀನಕ್ಕೃತ್ರವಣಾತ್' ಎಂಬು ಎರವಿ ನಿವರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ನೇತ್ ಗೆ 'ನ ಕರ್ಮಾಮಿಥಾತ್' ಎಂಬಲ್ಲಿ ಅಶ್ವಯವನ್ನು ಅಂಗೀಕೆರಿಸಿ 'ನಾಪೇಕ್ಟ್ವ ಕರ್ಮಾಭಾವೋ ವಕ್ತವ್ಯ;' ಎಂಬುದಾಗಿ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ - 'ಯದಪೇಕ್ಷಯಾ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಯಕ್ಕೆ ಸಂಗತಿಯೇ ಕಾಣಿಸುವುದಿಲ್ಲ. ಅದಕ್ಕಾಗಿ 'ತರ್ಮಪೇಕ್ಷಯಾ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕೆದಿಂದ ಪೂರ್ವಸಂತ್ರರಿಂದ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ಒಳಗೆಯಲ್ಲಿ ತೋರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಕರ್ಮಪೇಕ್ಷೆಯಾದ ಈಶ್ವರನು ಘರವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆಂದ ಹಿಂದೆ ಹೇಳಿದ್ದೇ ತಪ್ಪ. ಏಕೆಂದರೆ ಆ ಕರ್ಮಪೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ಆಕ್ಟೇಪ ಮಾಡಿದಾಗ ಆರಕ್ಕೆ ಉತ್ತರರೂಪದಲ್ಲಿ 'ಯದಪೇಕ್ಷಯಾ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಯವಾಕ್ಕವು ಹೊರಟದೆ. ಹೀಗೆ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಸಂಗತಿಯನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

'ವಿಭಾಗ'ಶಬ್ದಕ್ಕೆ ಸ್ವತಂತ್ರ ಎಂದರ್ಥ. 'ಅವಿಭಾಗಾತ್' ಎಂದರೆ ಅಸ್ವತಂತ್ರ ಎಂದರ್ಥ. ಯಾವುದು ಅಸ್ವತಂತ್ರ ? ಎಂದು ಪ್ರಶ್ನೆ ಬಂದರೆ 'ಕರ್ಮಾರ್ಹೊಬ್ಬಿ ತನ್ನಿಮುತ್ತಾತ್' ಎಂದು ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಪ್ರಾಚೀನಕರ್ಮವೂ ಸಹ ಭಗವಂತನಿಂದರೇ ಸ್ವಷ್ಟವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಅದನ್ನು ಅಪೇಷ್ಟಿ, ಫಲವನ್ನು ನೀಡಿದರೆ ವೈಷಮ್ಯಾನೈಸ್ಟ್ರಾಣ್ಯದೋಷೆಗಳು ಪರಿಹಾರ-ವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅಭಿವ್ರಾಯ.

'ನ ಕರ್ಮಾಮಿಥಾದಿತಿ ಜೀನ್ಸ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಎರಡನೆಯ ನಞಗೆ ಅನ್ನಯತ್ರಮವನ್ನು 'ನಾವೇಕ್ಟ್ರ ಕರ್ಮಗಳು ಪಕ್ಷವೇ', ಎಂಬ ಟೀಕೆಯು ಸ್ಪಷ್ಟಡಿಸಿದೆ. ಕರ್ಮ ಇಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳುವುದು ತಪ್ಪ ಎಂಬುದಾಗಿ ಅರ್ಥವನ್ನು ತಿಳಿಯದೇಹ. ಈಗ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಎರಡು ನಞಗಳಿಗಳೂ ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗಿ ಪ್ರಾಪ್ತಾನ ಮಾಡಿದಂತಾಗುತ್ತದೆ.

### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

'ಉಪಪದ್ಯತೇ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

# ब्रह्मसूत्रम् – उपपवते चाप्युपलभ्यते च ।।

ಜೀವನ ಕರ್ಮಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಸುಖ ದುಃಖಾದಿಗಳನ್ನು ನೀಡುವ ಪರಮಾಕ್ಷನಿಗೆ ಅಸ್ತಾಶಂತ್ರ್ಯ ದೋಪವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಕರ್ಮನ್ನು ಅನಾದಿಯಾಗಿದ್ದರೂ ಈಶ್ವರನ ಅಧೀನವೇ ಆಗಿರುತ್ತದೆ. ಹಾಗಿದ್ದರೂ ವೈಷಮ್ಮಾದಿ ದೋಷಗಳು ಬರುತ್ತದಲ್ಲವೇ ? ಎಂದು ಪುನಃ ಪ್ರಸಿಭರ್ಚರದು. ವಿಕೆಂದರೆ, 'ಸ ಕಾರಯೇತ್ ಪುಣ್ಯಮಠಾಪಿ' ಎಂಬ ಪ್ರತಿಯು ಇದರಿಂದ ಯಾವುದೇ ದೋಷವು ಬರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ.

ಇರ್ಥ -- ಈಶ್ವರನು ಅನಾದಿಯಾದ ಕರ್ಮನಮ್ಮ ಆದೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾರೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದರೂ ಉಪರಕ್ಕರ್ತಕ : ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವು ಯುಕ್ತವೇ ಆಗುತ್ತದೆ. ವಿಕೆಂದರೇ, ಅನಾದಿಯಾದ ಕರ್ಮನವು ಕುಂದ ಈಶ್ವರನ ಅಧೀನವೇ ಅಗಿದೆ. ಹಾಗಾದರೆ ಪ್ರಸೇ ಸ್ಥಾಧೀನವಾದ ಕರ್ಮದ ಅಪೇಕ್ಷೆಯಾದರೇ ಸುವಿ ದುಜಾವಿಗಳನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾಡುತ್ತಿರುವ ವೈಷನ್ನು ದೋಷವು ಬರುತ್ತರೆಂದು ಪ್ರತಿಸವಾರದು. ಉಪಲಭ್ಯತೇ = ಚ 'ಸ' ಕಾರಯೇಶ್ ಪೂನ್ಯಮಾಡಿ ವಾಜಂ ಸ ತಾವತಾದೋಷವಾನೀಶಿತಾನಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಅಂತಹ ವೈಷಮ್ಮವು ದೋಷವಾಗುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಸ್ಪಷ್ಟರಾಡಿಸುತ್ತಿದೆ.

॥ ಶ್ರೀವೇರವ್ಯಾಸದೇವರಿಂದ ರಚಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ಬ್ರಹ್ಮಮೀಮಾಂಸಾಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ವೈಷಮ್ಮನೈರ್ಫ್ಬಕ್ಕಾಧಿಕರಣವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು ॥

### ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ

ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವಿಲ್ಲ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – ।। उपपद्यते चाप्युपलभ्यते च ।।३।।

# न च कर्मापेक्षत्वेनेश्वरस्यास्वातन्त्र्यम् ।

ಅನುವಾದ - ಭಗವಂತನು ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಫಲವನ್ನು ನೀಡುವುದಾದರೆ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ದೋಷವು ಬರುತ್ತದಲ್ಲದೆ? ಎಂದು ಆಶಂಕೆ ಮಾಡಬಾರದು.

> ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಈಶ್ವರಕ್ಕೆ ಕರ್ಮಸಾವೇಕ್ಷ್ಮವು ಇರುವುದಾದರೆ ದೈಪಮ್ಯದೋಷವಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯದೋಷ ಬರುತ್ತದಲ್ಲವೆ? ಎಂದು ಆಶ್ಚೇಟಿಕಿ ಸೂತ್ರವನ್ನು ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಕರ್ಮಪೇಕ್ಷಕ್ಷನ = ಜೀವರ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಫಲ ಕೊಡುತ್ತಾನಾದ್ದರಿಂದ, ಈಶ್ವರಸ್ಥ = ಈಶ್ವರನಿಗೆ, ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಮ್ = ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯದೋಷವು, ನಡ = ಬರುವುದಿಲ್ಲ.

> > 'ದ್ರವ್ಯಂ ಕರ್ಮ ಚ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸ್ಮೃತಿಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

#### ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –

'द्रव्यं कर्म च कालश्च स्वभावो जीव एव च । यदनुग्रहतस्सन्ति न सन्ति यदुपेक्षया ।।'

### इत्यादिना कर्मादीनां सत्त्वस्यापि तदपेक्षत्वात् ।

ಅನುವಾದ - ದ್ರವ್ಯ, ಕಾಲ, ಕರ್ಮ, ಸ್ವಭಾವ, ಜೀವ ಇವೆಲ್ಲವೂ ಪರಮಾತ್ಮನ ಅನುಗ್ರಹದಿಂದರೇ ಇರುತ್ತವೆ. ಅವನ ಅನುಗ್ರಹವಿಲ್ಲದೆ ಉದಾಸೀನಕ್ಕೆ ಒಳಗಾದರೆ ನಾಶವನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತವೆ. ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ಕರ್ಮಾದಿಗಳ ಇರುವಿಕೆಯೂ ಕೂಡ ಭಗವಂತನ ಅಧೀನವೆಂದು ಸ್ಪಷ್ಟವಾಗುತ್ತವೆ.

> ಪ್ರತಿಪರಾರ್ಥ -- ರೃಶ್ಯಂ ವೃಶ್ಯ, ಚ ಪತ್ರು, ಕರ್ಮ ಕ ಕರ್ಮವು, ಕಾಲಕೃ ಕಾಲವು, ಸ್ವಸಾರ್ವ ಯೋಗ್ಯತೆಯು, ಜೀದ ವಶ - ಜೀವನು ಕೂಡ, ಯಾದನುಗ್ರಹತು - ಯಾವ ಪರಮಾತ್ಯ ಅನುಗ್ರಹದಿಂದ, ಸಂತಿ - ಅಸ್ತಿಕ್ವವನ್ನು ಪಡೆದಿದವೂ, ಯದುಶೇಕ್ಷಯಾ - ಯಾವ ಪರಮಾತ್ಮತೆ ಉಪೇಕ್ಷಿಯಿಂದ, ನ ಸಂತಿ -ನಾಶಹೊಂದುತ್ತವೋ, ಡಾಸ್ತಿದಿನಾ - ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಪ್ರಮಾಣ-ವಚನಗಳಿಂದ, ಕರ್ಮಾರ್ದಿನಾ - ಕರ್ಮಾರಿಗಳ, ಸತ್ತ್ರಸ್ಕಾತಿ -ಇರುವಿಕೆಯು ಕೂಡ, ತದ್ದಂಸತ್ಯಾತ್ - ಶ್ರೀಹರಿಯ ಅಧೀನ-ವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಯಾವುದೇ ದೋಷದಿಲ .

ಶ್ರತಿಯೇ ವೈಷಮ್ಯಾದಿದೋಷಗಳಲ್ಲ ಎಂದಿದೆ ब्रह्मसूत्रभाष्यम् — न च पुनर्वेषस्याद्यापातेन दोषः । तादश्चेषस्यादेरुपलभ्यमानत्वात ।

ಅನುವಾದ - ಹಾಗಾದರೆ ಪುನಃ ವೈಷಮ್ಮಾದಿದೋಷಗಳು ಬರುತ್ತವೆ. ಹೀಗೆ ಪ್ರಶ್ನಿಸಬಾರದು.

ಇಂಥ ವೈಷಮ್ಯಾಗಿಗಳು ದೋಷದಲ್ಲದೆಂದು ಪ್ರತಿಯೇ ಹೇಳುತ್ತಿದೆ.
ಪ್ರತಿಪರ್ವರ್ಥ -- ಕರ್ಮಾಗಿಗಳ ಇರುವಿಕೆಯು ಭಗರವಧೀನವಾದರೆ
ಪುನಃ ವೈಷಮ್ಯಾದಿದೋಷಗಳು ಬರುತ್ತರಲ್ಲವೇ ಎಂಬ ಪ್ರಕ್ಷಿಗೆ
ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಪುನಃ = ಮತ್ತೆ ವೈಷಮ್ಯ ಗ್ರಾಹಾರ್ಸಿಕ ಪಕ್ಷಮತೆ
ಮಾಡುವಿಕೆ ಮೊದಲಾದವು ಉಂಟಾಗುವುದರಿಂದ, ದೋಷಃ =
ದೋಷಗಳು, ನ ಚ = ಬರುವುದಿಲ್ಲ ವಿಕೆಂದರೆ ತಾರ್ವವೈಷಮ್ಯಾರ್ಡೀ
= ಅಂಥ ಪಕ್ಷಮಾತಾದಿ ದೋಷಗಳು, ಉಪಲಭ್ಯಮನತ್ತಾತ್ =
ಪ್ರತಿಗಳಲ್ಲಿ ದೋಷದಲ್ಲವೆಂದು ಪರಿಗಣಿಸಲಾಗಿದೆ.

ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ಮಾಡಿಸುವವನು ಶ್ರೀಹರಿಯೇ ಆದರೂ ದೋಷವಿಲ್ಲ

# ब्रह्मसूत्रभाष्यम् –

स कारयेत् पुण्यमथापि पापं न तावता दोषवानीशिताऽपि ।

ईशो यतो गुणदोषादिसत्त्वे स्वयं परोऽनादिरादिः प्रजानाम् ।।

इति चतुर्वेदशिखायाम् ॥३॥

।। इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादाचार्यविरचिते ब्रह्मसूत्रभाष्ये वैषम्यनैर्घृण्याधिकरणम् ।। १० ।।

ಅನುವಾದ - ಶ್ರೀಹರಿಯು ಪುಣ್ಯಕರ್ಮವನ್ನು ಪಾಪಕರ್ಮವನ್ನು ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ. ಹೀಗೆ ಎರಡೂ ಕಾರ್ಯಗಳನ್ನು ಮಾಡಿಸಿದರೂ ಅವನು ದೊಷಿಯಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಯಾವುದೇ ವಸ್ತುವನ್ನು ಒಳ್ಳೆಯದು ಅಥವಾಕೆಟ್ಟದ್ರುಮಡುವವನು ಅವನೇ ಆಗಿದ್ದಾನೆ. ಗುಂಗಳಿಗೆ ಗುಂಪ್ರವನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಡುಷಗಳಿಗೆ ದೋಷಪ್ರವನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಆದರೂ ಇವೆಲ್ಲವರಿಂದ ಅತೀತನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಉತ್ಪತ್ತಿ ಇಲ್ಲದವನಾದ ಶ್ರೀಹರಿಯು ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಉತ್ಪತ್ತಿಪ್ರವನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಹೀಗೆ ಚತುರ್ವೇದಶಿಖಾ ಎಂಬ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ.

ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ಸ: = ಶ್ರೀಹರಿಯು, ಪುಣ್ಯಂ = ಪುಣ್ಯಕೆಲಸವನ್ನು, ಕಾರಯುತ್ = ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ. ತಾವತಾನಿಪಿ = ಉಭಯಾರಕನಾಗಿದ್ದರೂ, ಈಶಿತಾ = ನಿಯಾಮಕನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಯತಃ = ಯಾವ ಕಾರಣರಿಂದ, ಈಶಃ = ಈಶನು, ಗುಣದೋಪಾರಸಕ್ತೇ = ತನ್ನ ಅಧೀನವಾದ ಜೀವನ ಗುಣದೋಷಗಳಿದ್ದರೆ, ಈಶಃ = ಈಶನು ಅವುಗಳನ್ನು ಪ್ರೇರಿಸುತ್ತಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಅವನು ಸ್ವತಂತ್ರನು, ಸ್ವಯಂ ಪರಃ = ತನ್ನ ಶಕ್ತಿಯಿಂದಲೇ ಸರ್ವೋತ್ರಮನು, ಅನಾದಿ: = ಆರಿಯುಲ್ಲದವನು, ಪ್ರಜಾನಾಮ್ = ಪ್ರಜೆಗರಿಗೆ, ಅದಿ: = ಉಚ್ಚಿತ್ರಪ್ರದನು, ಇತಿ = ಹೀಗೆ, ಚರ್ಮವೇದರಿಸುರ್ಯಾದರಿಸುರುವಂದರೇ ಪರ್ಯಾಣಕ್ತಮನು ಅನಾದಿ: ಅರುಪ್ರೀಪರನು, ಅನಿ = ಹೀಗೆ, ಚರ್ಮವೇದರಿಸುರುವಂದರೆಗೆ ಪ್ರದೇಶದಲ್ಲಿ ಹೇಳರುಗಿದೆ.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮದಾನಂದತೀರ್ಥಭಗವತ್ಪಾದಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಬ್ರಹ್ನಸೂತ್ರಭಾಷ್ಕ ದ ಕನ್ನಡಾನುವಾರದಲ್ಲಿ ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಫ್ಟ್ ಕ್ಯಾಧಿಕರಣವು ಸಮಾಶ್ರವಾಯಿತು॥

### ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಫ್ಫಣ್ಯದೋಷಗಳು ವೇದಾಶ್ರಾಮಾಣ್ಯಕ್ಕೆ ಕಾರಣಗಳು

सत्तर्करीपाविकः - स्वाधीनविचित्रानारिकर्मपरम्परां लीलयैवानुसृजित जगद्वैचित्र्यं सृजतीश्वरः, न तु स्वतोऽसामर्थ्येन ।

'द्रव्यं कर्म च कालश्च स्वभावो जीव एव च । यदनुग्रइतः सन्ति न सन्ति यदपेक्षया ।।'

इत्यादिवचनिवरोधात् । पुण्यस्य शोभनमेव फलं पापस्याशोभनमेव फलम् इत्येतदन्यधाकर्तुं समर्योऽपि न करोतीत्येतत् वैधम्यं नैर्घृण्यं च अस्तीश्वरस्य तदशीकारे बाधकाभावात् । तदुक्तम् –

'वैषम्यं चैव नैर्घृण्यं वेदाप्रामाण्यकारणम् । नाङ्गीकार्यमतोन्यतु न वैषम्यादिनामकम् ॥' इति ।

तदाइ - सर्वकर्तृत्व इत्यादिना ।।

ತನ್ನ ಅಧೀನವೇ ಆದ, ವಿಚಿತ್ರವಾದ, ಅನಾದಿಯಾದ ಯಾವ ಕರ್ಮಗಳ ಪರಂಪರೆಯದೆಯೋ, ಇದನ್ನು ಲೀಲೆಯಿಂದಲೇ ಪರಮಾತ್ರಮ ಈ ಕರ್ಮಗಳನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿಯೇ ಕೆಲಸವನ್ನು ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ. ಸ್ವತಃ ತಾನು ಏನನ್ನೂ ಮಾಡಲಾರ. ಅಂದಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಇವನಲ್ಲಿ ಅಸಾಮರ್ಥ್ಯವಿದೆ ಎಂದಲ್ಲ. ಆ ಕರ್ಮಗಳೂ ಕೂಡ ಇವನ ಅಧೀನವೇ ಆಗಿವೆ. ಹೀಗೊಪ್ಪದಿದ್ದರೆ -

ದ್ರವೃಂ ಕರ್ಮ ಚ ಕಾಲಕ್ಷ ಸ್ವಭಾವೋ ಜೀವ ಏವ ಚ । ಯದನುಗ್ರಹತ: ಸಂತಿ ನ ಸಂತಿ ಯದುಪೇಕ್ಷಯಾ ॥ ದ್ರವ್ವ, ಕರ್ಮ, ಕಾಲ, ಸ್ವಭಾವ, ಜೀವ ಇವುಗಳೆಲ್ಲವೂ ಯಾರ ಅನುಗ್ರಹದಿಂದ ಇವೆಯೋ, ಯಾರ ಉಪೇಕ್ಷೆಯಿಂದ ನಾಶವಾಗುತ್ತವೋ, ಇತ್ಯಾದಿ ಪ್ರಮಾಣಗಳ ವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

ಪುಣ್ಯಕಲಸಕ್ಕೆ ಶುಭವಾದ ಫಲವೇ ದೊರಕುತ್ತದೆ. ಪಾಪದ ಕೆಲಸಕ್ಕೆ ಅಶುಭವಾದ ಫಲವೇ ದೊರಕುತ್ತದೆ. ಇದನ್ನು ವಿಪರೀತವಾಗಿಯೂ ಕೂಡ ಪರಮಾತ್ಮನು ಮಾಡಲು ಸಮರ್ಥನು. ಆದರೆ ಹಾಗೇ ಮಾಡುವುಲ್ಲ. ಹಾಗೇ ಮಾಡಿದರೆ ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಪ್ನಣ್ಣ ದೋಷಗಳು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತವೆ. ಪುಣ್ಯಕಲಸಕ್ಕೆ ಶುಭವನ್ನು ನೀಡಿದರೆ, ಪಾಪಕಲಸಕ್ಕೆ ಅಶುಭವನ್ನು ನೀಡಿದರೆ ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಪ್ನಣ್ಣ ದೋಷಗಳು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗೇ ಒಪ್ಪುವುದರಿಂದ ಯಾವುದು ಬಾಧಕಗಳೂ ಕೂಡ ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಇದನ್ನೇ ಹೀಗೆ ಹೇರಿದ್ದಾರೆ -

'ವೈಷಮ್ಯಂ ಚೈವ ನೈರ್ಫ್ಫ್ ಣೃಂ ವೇದಾಪ್ರಾಮಾಣ್ಯಕಾರಣಮ್ । ನಾಂಗೀಕಾರ್ಯಮತೋನ್ಯತ್ತು ನ ವೈಷಮ್ಯಾದಿನಾಮಕಮ್ ॥

ವೈಷಮ್ಯ ಹಾಗೂ ನೈರ್ಪ್ಯಣ್ಯಗಳು ವೇದರ ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯಕ್ಕೆ ಕಾರಣಗಳಾಗಿವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಇದನ್ನು ಪರಮಾತ್ಯನಲ್ಲಿ ಸರ್ವಥಾ ಒಪ್ಪಬಾರದು. ಇದನ್ನೇ 'ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ವ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

> ॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಪದ್ಮನಾಭತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿಯಲ್ಲಿ ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಪ್ಲಕ್ಕಾಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು॥

# ತತಪ್ರದೀಪ

ಸರ್ವತಂತ್ರ ಸ್ವತಂತ್ರನಾದ ಪರಮಾತ್ಮನನ್ನು ಒಪ್ಪಲೀ ಬೇಕು

तत्वप्रदीपः – कर्मापेक्षत्वे तस्य अस्वातन्त्र्याद् ईश्वरस्यानुपपत्तिरित्यत आइ – उपपवते चाप्युपलभ्यते च । उपपवते च तस्य स्वातन्त्र्यम् । कारणभूतानां कर्मणां जडत्यात् । जीवस्य च अस्वातन्त्र्यस्य दर्शितत्वात् । क्रते च स्वतन्त्रादिखळ्यवद्दारानुपपत्तेः । कर्मादीनां सत्त्वस्यापि तदपेक्षत्वमुप्रकभ्यते च श्रुतिस्मृत्योः । अतः कुतोऽस्वातन्त्र्यम् । नित्यं च अनाशित्वं च यदनग्रहादेव इत्यर्थः ।

ಈಶ್ವರನು ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಕ್ಷೀಪಿಸಿ ಫಲವನ್ನು ನೀಡುವುದಾರರೆ, ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯದೋಷವು ಪ್ರಾಪ್ತನಾಗುತ್ತದೆ. ಈ ಅನುಪಪತ್ರಿಯನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲು 'ಉಪವದೃತೀ ಬಾಪ್ಯಪಲಭ್ಯತೀ ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ. ಪರಮಾತ್ರಗೆ ಸ್ವಾತಂತ್ರವು ಉಪವನ್ನವಾಗುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಯಾವ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಜೀವರುಗಳಿಗೆ ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೋ, ರಾಕ್ ಕರ್ಮಗಳು ಜಡವಾಗಿವೆ. ಅನುಭವಿಸುವ ಜೀವನು ಅಸ್ವತಂತ್ರನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಸ್ವತಂತ್ರನಾದ ಒಬ್ಬ ವ್ಯಕ್ತಿಯನ್ನು ಒಪ್ಪದೇ ಈ ಎಲ್ಲ ವ್ಯವಹಾರವು ಉಪವನ್ನವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಈ ಕರ್ಮಾರಿಗಳ ಇರುವಿಕೆಯೂ ಕೂಡ ಸ್ವತಂತ್ರನಾದ ಈಶ್ವರನ ಅಧೀನವೆಂದು ಪ್ರತಿ-ಸ್ಮೃತಿಗಳು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿವೆ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿ ಫಲಸೂಡುವ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ, ಬರಲು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯ ? 'ದ್ರವ್ಯಂ ಕರ್ಮ ಚ' ಎಂಬ ಪ್ರಮಾಣ ಶ್ಲೋಕದಲ್ಲಿ ನಿತ್ಯವಾದ ಪದುರ್ಥಕ್ಕೆ ನಾತಂಲ್ಲದಿರುತಿಕೆಯು ಈತನ ಅನುಗ್ರಹದಿಂದಷ್ಟೇ ಇರುತ್ತದೆ ಎಂಬ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ಎವಕ್ಷಿಸಬೇಕು.

# ಪ್ರಮಾಣಸಿದ್ದವಾದದ್ದು ಅನುಪಪನ್ನವಲ್ಲ

तत्त्वप्रदीपः - नच पुनः स्वोत्पादितकर्मानुकृत्येन कर्मान्तरं कारपति -इति वैषम्यावापातेन दोषः । उपपवत एव तादुशं वैषम्यादि, उपलभ्यत्वात् । न हि प्रमाणोपलभ्यमनुपपनं भवति ।

ತನ್ನಿಂದಲೇ ಹುಟ್ಟದ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿ ಮತ್ತೊಂದು ಕರ್ಮವನ್ನು ಪರಮಾತ್ಮನು ನೀಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತು. ಹಾಗಾದರೆ ತನ್ನ ಮನಸ್ಸಿಗೆ ಬಂದಂತೆ ತನ್ನನ್ನು ಇವನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪಕ್ಷವಾತ ಹಾಗೂ ನಿಷ್ಕಾರುಣ್ಯದೋಷಗಳು ಪುನಃ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತವಲ್ಲವೇ? ಹೀಗೆ ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಬಾರದು. ತನ್ನ ಅಧೀನವೇ ಆದ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿ, ಜೀವರುಗಳಿಗೆ ಪರಮಾತ್ಮನು ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆಂಬುದು ಸಿದ್ಧಾಂತಿಗಳ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಪರಮಾತ್ಮನಿಗೆ ವೈಷಮ್ಮಾರಿ ದೋಷಗಳು ಬರಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಇಂಥ ಕರ್ಮಸಾಪೇಕ್ಷವಾದ ವೈಷಮ್ಮನೈರ್ಪ್ಯಣ್ಯಗಳು ದೋಷವಲ್ಲ ಎಂದೇ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಪ್ರಮಾಣದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾದದ್ದು ಅನುಪಪನ್ನವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ.

ವಿವರಣೆ - ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಎರಡೂ ಶಬ್ಬಗಳನ್ನು ಆವೃತ್ತಿ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಕರ್ಮವನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸಿದರೂ ಕೂಡ ಪರಮಾತ್ಮನೆ ಸ್ವಾಕಂತ್ರವು ಕೂಡುತ್ತದೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಆ ಕರ್ಮಗಳು ಈಶಾಲೀನವೆಂಬುದು ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದು ಸೂತ್ರದ ಮೊದಲನೆಯ ಅರ್ಥ. ಸ್ವಾಧೀನವಾದ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸಿ ಜೀವನಿಂದ ವಿಭಿನ್ನ ಕ್ರಿಯೆಗಳನ್ನು ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ. ಇದು ವಿಷಮವಾದರೂ ಕೂಡ ಅಯಾಕ್ತವಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಪ್ರತಿ ಪ್ರಮಾಣಸಿದ್ದವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದು ಸೂತ್ರದ ಎರಡನೆಯ ಅರ್ಥ.

# 'ಸ ಕಾರಯೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

तत्वप्रदीपः – अयं श्रुत्यर्यः – पुण्यं पुण्यं कारयेत्, पापं पापं, सिश्रकर्मणाम् अयापि मिश्रमेव । न चैवमेव कारयतीत्येतावता दोषवान् । अन्यया कर्तुमीशिता समिप दोषायापादने तेषां दोषादित्वापादने च । परः स्वयमेवेद्य इति यतः । न चायं सकर्तृकः, येन पराधीनतत्य । स्वसम्भवः । प्रजानां चायमेव सर्वकर्ता । न च कस्यापि स्वदोषेच्छा भवति । अतो न दोषवान् परमेव्दरः । सर्वस्वातन्त्र्यात् सर्वगुणपरिपूर्णं एव ।

ಶ್ರುತ್ಕರ್ಥ ಹೀಗಿದೆ - ಪುಣ್ಯತೆಲಸದಿಂದ ಪರಮಾತ್ರಮ ಪುಣ್ಯವನ್ನೇ ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಮಿಶ್ರಕರ್ಮದಿಂದ ಮಿಶ್ರಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಮಿಶ್ರಕರ್ಮದಿಂದ ಮಿಶ್ರಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಹೀಗೆ ನಿಯಮಿತವಾಗಿ ಮಾಡಿಸುವುದರಿಂದ ಅವನಿಗೆ ದೋಷವು ಬರುವುರಿಲ್ಲ. ಇದನ್ನು ಹೊಳಗೆ ನಿಯಮಿತವಾಗಿ ಮಾಡಿಸುವುದರಿಂದ ಅವನಿಗೆ ದೋಷವು ಬರುವುರಿಲ್ಲ. ಇದನ್ನು ಹೊಳಗಾಗಿ ಪರ್ವತಿ ಮಿಶುಂಕವಾಗಿಯಾ ಕೂಡ ಮಾಡಲು ಸಮರ್ಥನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಅದರೂ ಕೂಡ ಏಕೆ ಹಾಗೆ ಮಾಡಲಾರ ? ಹಾಗೇ ಮಾಡದ ಕಾರಣ ದೋಷಿಯಾಗುತ್ತಾನಲ್ಲವೇ? ಈ ಪರಮಾತ್ರಮ ಸ್ವತಃ ತಾನೇ ಈಶ್ವರವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಇವನಿಗೆ ಮತ್ತೊಬ್ಬ ಕರ್ತಕ್ಷವಿರ್ದಲ್ಲಿ ಹಾಗೇನಾದರೂ ಮತ್ತೊಬ್ಬ ಕರ್ತ್ಯವಿರ್ದಲ್ಲಿ ಇವನು

ಪರಾಧೀನನಾಗಿ ದೋಷವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತಿತ್ತು. ಸಕಲ ಜೀವರಾಶಿಗಳಿಗೆ ಇವನೇ ಕರ್ತೃವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಯಾರೊಬ್ಬನಿಗೂ ಕೂಡ ತಮ್ಮಲ್ಲಿ ದೋಷವಿರಬೇಕೆಂಬ ಇಚ್ಛೆಯು ಬರಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪರಮಾತ್ರಮ ದೋಷವುಕೃವನೆಂದು ಹೇಳಲಾಗದು. ಏಕೆಂದರೆ ಇವನು ಸರ್ವತಂತ್ರಸ್ವತಂತ್ರನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಸರ್ವಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣನಾಗಿದ್ದಾನೆ.

ಸ್ವತಂತ್ರನಾದವನು ಕಟ್ಟುನಿಟ್ಟಾದ ನಿಯಮ ಪರಿಪಾಲಿಸುತ್ತಾನೆ

तत्वप्रदीपः - एवं स्वाभाविकीं योग्यतामनपोह्य त्रिविचांश्विधा कारयतीत्पभ्युपगमः श्रुत्यावनुग्राहाबोपपयते । वस्यन्ते च नियमातहूपाभावः । उपपयते चैवं नियमवत्त्वं स्वतन्त्रस्य । उपरुभ्यते चैवं स्वभावत्वं 'देवस्यैष स्वभावोऽयम' इति श्रुतौ ।

# ।। इति वैषम्यनैर्घृण्याधिकरणम् ।।

ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾದ ಯೋಗ್ಯತೆಯನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿಯೇ ವಿವಿಧ ಜೀವರಿಂದ ತ್ರಿವಿಧ ಕಾರ್ಯಗಳನ್ನು ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ. ಹೀಗೆ ಒಪ್ಪಿದ್ದರಿಂದ ಶ್ರುತ್ಕಾವಿಗಳನ್ನೂ ಕೂಡ ಅನುಸರಿಸಿದರಾತಾಗುತ್ತದೆ. ಮುಂದೆಯೂ ಕೂಡ ಪರಮಾತ್ರಮ ಈ ನಿಯಮವನ್ನು ಅನುಸರಿಸುತ್ತಾನೆ. ಈ ನಿಯಮವನ್ನು ಮೀರುವ ಸ್ಥಭಾವ ಅವನದ್ದಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಲಾಗುತ್ತದೆ. ಸ್ವತಂತ್ರನಾದವನಿಗೆ ಇಂಥ ನಿಯಮದ ಪರಿವಾಲನೆಯು ಉಪಪನ್ನವೇ ಆಗುತ್ತದೆ. ಮತ್ತು ಇದು ಸ್ವಭಾವರ್ಷೆ ಆಗಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು 'ದೇವಸ್ಟೈಷ' ಸ್ವಭಾವೋನಯವ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀತ್ರಿವಿಕ್ರಮಪಂಡಿತಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ತತ್ವಪ್ರದೀಪದಲ್ಲಿ ವೈಷಮ್ಯನೈಫ್ರ್ಯಣ್ಯಾಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಯಿತು॥

### **ತತ್ರ**ಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

७फ्राइंटड्रुद्धैत्यः बंठकाटक्र्गे 'ध्यव्यद्धंडेर' २०२२ प्रवड्ड तत्वप्रकाशिका – तथापि नियमेन कर्मापेक्षयैव फलदातुरीक्वरस्यास्वातन्त्र्यं प्रसम्बत्त इत्यादि शङ्कां परिदृरत्सुत्रसूपन्यस्य व्याचष्टे – उपपवत इति ।।

ವೃಷಮ್ಯಾದಿ ದೋಷಗಳು ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ನಿಯಮೇನ ಈಶ್ವರನು ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯದೋಷವು ಬರುತ್ತದಲ್ಲವೆ? ಈ ಆಶಂಕೆಯನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲು 'ಉಪಪದ್ಯತೇ' ಎಂಬ ಪರಿಹಾರ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಪಠಿಸಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ - ಹಿಂದಿನ ಎರಡು ಸೂತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಘೃಣ್ಯದೋಷವನ್ನು ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ಪರಿಹರಿಸಲಯತು. ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವೆಂಬ ದೋಷವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಭಗವಂತನು ಘರವನ್ನು ನೀಡುವುದಾದರೆ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯದೋಷವು ಬರುತ್ತದೆಂದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯದೋಷಕ್ಕೆ ಹೆದರಿ ಕರ್ಮವನ್ನು ಆಪೇಕ್ಷೀದ ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಿದಂತೆ ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಘೃಣ್ಯದೋಷೆಗಳು ಬರುತ್ತವೆಂಬುದು ಆಕ್ಷೇಪದ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ತನ್ನ ಅಧೀನವಾದದ್ದನ್ನೇ ಅಪೇಕ್ಷಿಸುವುದರಿಂದ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವಿಲ್ಲ

तत्वप्रकाशिका – नेश्वरस्य कर्मापेक्षयाऽस्वातन्त्र्यं किं त्पपवते च तत्। अपेक्ष्यकर्मसत्तादेरपि स्वाधीनत्वात् ।

निह स्वाधीनसत्तादिमदपेक्षायामस्वातन्त्र्यं भवति । अपेक्षा तु वैषम्यायप्राप्तये स्वेच्छानिमित्तैव । ಈಶ್ವರನು ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೆಂದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯರೋಷವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಯಾವ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಈಶ್ವರನು ನೀಡುತ್ತಾನೋ ಆ ಕರ್ಮದ ಸತ್ತಾ. ಪ್ರತೀತಿ, ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮೊದಲಾದವುಗಳು ಕೂಡ ಈಶ್ವರನ ಅಧೀನವೇ ಆಗಿದೆ. ತನ್ನ ಅಧೀನವೇ ಆದ ಸತ್ತಾ ಮೊದಲಾದವುಗಳಿರುವ ಮಸ್ತುವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುವುದರಿಂದ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಅಂಥ ಕರ್ಮಾದಿಗಳನ್ನು ಆಪೇಕ್ಷಿಸುವುದೂ ಕೂಡ ತನ್ನಲ್ಲಿ ವೈಷಮ್ಯಾದಿರೋಷಗಳು ಬರಬಾದರೆಂಬ ಸ್ಟೇಷ್ಕಾನಿಮತ್ತೆದಿಂದಲೇ ಎಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

ವಿವರಣೆ - ದ್ರವ್ಯ, ಕರ್ಮ, ನಾಲ, ಸ್ವಭಾವ, ಜೀವ ಇವುಗಳ ಸತ್ತು ಭಗವಂತನ ಅಧೀನವಾಗಿದೆ. ಭಗವಂತನು ಇವುಗಳನ್ನು ಉಪೇಕ್ಷಿಸಿದರೆ ಇವುಗಳ ಅಸ್ತಿಕ್ವವೇ ಉಳಿಯುದಿಲ್ಲ, ಹೀಗೆ ತನ್ನ ಅಧೀನವೇ ಆದ ಸತ್ತಾರಿಗಳುಕ್ಕ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನಾದ್ದರಿಂದ ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯರೋಷವನ್ನು ಅಕ್ಷೇಪ ಮಾಡುವರರು.

ಸ್ವಾಧೀನಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿದರೆ ವೈಷಮ್ಯಾದಿ ದೋಷಗಳಿಲ್ಲ

तत्त्रप्रकाशिका – यदि कर्मादि सत्तापि तदयीना तर्हि तदपेक्षा नामानपेक्षैवायाद्भवति । तया च पुनर्वैषम्याद्यापातः स्यात् । तेन च दोषित्वमिति चेन्न । स्वाधीनकर्मापेक्षया फल्टानरूपवैषम्यादेरीक्वरेऽदोषतयैव श्रुताबुपलभ्यमानत्वादिति भावः । कासौ श्रुतिरिति तामुदाहरति – स इति ।।

ಪ್ರಶ್ನೆ - ಒಂದುವೇಳೆ ಕರ್ಮಾದಿಗಳಲ್ಲಿರುವ ಸತ್ತಾದಿಗಳು ಈಶ್ವರಾಧೀನವೆಂದು ಒಪ್ಪಿದರೆ ಅವುಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿದರೂ ಅಪೇಕ್ಷಿಸದಂತೆ ಆಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪುನಃ ವೈಷಮ್ಯಾದಿ-ದೋಷಗಳು ಬರುತ್ತವೆ? ಇದರಿಂದ ಈಶ್ವರನು ದೋಷಿ ಎಂದೇ ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತು.

ಈ ಪ್ರಶ್ನೆ ತಪ್ಪ. ತನ್ನ ಅಧೀನವಾದ ಅನಾದಿಕರ್ಮಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಫಲವನ್ನು ನೀಡಿದಾಗ ಯಾವ ವೈಷಮ್ಯಾದಿದೋಷಗಳು ಬರುತ್ತವೋ ಅದು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ದೋಷರೂಪವಾಗಿ ಉಳಿಯುವುದೇ ಇಲ್ಲ. ಹೀಗೆಂದು ಶ್ರುತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಆ ಶ್ರುತಿ ಯಾವುದು ಎಂದರೆ 'ಸೇ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಭಾಷ್ಟದಲ್ಲಿ ಉದಾಹರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

### ಕರ್ಮಾಪೇಕ್ಷೆಯು ಇಲ್ಲದೆ ಕೂಡಿಸಲಾಗದು

तत्वप्रकाशिका – स स्वाधीनकर्मापेक्षया पुण्यादि कारयेत् । एवं तस्य कर्मण ईक्षितापि तावता न वैषम्यादिदोषवानित्यर्थः । एवं तर्हि कर्मापेक्षाऽपि निष्कला तदभावेऽपि दोषाभावसम्भवादिति ।

ಈಶ್ವರನು ತನ್ನ ಅಧೀನವಾದ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಪುಣ್ಯಪಾಪಾದಿಗಳನ್ನು ಜೀವರಿಗೆ ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಈ ರೀತಿಯಾಗಿ ಈಶ್ವರನು ಎಲ್ಲಾ ಕರ್ಮಗಳಿಗೆ ಪ್ರಭುವಾಗಿದ್ದರೂ ವೈಷಮ್ಮಾದಿದೋಷಗಳುಳ್ಳವನು ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹಾಗಾದರೆ ಅವನೇಕೆ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಚರಣಿ. ಹಾಗೆ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುವುದು ನಿಷ್ಕಲ. ಕರ್ಮ ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ದೋಷವು ಬರುವುದಿಲ್ಲವಲ್ಲವೇ?

ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸದೆ ಫಲ ನೀಡಿದರೆ ವೇದಕ್ಕೆ ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯದೋಷ

तत्वप्रकाशिका – मैवम् । कर्मानपेक्षत्वे वेदाप्रामाण्यप्रसङ्गत् । तदुक्तम्। 'वैषम्यं विर्णृणत्वं च वेदाप्रामाण्यकारणम् । नाङ्गीकार्यमतोऽन्यनु न वैषम्यादिनामकम्' इति । अतो हरेः सर्वकर्तृत्वे विरोधाभावाषुक्तं लक्षणमिति सिद्धम् ।। ३७ ।।

ಈ ಆಕ್ಷೇಪ ತಪ್ಪು. ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸದಿದ್ದರೆ ವೇದಕ್ಕೆ ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಇದನ್ನು ಅನುವ್ಯಾಖ್ಯಾನದಲ್ಲಿ

'ವೈಷಮ್ಯಂ ನಿರ್ಘೃಣಂತ್ವಂಚ ವೇದಾಪ್ರಾಮಾಣ್ಯಕಾರಣಮ್ । ನಾಂಗೀಕಾರ್ಯಮತೋ ಯತ್ತು ನತು ವೈಷಮ್ಯಾದಿನಾಮಕಮ್ ॥'

ವೈಷಮ್ಯ ಹಾಗೂ ನೈರ್ಘ್ಯಣ್ಯಗಳು ವೇದುಪ್ರಾಮಾಣ್ಯಕ್ಕೆ ಕಾರಣವಾಗಿದ್ದಾಗ ದೋಷ ಎನಿಸುತ್ತವೆ. ಆದರೆ ಪರಮಾತ್ರಮ ವೇದೋಕ್ತವಾದ ಅಶೇಷಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಫಲಪ್ರದನಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಇವನ್ನಲ್ಲಿರುವ ವೈಷಮ್ಯ ನೈರ್ಘ್ಯಣ್ಯಗಳು ವೇದುಪ್ರಾಮಾಣ್ಯಕ್ಕೆ ಕಾರಣವಲ್ಲ ಎಂದು. ಆದ್ದರಿಂದ ಶ್ರೀಹರಿಯು ಸರ್ವಕರ್ತೃವೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಯಾವುದೇ ವಿರೋಧಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ. ಜನ್ಮಾರಿ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ಜಗಜ್ಜನ್ಮಾರಿಕಾರಣವು ಭಗವಂತನ ಲಕ್ಷಣವೆಂಬುದು ಸಿದ್ಧವಾಯತು

ವಿವರಣೆ - ವೈಷಮ್ಯಾದಿಗಳು ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾಗಿ ದೋಷಗಳಲ್ಲ. ದೋಷಕ್ಕೆ ಶಾರಣವಾಗಿ ದೋಷಗಳುನುತ್ತವೆ. ವೇದುಪ್ರಾಮಣ್ಯವಂಬ ದೋಷಕ್ಕೆ ಕಾರಣವಾದ್ದರಿಂದ ಇವುಗಳು ದೋಷವೆನಿಸುತ್ತವೆ ಎಂದಭಿಸ್ರಾಯ. ವೇದುಪ್ರಾಮಣ್ಯದೋಷ ಬರುತ್ತದೆಂಬ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಆಶೇಷಕರ್ಮವನ್ನು ಆವೇಕ್ಷಿಸಿಯೇ ಈಶ್ವರನು ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆಂದು ಒಪ್ಪದೇಕು.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮಜ್ಜಯತೀರ್ಥಮುನಿಗಳಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ತತ್ವಶ್ರಕಾಶಿಕಾಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ವೈಷಮೃನೈರ್ಘೃಣ್ಯಾಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಯಿತು॥

### ಭಾವದೀಪ

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಯಾವುದನ್ನು ಶೇಷಪೂರಣೆ ಮಾಡಬೇಕು.

भावदीपः - ॥ उपपद्यते चाय्युपलभ्यते च ॥ ३७ ॥ पूर्वोक्तचोद्यमाशक्रते ॥ तथापीति ॥ सापेक्षत्वात्रीकारेण वैषम्यादिदोषनिरासेऽपीत्यर्थः । भाष्यमनुबदन् तच्छेषतया सूत्रांशं योजयति – नेश्वरस्यति ॥ भाष्यशेषं व्याचष्टे – अपेक्ष्येति ॥

ಹಿಂದಿನ ಸೂಕ್ರದ ಸಿದ್ಧಾಂತವನ್ನು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಲು 'ತಥಾಪಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕಾಮಕೃತ್ರ ಹೊರಟಿದೆ. ಕರ್ಮಾದಿಗಳನ್ನು ಅವೇಕ್ತಿಸುವುದರಿಂದ ವೈಪಮ್ಮನೈಫ್ಯ್ ಕ್ಯಾದಿ ದೋಷೆಗಳು ಪರಿಹಾರವಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಹೇಳದರೂ ತೂಡ ಎಂಬುದು 'ತಥಾಪಿ' ಎಂಬುದರ ಅರ್ಥ. ಭಾಷ್ಯವನ್ನು ಅನುವಾದ ಮಾಡುವ ಮೂಲಕ ಅದರಲ್ಲಿ ಶೀಷವೂರಣ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕಾದರನ್ನನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಾ ಸುಕ್ಕಾಂತವನ್ನು ಯೋಜನೆ ಮಾಡಲು 'ನ ಈಶ್ವರಸ್ಥ' 'ತತ್ತಾದಿ ಟಕಾಮಕೃತ್ಯ ಹೊರಟಿದೆ. ಉಳಿದ ಭಾಷ್ಯದ ಮಾತುಗಳಿಗೆ 'ಅಪೇಕ್ಟ್ಡ' 'ಇತ್ತಾದಿ ವಿಶ್ವವಿ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ವಿವರಣೆ - ಒಂದು ವೇಳೆ ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದಂತೆ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಈಶ್ವರನು ಫಲವನ್ನು ಕೊಡುವುದಾದರೆ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯದೊಂಡವು ಪ್ರಾಸ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿ ಪಡದೇ ಫಲವನ್ನು ಕೊಡುವುದಾದರೆ ವೇದಕ್ಕೆ ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವೆಂಬ ದೊಡವು ಬರುತ್ತದೆ. ಈ ಆಕ್ಷೇಪಕ್ಕೆ ಉತ್ತರಿಸಲು ಈ ಸೂತ್ರ ಹೊರಟಿದೆ.

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ಉಪಪದ್ಧತೀ' ಎಂಬ ಪದದ ನಂತರ 'ಈಶ್ವರಸ್ಮ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಮ್' ಎಂಬುದನ್ನು ಶೇಷವೂರಣ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಅಥವಾ 'ಕರ್ಮಾಪೇಡ್ರಯಾ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಂ ನೋಪಪದ್ಧತೇ' ಎಂಬುದನ್ನು ಶೇಷವೂರಣ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು. ಹೀಗೆ 'ನ ಈಶ್ವರಸ್ಥ' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕಾವಾಕ್ಷಪು ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದೆ. ಮತ್ತು ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಹೇಗೆ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆಂಬುದನ್ನು ಕೂಡೆ ಎಪಕ್ಷಿಸಿದೆ.

# ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿದರೆ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವಿಲ್ಲ.

भावदीपः - किमर्थं नियमेन तदपेक्षत इत्यत आह- अपेक्षात्वित ।। न च पुनीत्यादिभाष्यं व्याचष्टे - यदीति ।। कर्मणोऽपि तदपीनत्वं तथापि तदनुसारेण फलदानमित्यत्रीकार एव श्रुतिप्रामाण्यसिद्धिरित न्यायविवरणं शङ्कापूर्वं व्यतिरेकमुखेनोपपादयति - एवं तहीति ।।

ಪರಮಾತ್ಯನು ಕರ್ಮಾದಿಗಳ ಅಪೇಕ್ಷೆಯನ್ನು ನಿಯಮೇನ ಏಕೆ ಹೊಂದಿದ್ದಾನೆ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಅಪೇಕ್ಷ್ ತು' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಯವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲು 'ಯದಿ ಕರ್ಮಾದಿಸುತ್ತಾದೆ.' ಇತ್ಯಾದಿ ಮಕ್ಕಪ್ಪು ಹೊರಟಿದೆ. ಉಳಿದವುಗಳಂತೆ ಕರ್ಮವು ಕರ್ಮ ಹಳ್ಳರನ ಅಧೀನವೇ ಆಗಿದೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಆ ಕರ್ಮಕ್ಕೆ ಆನುಗುಣವಾಗಿಯೇ ಈಶ್ವರನು ಘಲನನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಶ್ರುತಿಗೆ ಅತ್ಯಾಮಾಗ್ಯವು ಕೂಡ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಸ್ಯಾಯವಿವರೆಗಾರಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಆಶಂತಿಸಿ ಇದನ್ನೇ ವೃತಿರೇಕೆಮುಖದಿಂದ ಉಪವಾರನ ಮಾಡಲು 'ಏರಂ ತರ್ಜ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಬೇಕಾವಾಕ್ಯವು ಹೊರಟಿದೆ.

### ವೈಷಮ್ಯಾದಿಗಳು ದೋಷಗಳೇ ಅಲ್ಲ.

भावदीपः - वेदेति।। ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकाम इत्यादिवेदेत्यर्थः। तदुक्तं

अनुव्याख्यान इत्यर्थः॥ अत इति ।। स्वाधीनकमपिक्षयैवेक्ववरस्य फलदातृत्वाङ्गीकारात् तन्निमित्तवैषम्यादेरदोषत्वाच्चेत्यर्थः॥ ३७ ॥

'ವೇದ' ಎಂಬ ಶಬ್ವತ್ತೆ 'ಮ್ಯೋತಿಷ್ಟೋಮೀನ ಸ್ವರ್ಗಶಾಮೋ ಯಜೇಡ' ಎಂಬ ವೇದಗಳು ಎಂದರ್ಥ. ಇದನ್ನೇ ಆನುವ್ಯಾಖ್ಯಾನದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆಂದು ಅಭಿಪ್ರಾಯ. 'ಅತಃ' ಎಂಬ ಶಬ್ವತ್ತೆ ಸ್ವಾಧೀನವಾದ ಕರ್ಮಾಪಣ್ಣೆಯಿಂದ ಈಶ್ವರನು ಫಲದುತ್ರವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಮತ್ತು ತನ್ನಮಿತ್ರವಾದ ವೈಪಮ್ಯಾದಿಗಳು ಅದೋಪವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ.

ವಿವರಣೆ - ಕರ್ಮಪೇಕ್ಷವಾಗಿಯೇ ಈಶ್ವರನು ಫಲವನ್ನು ಕೂಡುತ್ತಾನೆ. ಹೀಗೆ ಹೇಳದಿದ್ದರೆ ವೇದವು ಅಪ್ತಮಾಣವಾಗಬೇಕಾಗುತ್ತರೆಂದು ಅನುವ್ಯಾನದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದರ ಅಭಿವ್ರಾಯ ಹೀಗಿದೆ – ವೃಷಮ್ಯವಿಗಳು ವೇದ ಅವ್ಯಾಮ್ಯಾನವಲ್ಲಿ ಹೇರಿದ್ದಾಣೆ, ಅವಾರಕವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ರೋಷೆಗಳಾಗುತ್ತರೆತ ಹೊರತು ಸಹಜವಾಗಿ ರೋಷ್ ಗಳಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ವೇದಗಳು ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಟಿಸಿಯೇ ಈಶ್ವರನು ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಿವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ವೃಷಮ್ಮಾದಿಗಳು ರೋಷಗಳೇ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಈಶ್ವರನು ತನ್ನ ಅಧೀನವೇ ಆದ ಕರ್ಮಾದಿಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಟಿಸಿ ಫಲಪ್ಪದ-ನಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಅವ್ಯಾತಂತ್ರ್ಯದೋಷವು ಅವನಿಗೆ ಪ್ರಾಪ್ತಮಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಈ ಅಧಿಕರಣದಿಂದ ಸೀವ್ರವಾಯತು. ಈ ಎಲ್ಲಾ ಪ್ರಮೀಯಗಳನ್ನು 'ಅತಃ' ಎಂಬುದೆಂದ ಸಂಗೃಹಿಸಲಾಗಿದೆ.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮರ್ ರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಭಾವದೀಪದಲ್ಲಿ ವೈಷಮ್ಮನೈರ್ಘೃಣ್ಯಾ ಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡ ಅನುವಾದವು ಮುಗಿಯಿತು ॥

॥ ಶ್ರೀ ಮಧ್ವೇಶಾರ್ಪಣಮಸ್ತು ॥

### ।। श्रीजानकीवदनाम्भोजराजहंसाय रामचन्द्राय नमः ।।

।। श्री गुरुभ्यो नमः ।।

श्री राघवेन्द्रतीर्यविरचिता

# तन्त्रदीपिका

वैषम्यनैर्घृण्याधिकरणम् (२।१।१०)

ಸುಖ-ದು:ಖಗಳಿಗೆ ಕರ್ಮವೇ ಕಾರಣ

।। वैषम्यनैर्घृण्ये न सापेक्षत्वात्तया हि दर्शयति ।।२-१-३५।।

अत्र कर्मादिसापेक्षत्वेऽनपेक्षत्वे च दोष इति बहुमुखदृढपुत्तपिवरोध उच्यते । युक्तमीशकर्तृत्विमिति प्रकृतम् । तत्तत्कर्मानपेक्ष्य निर्निमित्तं प्राणिनां विभागेन सुखदुःखादिदानेशस्य प्राप्ते ये वैषम्यनैर्घृण्ये ते न स्तः । सापेक्षत्वान् । निर्निमित्तत्वाभावादित्यर्थः । तथा हि दर्शयति -हि यतस्तया प्रस्तुतार्थं दर्शयति पुनः शब्दः । ''प्रस्ततार्ये तथाशब्द उदीर्पने'' इत्युक्तेः । ''पुण्येन पुण्यं लोकं नयति पापेन पापम्'' इति श्रुतिः ।

ಈಶ್ವರನು ಕರ್ಮಾದಿಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಸುಖ-ದುಃಖಗಳನ್ನು ಜೀವರುಗಳಿಗೆ ಕೊಡುತ್ತಾನೋ, ಅಥವಾ ಕರ್ಮಾದಿಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡದೇ ಸುಖ-ದುಃಖಾದಿಗಳನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೋ ? ಎರಡು ಪಕ್ಷಗಳಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಅನೇಕ ವಿಧವಾದ ದೃಢಯುಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧವಿದೆ. ಅದನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲು ಈ ಅಧಿಕರಣ ಹೊರಟಿದೆ. ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪ್ರಸಕ್ತವಾದ ಈಶ್ವರಕರ್ತೃತ್ಯವನ್ನು ಅಂಗೀಕರಿಸೋಣ. ಆದರೆ ಈಶ್ವರನು ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬ ಜೀವರುಗಳಿಗೆ ಸುಖ-ದುಖಗಳನ್ನು ನೀಡುತ್ತಿದ್ದಾನೆ. ಇವುಗಳನ್ನು ಅವರವರ ಕರ್ಮಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡದೇ ನಿಷ್ಕಾರಣವಾಗಿ ಪಕ್ಷವಾತ ಮಾಡುವ ಮೂಲಕೆ ಸುಖ-ದುಖಾದಿಗಳನ್ನು ನೀಡುತ್ತಿದ್ದಾನೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಪಕ್ಷವಾತ ಮಾಡುವಿಕೆ ಹಾಗೂ ಕಾರಣ್ಯ ಇಲ್ಲರಿರುವಿಕೆ ಎಂಡರಡು ದೋಷೆಗಳು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತವೆ.

ಈ ಆಕ್ಷೇಪ ತಪ್ಪು. ಈಶ್ವರನಿಗೆ ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಪ್ಯಣ್ಯರೋಷಗಳು ಬರಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ 'ಸಾವೇಕ್ಷತ್ರಾತ್' : ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅನುಸಾರಿಯಾಗಿ ಕರ್ಮ ಎಂಬ ಪದವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಸುಖ-ದುಃಖ ಮೊದಲಾದ ಫಲಗಳನ್ನು ನೀಡುವಾಗ ಈಶ್ವರನು ಕರ್ಮಗಳನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿಯೇ ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಯಾವುದೇ ಕಾರಣವಿಲ್ಲದೇ ಫಲವನ್ನು ನೀಡಲಾರ ಎಂಬುದು ಸೂತ್ರ ಅರ್ಥ.

'ತಥಾ ಹಿ ದರ್ಶಯತಿ' ಹೀಗೇನೆಂದರೆ ತಥಾ = ಪ್ರಸಕ್ತವಾದ ವಿಷಯವನ್ನು, ದರ್ಶಯತಿ = ಪ್ರತಿಯು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. 'ಪ್ರಸ್ತುತಾರ್ಥ್ ತಥಾಶಬ್ದ ಉದೀರ್ಯತೇ' ಎಂಬ ಕೋಶಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ ತಥಾ ಶಬಕ್ಷೆ ಪ್ರಸಕ್ತವಾದ ಅರ್ಥ ಎಂದು ತಿಳಿಯದೇಕು. 'ಪುಣ್ಮೇನ ಪುಣ್ಮಂ ಅಂಗಂತ ನಯತಿ ಪಾವೇನ ಪಾವಮ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಆಯಾ ಜೀವರುಗಳು ಮಾಡಿದ ಕರ್ಮವೇ ತಮ್ಮ ಸುಖ-ದುಃಖಗಳಿಗೆ ಕಾರಣವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ.

ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಟಿಸಿ ಫಲವನ್ನು ನೀಡಿದ್ದರೂ ದೋಷ ತಪ್ಪಿದ್ದಲ್ಲ

कर्मापेक्ष्य फलदातृत्वमाक्षिप्याह -

।। न कर्माविभागादिति चेन्नानादित्वात् ।।२-१-३६।।

पूर्वसूत्रांशोऽनुवर्तते । ईशस्य कर्मसापेक्षत्वाद्वैषम्यनैर्घृण्ये नेति न युक्तम् । यदपेक्ष्य फलं दद्यात् तदपेक्षणीयं कर्म नास्ति । कुतः १ अविभागात् अस्वातन्त्र्यात् । तस्यापीशकृतत्वादिति यावत् । स्वकृतापेक्षया फलदाने वैषम्याधनिस्तारात् ಕರ್ಮವನ್ನು ಉಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಫಲವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾಯಿತು. ಇದರ ಮೇಲೆ ಆಕ್ಷೇಡ ಮಾಡಿ ಸಮಾಧಾನ ಹೇಳುವುದಕ್ಕಾಗಿ 'ನ ಕರ್ಮಾನಿಧಾಗಾದಿತಿ ಚೇನ್ರಾಮರಿತ್ತಾತ್' ಎಂಬ ಸುತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ. ಹಿಂದಿನ ಸುತ್ರದ ಅಂಕವು ಇಲ್ಲಿ ಅನುವುತ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಈಶ್ವರನು ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ, ಫಲವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನಾದ್ದರಿಂದ ವೈಷಮ್ಯನೈಫ್ರ್ಯಣ್ಣ ಎಂಚೆರಡು ದೋಷಗಳು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಇದು ಯುಕ್ತವಲ್ಲ. ನ ಕರ್ಮ = ಯುವುದನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಫಲವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೂ, ಅಂಥ ಅಪೇಕ್ಷಿಸಬೇಕಾದ ಕರ್ಮವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಅವಿಧಾಗಾತ್ = ಅಸ್ವತಂತ್ರವಾದ್ದರಿಂದ ಆ ಕರ್ಮಗಳು ಕೂಡ ಹಿತ್ತರನಿಂದಲೇ ನಿರ್ಮಿತಮಾಗಿವೆ ಎಂಬುದು ಅಥಪ್ರಾಯ. ತಾನೇ ನಿರ್ಮಿಸಿದ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಫಲವನ್ನು ಕೊಡುವುದರಿಂದ ಪುನಃ ವೈಷಮ್ಯನೈಫ್ರ್ಯಣ್ಣದೋಷಗಳು ಬಂದೇ ಬರುತ್ತವೆ.

'ಇತಿ ಚೇನ್ನ ಅನಾದಿತ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

इति चेत् न अनादित्वात्कर्मणाम् । प्रवाहतोऽनादित्वादित्यर्थः । पूर्वपूर्वकर्मापेक्ष्य कृतमुत्तरोत्तरं कर्मापेक्ष्य फलं ददातीत्युकौ दोषाभावादित्यर्थः ।

ಇತಿ ಚೇತ್ ನ : ಇದು ತಪ್ಪು. ಏಕೆಂದರೆ ಅನಾದಿತ್ತಾತ್ : ಕರ್ಮಗಳು ಅನಾದಿಯಾಗಿವೆ. ಪ್ರವಾಹಕು ಅನಾದಿಯಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ. ಯಾವ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಈಶ್ವರನು ಫಲವನ್ನು ಕೊಡುತ್ತಾನೋ, ಆ ಕರ್ಮವು ತತ್ಪಾರ್ವಕರ್ಮಾಧೀನವಾಗಿದೆ. ಇಂಥ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿಯೇ ಈಶ್ವರನು ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನಾದ್ದರಿಂದ ದೋಪಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ.

# 'ಅವಿಭಾಗ' ಪದದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

तदनन्यत्वादिनयसिद्धास्वातन्त्र्यजगदविभागादस्वातन्त्र्यमिति सूचनायाविभागादित्युक्तिः । प्रतिज्ञाहानिरव्यतिरेकाच्छब्देभ्य इति वदित्येके।। ತದನನ್ನಶ್ವಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ - ಜಗತ್ತು ಅಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿದೆ. ಇದರಲ್ಲಿ ಕರ್ಮಗಳೂ ಕೂಡ ಸೇರಿವೆ. ಅದ್ದಿಂದ ಕರ್ಮಗಳೂ ಕೂಡ ಅಸ್ವತಂತ್ರವಾಗುತ್ತವೆ. ಇದನ್ನು ಸೂಚಿಸಲು ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ಅವಿಭಾಗಾತ್' ಎಂಬ ಪರವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಅದ್ದಿಂದ ಈಶ್ವರನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುವ ಕರ್ಮಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರವೆಂದು ಭಾವಿಸಬಾರರು, ಈಶ್ವರಾಧೀನವೇ ಆಗಿದೆ ಎಂದು ಭಾವಿಸಬೇಕು.

'ಪ್ರತಿಜ್ಞಾತಾನಿರವೃತಿರೇಕಾತ್ ಶಬ್ದೇಭ್ಯ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಅವೃತಿರೇಕ ಶಬ್ದಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದಂತೆ ಈ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಅವಿಭಾಗ ಶಬ್ದಕ್ಕೂ ಕೂಡ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಬೇಕೆಂದು ಕೆಲವರು ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಪಡುತ್ತಾರೆ.

ಸ್ವಾಧೀನವಾದ ಕರ್ಮಗಳ ಅಪೇಕ್ಷೆಯಿಂದ ದೋಷಪರಿಹಾರವಾಗಲ್ಲಿಲ್ಲ

तर्हि कर्मादिसापेक्षस्य स्वातन्त्र्यं न स्यादित्यत आइ -

।। उपपद्यते चाप्युलभ्यते च ।।२-१-३७।।

चोऽवधारणे । स्वातन्त्र्यमिति शेषः । कर्मापेक्षणेऽपि स्वातन्त्र्यमुपपवत एव । तस्य स्वाधीनत्वात् । एवं तर्हि तदपेक्षा नामानपेक्षेव । तया च पुनर्वेषम्याद्यापत्तिरित्यत उक्तम् । उपलभ्यते चेति ।

ಕರ್ಮಾದಿಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುವ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವು ಹೇಗೆ ಬರುತ್ತದೆ ? ಎಂಬ ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರವು ಹೊಂಡಿದೆ. ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ 'ಚ' ಶಬ್ದವು ಅವಧಾರಣಾರ್ಥದಲ್ಲಿದೆ. 'ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಮ್' ಎಂಬುದನ್ನು ಹೇಷವೂರಣ ಮಾಡಬೇಕು. ಕರ್ಮವನ್ನು ಈಶ್ವರನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿಯೇ ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಅಂದಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ಅವನು ಅಸ್ವತಂತ್ರನಾಗುವುದಿಲ್ಲ. ಸ್ವತಂತ್ರನೇ ಆಗುತ್ತಾನೆ. ಏಕೆಂದರೆ ಆ ಕರ್ಮವು ಈಶ್ವರಾಧೀನವಾಗಿದೆ. ಹಾಗಾದರೆ ತನ್ನ ಅಧೀನವಾದ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಿದಾಗ ಕರ್ಮವನ್ನು ಆಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಿದಾಗ ಕರ್ಮವನ್ನು ಆಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೆಂದ ಹೆಸ್ತಿಸುತ್ತಿಸಲಾಗ ಕರ್ಮವನ್ನು ಆಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತದೆ ಆಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೆಂದ ಹೆಸ್ತಿಸುತ್ತದೆ ಆಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತವೆ ಆಪ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತಿಸುತ್ತಿಸುತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತಿಸುತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತ್ತಿಸುತಿಸುತಿಸು

ಹಾಗಾದಲ್ಲಿ ಪುನಃ ವೃಷಮ್ಮನೈರ್ಘ್ನಣ್ಯಾದಿದೋಷಗಳು ಬಂದೇ ಬರುತ್ತವೆ. ಈ ಆಕ್ಷೇಪಕ್ಕೆ ಉತ್ತರಿಸಲು 'ಉಪಲಭ್ಯತೇ ಚೆ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ.

ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿದಾಗ ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಘೃಣ್ಯಗಳು ಬರುವುದಿಲ್ಲ

वैषम्यनैर्घृण्य इत्यस्ति । उपलभ्यते हीदृशं कर्मसापेक्षत्वकृतं वैषम्यं नैर्घृण्यं च । ''स कारयेत्पुण्यमयापि पापं न तावता दोषवान्'' इत्यादाविति प्रत्येकमन्वयः । अतो नेदमनिष्टम् । वेदाप्रामाण्याहेतुत्वादिति भावः ।

ಸೂಕ್ರದಲ್ಲಿ 'ವೈಷಮ್ಯನೈಫ್ಯ್ ಇಂ' ಎಂಬ ಪರವನ್ನು ಅನುವೃತ್ತಿ ಮಾಡಬೇಕು. ಕರ್ಮಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿದಾಗ ಯಾವ ವೈಷಮ್ಯನೈಫ್ಯ್ ಕ್ಯಾ ದೋಷಗಳು ಬರುತ್ರವೋ, 'ಇವುಗಳು ದೋಷವೇ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. 'ಸ ಕಾರಯೀಶ್ ಪುಣ್ಮಮಥಾಪಿ ಪಾವಂ ನ ತಾವತಾ ದೋಷವಾನೀತಿತಾನಿಪಿ' ('ಈಶೋ ಯತೋ ಗುಣದೋಪಾದಿಸತ್ತ್ವೇ ಸ್ವಯಂ ಪರೋನಾದಿರಾದಿ: ಪ್ರಜಾನಾಮ್' - ಪರಮತ್ರಾಮ ಜೀವರುಗಳ ಪೂರ್ವಕರ್ಮವನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿ, ಫಲವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ. ಹೀಗೆ ಕರ್ಮಗಳಿಗೆ ನಿಯಾಮಕನಾದರೂ ಕೂಡ ಸ್ವತಂತ್ರನೂ, ಸರ್ವಕರ್ತನೂ, ಜನನರಹಿತನೂ ಗುಣದೋಷಗಳಿಗೆ ಕಾರಣನೂ ಆಗಿರುತ್ತಾನೆ. ಇವನಿಗೆ ವೈಷಮ್ಯನೈಫ್ಯ್ ಣ್ಯ ದೋಷಗಳು ಬರುವುದಿಲ್ಲ.)

ವೈಷಮ್ಯದೋಷವು ಉಪಲಬ್ಬವಾಗಿದೆ, ನೈಫ್ರ್ಯಣ್ಯದೋಷವು ಉಪಲಬ್ಬವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಪ್ರತ್ಯೇಕವಾಗಿ ಅನ್ವಯಮಾಡಬೇಕು. ಈಶ್ವರನು ಕರ್ಮಗಳನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿ ಫಲವನ್ನು ನೀಡುವುದು ವೇದದ ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯಕ್ಕೆ ಕಾರಣವಲ್ಲ, ಆದುದರಿಂದ ಅದು ಅನಿಷ್ಟಾವಾದನೆ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

ತತ್ವಪ್ರದೀಪದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಬಗೆಯ ಯೋಜನೆ

तत्त्वप्रदीपे तु उपपद्यते स्वातन्त्र्यम् । उपलभ्यते

कर्मादेस्तदधीनत्विमत्येकमर्यमुक्तवा उपपद्यते च तादृशं वैषम्यादि उपलभ्यमानत्वात् प्रमाणैरित्याद्यावृत्त्याऽनेकधा योजितम् ।।१०।।

ತತ್ವಪ್ರದೀಪದಲ್ಲಿ ಈ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಎರಡು ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. 'ಉಪವದ್ಯತೀ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಮ್' = ಈಕ್ಕರನಲ್ಲಿ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವು ಉಪವನ್ನವಾಗುತ್ತದೆ. 'ಉಪಲಭ್ಯತೇ ಚೆ' = ಕರ್ಮಾದಿಗಳಿಗೆ ಈಹಾಧೀನ್ಯವು ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ಉಪಲಭ್ಭವಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆ ಒಂದು ಅರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಿ, ಮತ್ತೊಂದು ಅರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. 'ಉಪವರ್ಧ್ವತೇ ಚೆ' = ಆ ಕರ್ಮಗಳನ್ನು ಅವೇಕ್ಷಿಸಿದಾಗ ಯಾವ ವೈಷಮ್ಯಾದಿಗಳು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತವೋ, ಅವು ದೋಷವೇ ಆಗುವುದಿಲ್ಲ. ಈಕ್ಕರನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತವೇ ಆಗುತ್ತವೆ. ಏಕೆಂದರೆ 'ಉಪಲಭ್ಯತೇ ಚೆ' = ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ಹಾಗೇ ಉಪಲಭ್ಯವಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆ ಅನೇಕ ಪರಗಳನ್ನು ಆವೃತ್ತ ಮಾಡಿಕೊಂಡು, ಅನೇಕ ವಿಧವಾಗಿ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಪ್ತಾನ ಮಾಡಿಕ್ಕೂರೆ.

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ತಂತ್ರದೀಪಿಕಾ ಕನ್ನಡಾನುವಾದದಲ್ಲಿ ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಫುಕ್ಕಾಧಿಕರಣವು ಮುಗಿಯಿತು ॥

ಅದ್ವೈತ-ವಿಶಿಷ್ಟಾದ್ವೈತಮತದಲ್ಲಿ ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಘೃಣ್ಯಾಧಿಕರಣ ಮತ್ತು

ವಿಮರ್ಶೆ

ಅದ್ವತಿಗಳು ಹಾಗೂ ವಿಶಿಷ್ಪಾದ್ವತಿಗಳು ವೈಷ್ಯುವೈಫ್ಯ್ ಣ್ಯಾಧಿಕರಣವನ್ನು ಹೀಗೆ ರಚನೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ - ಯಾವುದೇ ಸಸ್ಯವು ಹುಟ್ಟುವುದಕ್ಕೆ ಮಳೆಯು ಸಾಧಾರಣಕಾರಣವಾಗಿದೆ. ಅದರಂತೆ ಸಕಲ ಕರ್ಮಗಳಿಗೂ ಈಶ್ವರನೇ ಸಾಧಾರಣಕಾರಣವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಸಸ್ಯಕ್ಕೆ ಬೀವು ಅಸಾಧಾರಣಕಾರಣವಾಗಿದೆ. ಆರರಂತೆ ಆಯಾ ಜೀವರ ಕರ್ಮಗಳು ಅಸಾಧಾರಣ-ಕಾರಣವಾಗಿವೆ. ಬೀಜಗಳಲ್ಲಿರುವ ಕಕ್ರಿಯ ವೈಚಿತ್ಯ್ವದಿಂದ ಭಕ್ತ, ಗೋಧಿ ಮೊದಲಾದ ಸಸ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ವೈಚಿತ್ಯವು ಕಾಣಿಸುತ್ತಿವೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈಶ್ವರನಿಗೆ ವೈಚ್ಚನೈರ್ಘೃಣ್ಯದೋಷವು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಇದು ಸೂತ್ರದ ಅರ್ಥ ಎಂದು.

ಈಶ್ವರನು ಸಾಧಾರಣಕಾರಣನು ಮಾತ್ರ. ಕರ್ಮಗಳೇ ಅಸಾಧಾರಣ ಕಾರಣಗಳು. ಸಾಧಾರಣಕಾರಣನಾದ ಈಶ್ವರನು ಏಕೆ ಕೆಲವರಿಗೆ ಕೆಟ್ಟದ್ದನ್ನೇ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಕೆಲವರಿಗೆ ಒಳ್ಳೇಯದನ್ನೇ ಏಕೆ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಪ್ರತ್ನಿಸುವಂತಿಲ್ಲ. ಆಯಾ ಜೀವರ ಕರ್ಮವೇ ಅದಕ್ಕೆ ಕಾರಣವಾಗಿರುತ್ತದೆ.

ಇವರ ಈ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದಾಗಲೂ ಕೂಡ ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಪ್ಯಗ್ನಾರೋಷವು ತಪ್ತಿದ್ದಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಕರ್ಮನಮ್ಮ ಇವರು ಅಸಾಧಾರಣ ಕಾರಣವೆಂದು ಹೇಳುತ್ತಾರೆ. ಆದರೆ ಈ ಕರ್ಮವು ಪರಮಾತ್ರವಿಂದಲೇ ಮಾಡಿಸಲ್ಪಡುತ್ತದೆಂದೆ. ಬಿಷ್ಟ ಹೈಂದ ಸಾಧುಕರ್ಮ ಕಾರಯತಿ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ. 'ಪುಣ್ಯಪಾಪಾದಿಕು ವಿಷ್ಣುವ ಕಾರಯೇತ್' ಪುಣ್ಯಪಾಪಾದಿಗಳನ್ನು ವಿಷ್ಣುವೇ ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ ಎಂಬ ಶ್ರುತಿ ಇದನ್ನೇ ಸಣ್ಣಪಡಿಸುತ್ತಿನೆ ಆದ್ದರಿಂದ ಈಶ್ವರನು ಸಾಧಾರಣಕಾರಣವಾಗಿರುವನು. ಕರ್ಮಾದಿಗಳು ಅಸಾಧಾರಣಕಾರಣವಾಗಿದೆ ಎಂಬ ವಿಷಯವು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ.

'ಏಷ ಹೈಡ' ಇತ್ಯಾರಿ ಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ಗೌಣಾರ್ಥವನ್ನು ಮಡದುರದು. ಬಾಧವಿದ್ದರೆ ಮಾತ್ರ ಹಾಗೇ ಗೌಣಾರ್ಥವನ್ನು ಮಾಡಬೇಕು. ಯಾವುದೇ ಬಾಧವಿಲ್ಲದಿದ್ದಾಗ ಔಶದಾಶಿತವಾರ ಅರ್ಥವನ್ನು ಮಾಡುವುದು ಜಪ್ಪಾಗುತ್ತದೆ. ಮತ್ತು ಭಾಮತಿಯಲ್ಲೂ ಕೂಡ 'ರಾತ್ರು ತತ್ ಶ್ರುತೇ!' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುವಾಗ ಇದನ್ನೇ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ - 'ಏಷ ಹೈಡ ಸಾಧುಕರ್ಮ ಕಾರಯತಿ ಇತ್ಯೇವಮಾದಯಃ ತಾವತ್ ಶ್ರುತೆಯಃ ಸರ್ವವ್ಯಾಪಾರೇಷು ಜಂತೂ ನಾರ್ಮೀಶ್ವವರತಂತ್ರತಾಮಾಹುಃ । ತದಸತಿ ಬಾಧಕೇನ ಪ್ರಶಂಸಾಮಾತ್ರಪರತಯಾ ವ್ಯಾಖ್ಯಾತುಮುಚಿತಮ್' 'ಏಷ ಹೈಡ ಸಾಧುಕರ್ಮ ಕಾರಯತಿ' ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಶ್ರುತಿಗಳಿ ಸಕಲ ವ್ಯಾಪಾರಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬರೂ ಕೂಡ ಈಶ್ವರನ ಅಧೀನನಾಗಿರುತ್ತಾರೆ ಎಂದು ಹೇಳುತ್ತಿವೆ. ಇಂಥ ಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ಬಾಧಕವಿಲ್ಲದಿದ್ದಾಗ ಕೇವಲ ಪ್ರಶಂಸಾಮಾತ್ರಪರವಂದು ವ್ಯಾಪ್ನಾನ ಮಾಡುವುದು ತಪ್ಪಾಗುತ್ತದೆ ಎಂದು.

ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ರಾಮಾನುಜರು ಹೇಳುವ ಮತ್ತೊಂದು ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದರೂಹಿಯತು. ಅವರು ಹೀಗೆ ಹೇಳುತ್ತಾರೆ - ಜೀವನು ಈಶ್ವರನಿಂದ ಸಾಧಾರಣವಾಗಿ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಹೊಂದಿರುತ್ತಾನೆ. ಇದರಿಂದ ಸ್ವತಃ ತಾನೇ ಶುಭಕರ್ಮ ಹಾಗೂ ಅಶುಭಕರ್ಮಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಹೀಗೆ ಅಶುಭಕರ್ಮದಲ್ಲಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡಿರುವ ಜೀವನನೆಗೆ ಈಶ್ವರನು ಉಪೇಕ್ಷೆ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಶುಭಕರ್ಮದಲ್ಲಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡಿರುವ ಜೀವನನೆಗೆ ಅನುಮತ್ತಿಯನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ ಅದ್ದರಿಂದ ಅವನು ಎಕೆ ಕೆಟ್ಟಕೆಲಸದನ್ನು ಮಾಡಿ ದುಖವನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೆ ಎಂಬ ವೈಸಮ್ಮದೋಷಕ್ಕೆ ಅವಶಾಶವಿಲ್ಲ ಇದನ್ನೇ ಹೀಗೆ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ -

ಆದಾವೀಶ್ವರದತ್ತಯ್ಯಿದ ಪುರುಷಃ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಶಕ್ಷ್ಮಾಸ್ವಯಂ ತತ್ ಜ್ಞಾನಚಿಕೀರ್ಷಣಪ್ರಯತನಾನ್ಮುತ್ತಾದಯನ್ ವರ್ತತೇ। ತತ್ರೋಷೇಕ್ಷ್ಣ ತತೋನನುಮನ್ನ ವಿದಧತ್ಪನ್ನಿಗ್ರಹಾನುಗ್ರಹೌ ತತ್ ತತ್\*ಕರ್ಮಫಲಂ ಪ್ರಯಚ್ಛತಿ ತತಃ ಸರ್ವಸ್ಥ ಪುಂಸೋ ಹರಿ:॥

ಮೊದಲು ಈಶ್ವರದತ್ತವಾದ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಕಕ್ತಿಯಿಂದಲೇ ಪುರುಷಮ ಸ್ವತಃ ಪ್ರಯತ್ನವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಇತ್ತಿನ ಮಾಡಬೇಕೆಂಬ ಇಚ್ಛೆ, ಪ್ರಯತ್ನ ಇವುಗಳನ್ನು ಹೊಂದುತ್ತಾನೆ. ಜೀವನ ಈ ಎಲ್ಲಾ ಕಾರ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಅತುಭಕರ್ಮಗಳನ್ನು ಪರಮಾತ್ರಮ ಉಪೇಕ್ಷೆ ಮಾಡಿ, ಶುಭಕಾರ್ಯಗಳಲ್ಲಿ ಅನುಮತಿಯನ್ನು ನೀಡಿ, ಅನ್ನುಗಹವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಮತ್ತು ಕೆಟ್ಟ ಕೆಲಸಕ್ಕೆ ದುಃಖವನ್ನು ಒಳ್ಳೇ ಕೆಲಸಕ್ಕೆ ಸುಖವನ್ನು ಪ್ರತಿಯೊಬ್ಬರಿಗೂ ನೀಡುತ್ತಾನೆ ಎಂದು.

ರಾಮಾನುಜರ ಈ ಅಭಿಪ್ರಾಯವು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ - ವಿಕೆಂದರೆ ಕೆಲವರು ಮಾಡುವ ಶುಧಪ್ರವೃತ್ತಿಗೂ ಈಶ್ವರನು ನೀಡಿದ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವೇ ಕಾರಣವಾಗಿದೆ. ಕೆಲವರು ಮಾಡಿದ ಅತುಭವ್ರವೃತ್ತಿಗೂ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿರುವ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವೇ ಕಾರಣವಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಯಾವ ಶುಧುಖರುಕರ್ಮಗಳಿಗೆ ಕಾರಣವಾದ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವಿದಯೋ, ಅದನ್ನು ನೀಡಿದವನು ಪರಮಾತ್ರನೇ ಆಗಿರುವುದರಿಂದ ಅವರಿಗೆ ವೈಷಮ್ಯಾದಿ ದೋಷವು ತಪ್ಪಶ್ನಲ್ಲ. ಮತ್ತು 'ಯ ಆತ್ರಾಮುಂತರೋ ಯಮಯತಿ' 'ಯಾವ ಪರಮಾತ್ರಮ ಅಂತರ್ಯಾಮುಯಾಗಿದ್ದು ಪ್ರೇರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಾನೋ: 'ವಿಷ ಹೈಂಡ ಸಾಧುಕರ್ಮ ಕಾರಯತಿ' 'ಈ ಪರಮಾತ್ರನೇ ಶುಭಕರ್ಮಗಳನ್ನು ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ'. 'ನ ಋತೇ ತ್ವಕ್ ಕ್ರಿಯತೇ ಕಿಂಚನಾರೇ' 'ನಿನ್ನನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಏನನ್ನೂ ಮಾಡಲಾರೆ'. ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಶ್ರುತಿಗಳು ಸಕಲವನ್ನು ಪರಮಾತ್ಮಣೆ ಮಾಡಿಸುತ್ತಾನೆ ಎನ್ನುತ್ತಿವೆ.

'ಯಥು ದಾರುಮಯೀಂ ಯೋಷಾಂ ನರಃ ಸ್ಥಿರಸಮಾಹಿತಃ ।' ಕಟ್ಟಿಗೆ ಬೊಂಬೆಯೊಳಗೆ ಮನುಷ್ಯನು ಕುಣತು ಹೇಗೆ ಚಲನ-ವಲನಗಳನ್ನು ತೋರಿಸುತ್ತಾನೋ, ಅದರಂತೆ ನೀನೇ ನನ್ನೊಳಗೆ ಇದ್ದು ಎಲ್ಲವನ್ನು ಮಾಡುವಿ. 'ಭ್ರಾಮಯನ್ ಸರ್ವಭೂಷಾನಿ ಯಂತ್ರಾರೂಢಾನಿ ಮೂಯಯಾ ॥' ದೇಹವಂಬ ಯಂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಸಕಲಭೂತಗಳನ್ನು ತನ್ನ ಮಾಯಾಶಕ್ತಿಯಿಂದ ಪರಮಾತ್ಮನು ನಿಯಂತ್ರಣದಲ್ಲಿ ಇಟ್ಟುಕೊಂಡು ಎಲ್ಲರ ಹೃದಯದಲ್ಲಿ ನೆಲಸಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಭಗವದ್ಗೀತೆ- ಯಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಈ ಸ್ಕೃತಿಗಳ ವಿರೋಧವೂ ಕೂಡ ಬರುತವೆ.

ಪರಮಾತ್ಮನ ಪ್ರೇರಣೆಯಲ್ಲದೇ ಜೀವನು ಪ್ರವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆನ್ನುವುದಾದರೆ ಜೀವನು ಪರಮಾತ್ಮನ ತರೀರನಾಗುತ್ತಾನೆ ಎಂದು ಹೇಳಲು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯವಾಗುತ್ತದೆ ? ಮತ್ತು ತನಗೆ ಅಹಿತವಾದ ಕೆಲಸಗಳಲ್ಲಿ ಜೀವನು ಸೃತಃ ತಾನೇ ಹೇಗೆ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯ?

ಹಿತವೆಂಬ ಭ್ರಾಂತಿಯಿಂದ ಅಹಿತವಾದ್ದರಲ್ಲಿ ಪ್ರವೃತ್ತಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ, ಜೀವನಿಗಿರುವ ಈ ಭ್ರಾಂತಿಯೂ ಕೂಡ ಈಶ್ವರಕರ್ತೃಕ ಎಂದಂತಾಯಿತು. ಆಗ ವೈಷಮ್ಮಾದಿರೋಷವು ಆಪರಿಹಾರ್ಯವಾಯಿತು.

ಮತ್ತು ಸಮರ್ಥನಾಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಈಶ್ವರನು ಸತ್ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಮಾಡಿಸಲಾರ ಎನ್ನುವುದಾದರೆ, ವೈರ್ಘೃಣ್ಯರೋಷವು ತಪ್ಪಿದ್ದಲ್ಲ. ಆ ಕೆಲಸಗಳನ್ನು ಮಾಡಿಸಲು ಅವನು ಸಮರ್ಥನಲ್ಲವೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ 'ಆತ್ಮಾ ಚೈವಂ ವಿಚಿತ್ರಾಶ್ಟ್ ಹಿ' 'ಸರ್ವೋಪೇತಾ ಚ ತದ್ದರ್ಶನಾತ್' ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಸೂತ್ರಗಳಿಂದ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದೆ 'ಪರಾಸ್ಯ ಶಕ್ತಿ: ವಿವಿಧ್ವವ ಶ್ರೂಯತೇ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತಿಗಳಿಂದಲೂ ವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದ್ದರಿಂದ ಸಾತ್ರೀರ್ಮಕವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದಂತಾಯಿತು. ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಅಸ್ತು ಎಂಬುದು ಸಾಮಾನ್ಯಕಾರವಾದ ಇಚ್ಛೆಯಾಗಿದೆ. ಇವನು ಈ ಕೆಲಸವನ್ನು ಮಾಡಲಿ ಎಂಬ ವಿಶೇವಾಕಾರದ ಇಚ್ಛೆಯು ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ವೈಷಮ್ಯಾದಿದುಣಪಗಳು ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಬರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ತಾರ್ಕಿಕಳು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಇದನ್ನೂ ಕೂಡ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದಂತಾಯಿತು. ಬ್ರಹ್ಮಭೂತ್ರಗಳಿಗೆ ತಾರ್ಕಿಕಳಕು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವನ್ನು ಮಾಡಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಬೇರೆ ಗ್ರಂಥಗಳಲ್ಲಿ ಅವರು ಹೇಳಿರುವ ವಿಷಯವನ್ನು ಪಕ್ಷಕ ಖಂಡನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ಯಾರಿಗೆ ಬೇಕಾದರೂ, ಎನೂ ಬೇಕಾದರೂ ಆಗಲಿ ಎಂಬ ಸಾಮಾನ್ಯಾಕಾದದ ಯುಕ್ತಿಯಿಂದಲೇ ಎಲ್ಲವೂ ನಡೆಯುತ್ತದೆ ಎಂದು ಹೇಳುವುದಾದರೆ ಈಶ್ವರನಿಗೂ ಕೂಡ ದುಃ ಖವು ಬರಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಒಳ್ಳೆಯ ಕೆಲಸವನ್ನು ಮಾಡಿದವನಿಗೂ ಕೂಡ ನಡಕಾದಿಗಳು ಬರಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ('ಯಸ್ಮ ಕಸ್ಮಾಪಿ' ಎಂದು ಹೇಳಿದರೆ ಈಶ್ವರನನ್ನು ವ್ಯಾವೃತ್ತಿ ಮಾಡದ ಕಾರಣ, ಈಶ್ವರನಿಗೂ ಕೂಡ ದುಃಖವು ಬರಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಯತ್ಕೆಂಚಿತ್' ಎನೂ ಬೇಕಾದರೂ ಆಗಲಿ ಎಂದು ಹೇಳಿದಾಗ ಶುಭಕಾರ್ಯವನ್ನು ಮಾಡಿದವನಿಗೆ ದುಃಖವು ಬರಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ ಎಂಬ ಆಪತ್ತಿ ಬರುತ್ತದೆ.)

'ನನಗೆ ಇಪ್ಪವಾದದ್ದು ಆಗಲಿ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಇಪ್ಪೆಯು ಉಂಟಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಹಿಂದಿನ ದೋಡಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶದಿಲ್ಲ ಎಂದು ತಾರ್ಕಿಕರು ಸಮಾಧಾನವನ್ನು ಹೇಳಬಹುದು. ಆದರೆ ಈಶ್ವರನ ಇಬ್ಬಾಸ್ವರೂಪವನ್ನು ಇಲ್ಲಿಯತನಕ್ ತಾರ್ಕಿಕರು ನಿರೂಪಣೆ ಮಾಡಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಒಂದು ವೇಳೆ 'ತಸ್ಮ ತನ್ಮ ತತ್ವತ್ವರ್ಮಾನುವಾರಣ ಸುಖಾದ್ಯಸ್ತು' ಆಯಾ ಜೀವರಿಗೆ ಅವರವರ ಕರ್ಮಕೃನುವಾರಿಯಾಗಿ ಸುಖ-ದುಖಾದಿಗಳು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗಲಿ ಎಂಬ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ಹೇಳುವುದಾದರೆ ಆ ಕರ್ಮವೂ ಕೂಡ ಈಶ್ವದ್ದಾರಿಸವೆಂದೇ ಹೇಳಬೇಕು. ಈಶ್ವದಾಧಿಸುವರುದ ಹೇಳಬೇಕು.

ಆ ಕರ್ಮವು ಈಶ್ವರನ ಅಧೀನವೆಂದು ಹೇಳಿದರೆ ವೈಷಮ್ಮನೈರ್ಘ್ಯಣ್ಯದೋಷವು ಬಂದೇ ಬರುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಜೀವಸ್ಥರೂಪದಲ್ಲಿ ಅನಾದಿಯಾದ ಯೋಗ್ಯತೆಯನ್ನು ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಲೇಬೇಕು. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ವೃಷಮ್ಮನೈರ್ಘ್ಯಣ್ಯರೋಷವನ್ನು ಎದುರಿಸಲೇ ಬೇಕು. ಆದ್ವೈಕಿಗಳು ಹಾಗೂ ವಿಶಿಷ್ಟಾದ್ವೈತಿಗಳು ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರಾರ್ಥವನ್ನು ಹೀಗೆ ಹೇಳುತ್ತಾರೆ - ಪ್ರಥಮಸೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಕರ್ಮವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದು ಆಶಂಕೆ ಮಾಡಬಾರದು. ಸಂಸಾರವು ಅನಾದಿಯಾದ್ದರಿಂದ ಕರ್ಮವು ಇರುತ್ತದೆ ಎಂದು.

ಈ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನವೂ ಕೂಡ ತಪ್ಪು. ನಾವು ಹೇಳುವಂತೆ ಸೂತ್ರಾರ್ಥವನ್ನು ಹೇಳಲು ಬರುವಾಗ ಸ್ವಕಪೋಲಕಲ್ಪಿಕವಾದ ನಿಮ್ಮ ಸೂತ್ರಾರ್ಥವು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಸಂಸಾರವು ಅನಾದಿಯಾಗಿದೆ ಎಂದು ಒಪ್ಪಿ, ಅದಕ್ಕೆ ಅವೇಕ್ಷಿಕವಾದ ಕರ್ಮವು ಪರಮಾತ್ಯಾಂದ ಸೃಷ್ಟವಾಗಿರುವ ಕಾರಣ ವೈಷಮ್ಮನೈರ್ಪ್ಯಣ್ಯದೋಷವು ಬರುತ್ರದಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಅಕ್ಕೇವವನ್ನು ಅವಕ್ಕವಾಗಿ ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಲೇಬೇಕು. 'ಅನಾದಿತ್ಯಾತ್ ಕರ್ಮಣಕ್ಟ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ ಉದಾಹರಿಸಿದ ಶ್ರತಿಕೆಗೆ ಅನುಸಾಧಿಯಾಗಿ ಕರ್ಮವು ಕೂಡ ಅನಾದಿಯಾಗಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಎರಡನೆಯ ಸೂತ್ರವು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಹೀಗೆ ಅರ್ಥವನ್ನು ಸುಲಭವಾಗಿ ಹೇಳಬಹುದು.

ಮೂರನೆಯ ಸೂತ್ರದ ಅರ್ಥವನ್ನೂ ಕೂಡ ನಾವು ಹೇಳುವಂತೆಯೇ ಹೇಳಲು ಬರುವಾಗ ನಿಮ್ಮ ಅರ್ಥವು ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಈಶ್ವರನು ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೆಂದು ಹೇಳದರೆ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವು ಅನುಪಪಸ್ನವಾಗುತ್ತದೆ. ಕರ್ಮಗಳು ಈಶಾಧೀನವಾದ್ದರಿಂದ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವು ಉಪವನ್ನವಾಗುತ್ತದೆ. ಹಾಗಾದರೆ ಪುನಃ ವೃಷಮ್ಯಾದಿರೋಷಗಳು ಬರುತ್ತದಲ್ಲವೇ? ಎಂದು ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡಬಾರದು. ತನ್ನ ಅಧೀನವಾದ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ವಿಚಿತ್ರಫಲಪ್ರವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಶ್ರತ್ಯಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವುದರಿಂದ ಇದು ನಮಗೆ ಇಷ್ಟಾಪತ್ರಿಯಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆ ಅವಶ್ಯವಾಗಿ ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಬೇಕಾದ ಎರಡು ಶಂಕೆಗಳನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿಯೇ ಎರಡನೆಯ ಹಾಗೂ ಮೂರನೆಯ ಸೂತ್ರವು ಹೊರಟಿದೆ ಎನ್ನಲು ಬರುವಾಗ ಪರವಾದಿಗಳು ಹೇಳುವಂತೆ ಸಂಸಾರಾನಾದಿತ್ತವನ್ನು ಉಪಪಾದನೆ ಮಾಡುವುದಕ್ಕಾಗಿ ಮೂರನೆಯ ಸೂತ್ರ ಹೊರಟದೆ ಎನ್ನವುದು ತಪ್ಪು. ಸಂಸಾರ ಅನಾದಿಯೆಂದು ಹೇಳಿದಾಗ ಯಾವುದೇ ಅನುಪಪತ್ರಿ ಶಂಕೆಗೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ.

ಪ್ರಶ್ನೆ - ಪ್ರಥಮಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ವೈಷಮ್ಯನೈಫ್ಯ್ ಣ್ಯೇ ಎಂಬುದಾಗಿ ಪ್ರಥಮಾವಿಭಕ್ತಿಯ ದ್ವಿವಚನವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಅದಕ್ಕನುಸಾರಿಯಾಗಿ ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಪ್ರಥಮಾವಿಭಕ್ಕಿ ದ್ವಿವಚನವನ್ನೇ ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಬೇಕು. ಆದರೆ ಉಪಲಭ್ಯತೇ ಎಂಬುದಾಗಿ ಏಕವಚನವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಇದು ಹೇಗೆ ಸರಿ ?

ಉತ್ತರ - ಹೌದು ! ಆದರೆ 'ಸ ಕಾರಯೇತ್ ಪುಣ್ಯಮಥಾಪಿ ಪಾಪಮ್' ಎಂಬುದು ಈ ಸೂತ್ರದ ವಿಷಯವಾಕ್ಯ. ಇಲ್ಲಿ ಪುಣ್ಯಕಾರಯತ್ನತ್ವ ಹಾಗೂ ಪಾಪಕಾರಯುಕ್ಷತ್ವವನ್ನು ಪ್ರತ್ಯೇಹವಾಗಿ ಏಕವಚನ ಪ್ರಯೋಗದಿಂದ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ವಿಷಯವಾಕ್ಯಕ್ಕೆ ಅನುಸಾರಿಯಾಗಿ 'ಉಪಲಭ್ಯತೇ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಸೂತ್ರದಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಏಕವಚನವನ್ನೇ ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ, ಉದಾಹರಣೆ - 'ಆತ್ಮರ್) ಎಂಬುದಾಗಿ ಮುಂದಿನ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಆತ್ಮಕ್ತುವನ್ನು ಪುಲ್ತಿಂಗದಲ್ಲಿ ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ 'ಸರ್ವೋವೇತಾ ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ವಿಷಯವಾಕ್ಯದಲ್ಲಿರುವ ದೇವವಾಶಬ್ರಕ್ಷೆ ಅನುಸಾರಿಯಾಗಿ ಸ್ಥೀಲಿಂಗವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಆದರಂತೆ ಇಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ವಿಷಯವಾಕ್ಯಕ್ಕೆ ಅನುಸಾರಿಯಾಗಿ ವಚನವೃತ್ಯಾಸವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಪ್ರಕಾರ ಈ ಅಧಿಕರಣವೇ ಅಸಂಗತ. ಅದು ಹೀಗೆ - ಬ್ರಹ್ಮನು ಭ್ರಾಂತನಾಗಿ ಅಥವಾ ಭ್ರಮಗೆ ಅಧಿಷ್ಠಾನನಾಗಿ, ಅಥವಾ ಮಾಯಾವಿಯಾಗಿ ಹಿಂದೆ ಪ್ರಸಕ್ತನಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಭ್ರಾಂತನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಅಥವಾ ಭ್ರಮಗೆ ಅಧಿಷ್ಠಾನನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬೆರಡು ಪಕ್ಷಗಳಲ್ಲಿ ವ್ಯಷಮ್ಮನೈಫ್ಟ್ಗಣ್ಯದೋಷ ತಂಕೆಗೆ ಆವಕಾಶವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಏಕೆಂದರೆ ಸ್ವಪ್ತದಲ್ಲಿ 'ಆಯಂ ಮುಖೇ' ಎಂಬ ಭ್ರಾಂತಿಯರುವವನಿಗೆ, ಅಥವಾ ಭ್ರಾಂತಿಗೆ ವಿಷಯಾನಾರವನಿಗೆ ವೈಷಮ್ಮಾದಿರೋಷಗಳು ಬರಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ. ಆರ್ವೆಂದ ಭ್ರಾಂತನಿಗೆ ಎಷಯಾನಾರವನಿಗೆ ವೈಷಮ್ಮಾದೀಪಣೆಗಳು ಬರಲು ಸಾಧ್ಯವೇ ಇಲ್ಲ. ಆರ್ವೆಂದ ಭ್ರಾಂತನಿಗೆ ಅಥವಾ ಭ್ರಮಯ ಅಧಿಷ್ಠಾನನಿಗೆ ಈ ವೈಷಮ್ಮಾದಿರೋಷನ್ನು ಆಕಂಕಿಸುವುದೇ ತಪ್ಪಾಗುತ್ತದೆ. 'ಮಾಯಾವಿ' ಎಂಬ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಮಾಯೆಯಿಂದ ಸುಖ ಹಾಗೂ ದುಃಖಗಳನ್ನು

'ಮಾಯಾವಿ' ಎಂಬ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಮಾಯಯಿಂದ ಸುಖ ಹಾಗಾ ದುಣಾಗಿಳು ಹೊಂದುವಂತೆ ಮಾಡುವವನ್ನಾರಿಂದ ವೈಷಮ್ಮಾರಿತಂತೆಗೆ ಅವಕಾಶವಿದೆ. ಆರರೆ ಈಶ್ವರನು ಯಾವ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ, ಸುಖಾದಿಗಳನ್ನು ನೀಡುತ್ತಾನೋ, ಅರ್ಥ ಕರ್ಮವೇ ತನ್ನ ಮಾಯೆಯಿಂದ ಕಲ್ಲಿತವಾಗಿದೆ. ಯಾವುದು ತನ್ನ ಮಾಯೆಯಿಂದ ಕಲ್ಲಿತವಾಗಿರುತ್ತದೋ, ಆರು ಮಾಯಾವಿಗೆ ಕಾಣಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಈಶ್ವರನಿಗೂ ಕೂಡ ಕರ್ಮಾದಿಗಳ ಜ್ಞಾನವೇ 560 ಮೂರು ಟೇಗೆಗಳ ಕೊತೆ ಭಾವಧೀಪ ಇಲ್ಲದಂತಾಯಿತು. ಆದ್ದರಿಂದ ಮಾಯಾವಿ ಎಂಬ ಪಕ್ಷವೂ ಕೂಡ ಅಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆ

ಅದ್ವೈತಿಗಳಲ್ಲಿ ಈ ಅಧಿಕರಣವೇ ವೃರ್ಥವಾಯಿತು. ಆದ್ದರಿಂದ ಭಾಮತಿಕಾರ ಹೀಗೆ ಹೇಳಿದನು - ಅಭ್ಯುಪೇತ್ಮ ಚ ಸೃಷ್ಟೇ ಶಾತ್ರಿಕತ್ತಮಿದಮುಕ್ತಮ್ । ಅನಿರ್ವಾಚ್ಮ ತು ಸೃಷ್ಟಿ: ಸೃಷ್ಟಿಯು ಶಾತ್ರಿಕವೆಂದು ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿರುವುದು ಕೇವಲ ಅಂಗೀಕಾರ ವಾದ. ಸೃಷ್ಟಿಯು ಅನಿರ್ವಾಚ್ಯವೇ ಆಗಿದೆ ಎಂದು. ಹೀಗೆ ಅದ್ವೈತಿಗಳಿಗೆ ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಪ್ರತಿಕೂಲವೇ

ಇಲ್ಲಿಗೆ ವೈಪಮ್ಯನೈರ್ಪ್ಯಕ್ಕಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ನಬೂತ್ರಲಾವ್ಯ, ಸತ್ತಕ್ ದೀಪಾವಳ, ತತ್ವಪ್ರದೀಪ, ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ, ಭಾವದೀಪ ಇವುಗಳ ಅನುವಾವವು ಹಾಗೂ ತಂತ್ರದೀಪಿಕೆಯ ಜೊತೆ ಮತತ್ರಯ ವಿಮರ್ಶೆಯು ಸಮಾಪ್ರವಾಯಿತು

ಆಗಿದೆ ಹೊರತು, ಅನುಕೂಲವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ.

॥ ಶ್ರೀಲಕ್ಷ್ಮಿಹಯಗ್ರೀವೋ ವಿಜಯತೇತಮಾಮ್ ॥

## ಸರ್ವಧರ್ಮೋಪಪತ್ತ್ರಧಿಕರಣ

ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ, ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ, ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ, ತತ್ವಪ್ರದೀಪ, ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ, ಭಾವದೀಪ ವಿಶೇಷವಿಚಾರದೊಂದಿಗೆ ಕನ್ನಡಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ ಅನುವಾದ ಮತ್ತು ತಂತ್ರದೀಪಿಕೆಯ ಜೊತೆ ಮತತ್ರಯ ವಿಮರ್ಶೆ

#### ॥ ಹರೀ ಓಂ ॥

॥ ಶ್ರೀವೇದವ್ಯಾಸಾಯ ನಮ:॥

॥ ಶ್ರೀಮದಾನಂದತೀರ್ಥಭಗವತ್ತಾದಾಚಾರ್ಯಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ: ॥ ॥ ಶ್ರೀಮದ್ರರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ: ॥

॥ ಶ್ರೀಗುರುಭ್ಯೋ ನಮ: ॥

## (ಸರ್ವಧರ್ಮೋಪಪತ್ತ್ರಧಿಕರಣ )

## ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

'ಸರ್ವಧರ್ಮೋಪಪತ್ತೇಶ್ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

### ब्रह्मसूत्रम् – सर्वधर्मोपपत्तेश्व ।।

ಇಲ್ಲಿಯ ತನಕ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದಂತೆ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಸಕಲ ಸಮ್ಗಣಗಳು ಸಿದ್ಧವಾದವು. ಯಾವುದೇ ದೋಷಗಳು ಅವನಲ್ಲಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಸಕಲ ಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣತ್ವದ ಸಮನ್ವಯದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನೂ ಕೂಡ ಆಕೇ್ನಿಮಸಬಾರದು.

ಅರ್ಥ -- ಸರ್ವಧರ್ಮೋಪಪತ್ರೇಶ್ವ : ಗುಣ ಹಾಗೂ ರೋಷಗಳ ಇಲ್ಲರಿರುವಿಕೆ ಎಂಬ ಧರ್ಮಗಳು ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವೆಂಬ ಪ್ರವೃತ್ತಿ, ವಿಎತ್ತರಿಂದ ಪರಮಾತ್ರನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಪರಮಾತ್ರನು ಸಕಲ ಗುಣಪವಿಸ್ತರ್ಣದಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ ಸಮನ್ವಯಾಧ್ಯಾಯದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಆಕೇವ ಮಾಡುವರರು.

॥ ಶ್ರೀವೇದವ್ಯಾಸದೇವರಿಂದ ರಚಿಸಲ್ಪಟ್ಟ ಬ್ರಹ್ಮಮೀಮಾಂಸಾಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಸರ್ವಧರ್ಮೋಪಪತ್ವಧಿಕರಣವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು॥

ಇಲ್ಲಿಗೆ ದ್ವಿತೀಯಾಧ್ಯಾಯದ ಪ್ರಥಮ ಪಾದವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು.

## ಜಗದ್ಗುರು ಶ್ರೀಮಧ್ವಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ

## ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ

ಕೊನೆಯಲ್ಲಿ ಉಳಿದೆಲ್ಲಾ ಗುಣಗಳ ಸಮನ್ವಯ

ब्रह्मसूत्रभाष्यम् - अवशिष्टैरूपसंहरति -

।। सर्वधर्मोपपत्तेश्च ।।१।।

गुणाः श्रुताः सुविरुद्धाश्च देवे सन्त्यश्रुता अपि नैवात्र श्रद्धाः । चिन्त्या अचिन्त्याश्च तथैव दोषाः श्रुताश्च नाक्षीर्हे तथा प्रतीताः ।। इति सर्वगुणोपपत्तिश्रुतेः ।।१।।

।। इति सर्वधर्मोपपत्त्यधिकरणम्
 ।। इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादाचार्यविरचिते
 ब्रह्मसूत्रभाष्ये द्वितीयस्याध्यायस्य प्रथमः पादः ।।

ಅನುವಾದ - ಸಂಪೂರ್ಣ ಪ್ರಥಮಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಜಗತ್ ಕರ್ತೃತ್ವವೇ ಮೊದಲಾದ ಗುಣಗಳನ್ನು ಮಹಾವಿಷ್ಣುವಿನಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಯಿತು. ಇನ್ನು ಉಳಿದ ಅನೇಕ ಗುಣಗಳನ್ನು ಪರಮಾತ್ರನಲ್ಲಿ ಸಮನ್ವಯ ಮಾಡುತ್ತಾ ಉಪಸಂಹಾರ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ಕ್ರೀಡಾದಿಗುಣವಿಷ್ಟಗಾರ ಶ್ರೀಷರಿಯಲ್ಲಿ ಆಸಾತಃ ವಿರುದ್ಧವಾದ ಅನೇಕ ಗುಣಗಳು ಪ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಕೇಳಬರುತ್ತಿವೆ. ಲಕ್ಷ್ಮೀಡೇವಿ, ಚರ್ತುಮುಖ ಮೊದಲಾದವರಿಗೆ ತಿಳಿದಿರುವ ಮತ್ತು ಆರಂಗೂ ತಿಳಿಯಲಾಗದ ಗುಣಗಳು ಪರಮಾತ್ರನಲ್ಲಿವೆ. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಸಲ್ಪರಣ ಸಂದೇಹವಿಲ್ಲ. ನಾವು ಯೋಚನೆ ಮಾಡುವ ದೋಷಗಳು ಪರಮಾತ್ರನಲ್ಲಿ ಸರ್ವಥಾ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಊಹೆಗೆ ಸಿಗದ ದೋಷಗಳು ಅವನಲ್ಲಿ ಇರಲು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯ? ಅನೇಕ ಪ್ರತಿಗಳಿಂದ ಪರಮಾತ್ರನಲ್ಲಿ ಉತ್ತತಿ ದೊಡಲಾದ ದೋಷಗಳು ಇರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ತಿಳಿಯುತ್ತಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪರಮಾತ್ರನಲ್ಲಿ ಅನಂತ ಕೆಲ್ಕಾಣಗುಂಡಲಿಪೂರ್ಣತ್ವರು ಮುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಪರಮಾತ್ರನಲ್ಲಿ ಅನಂತ ಕೆಲ್ಕಾಣಗುಂಡಲಿಪೂರ್ಣತ್ವವು ಮುಕ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ -- ವಿಷ್ಣುವಿನ ಸರ್ವಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣತ್ವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಮತ್ತು ಸರ್ವದೋಷರಾಹಿತ್ಯವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಇದುವರೆಗೂ ಎಲ್ಲಾ ಸೂತ್ರಗಳಿಂದ ಈ ವಿಷಯವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದ್ದರಿಂದ ಈ ಸೂತ್ರವೇಕೆ ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ - ಅವಶಿಷ್ಟ್ರೇ ಹಿಂದೆ ಸಮನ್ವಯ ಮಾಡಿದ ಗುಣಗಳಷ್ಟ ಅಲ್ಲದೆ ಇನ್ನೂ ಅನೇಕ ಗುಣಗಳನ್ನು, ಉಪಸಂಹರತ = ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರಮಾಡುವ ಮೂಲಕವಾಗಿ ಪರಮಾತ್ರನಲ್ಲಿ ಸಮನ್ಯಯ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ -

ದೇವೇ = ಕ್ರೀಡಾದಿಗುಣವಿಶಿಷ್ಟನಾದ ಶ್ರೀಹರಿಯಲ್ಲಿ, ಸುವಿರುದ್ದಾ: = ಲೋಕದದ್ದಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಆಪಾತತಃ ವಿರುದ್ಧವಾದಂತೆ ತೋರುವ, ಗುಣಾ: = ಗುಣಗಳು, ಶ್ರತಾ: = ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಟಿವೆ, ಅಶ್ರತಾ: = ಎಲ್ಲೂ ಕೇಳದ ಲಕ್ಷ್ಮೀ, ಚರ್ತುಮುಖ ಮೊದಲಾದವರಿಂದಲೂ ತಿಳಿಯಲು ಸಾಧ್ಯವಾಗದ, ಗುಣಾ: = ಗುಣಗಳು, ಸಂತಿ = ಶ್ರೀಹರಿಯಲ್ಲಿವೆ. ಅತ್ರ = ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ, ನೈವಾಪಿ ಶಂಕ್ಕಾ = ಸ್ವಲ್ಪವೂ ಸಂದೇಹ ಪಡಬಾರದು. ತಹ್ಮೆವ = ಹಾಗೆಯೇ, ಚಿಂತ್ರಾ: = ನಮ್ಮ ಊಹೆಗೆ ಸಿಲುಕುವ, ಚ = ಮತ್ತು, ಅಚಿಂತ್ಯಾ: = ಊಹೆಗೆ ನಿಲುಕದ ಗುಣಗಳು ಶ್ರೀಹರಿಯಲ್ಲಿವೆ. ತಪ್ಪೆವ = ಇದರಂತೆ, ದೋಷಾ: = ಊಹೆಗೆ ಸಿಗುವ ದೋಷಗಳು ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ, ಸರ್ವಥಾ = ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ನ ಶ್ರುತಾ: = ಶ್ರುತಿಯಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲಿಯೂ ಕೇಳಿ ಬರುತ್ತಿಲ್ಲ. ಅಜ್ಜೈರ್ಹಿ = ಅಜ್ಜಜನರಿಂದ, ತಥಾ = ಹಾಗೆ, ಪ್ರತೀತಾ: = ಪ್ರತೀತವಾದ, ದೋಷಾ: = ದೋಷಗಳು, ನ = ಸರ್ವಥಾ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಇತಿ = ಹೀಗೆ, ಸರ್ವಗುಣೋಪಪತ್ತಿಶ್ರುತೇ: = ಸಕಲವಿಧವಾದ ಅನಂತಗುಣ-ವಿಶಿಷನಾದ ಅನಂತಗುಣಗಳನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುವ ಶ್ರತಿಗಳಿರುವುದರಿಂದ ಪರಮಾತ್ರನಲ್ಲಿ ಅನಂತಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣತ್ರವು ಸಿದ್ದವಾಯಿತು.

> ಇಲ್ಲಿಗೆ ವೈಷಮ್ಮನೈರ್ಘೈನ್ಯಾಧಿಕರಣದ ಭಾಷ್ಕ ಹಾಗೂ ಭಾಷ್ಕಾನುವಾದ ಮುಗಿಯಿತು.

ಶ್ರೀಮದಾನಂದತೀರ್ಥಭಗವತ್ ಪಾದಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರಭಾಷ್ಕದ ಎರಡನೆಯ ಅಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಥಮ ಪಾದವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು.

## ಶ್ರೀಪದ್ಧನಾಭತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

#### ಸಮಸ್ತಪಾದದ ಉಪಸಂಹಾರ

सत्तर्कदीपाविकः - अवशिष्टशङ्कोद्धारेण पादार्यमुपसंहरत् सूत्रमुपन्यस्य व्याचष्टे - सर्वधर्मोपपत्तेरित्यादिना ।। चिन्त्या अचिन्त्याइच गुणाः विष्णी वेदे सन्तीत्यर्थः । तद्क्तम् -

'यदधीना गुणाइचैव दोषा अपि च सर्वशः । गुणास्तस्य कयं न स्युः स्युर्दोषाञ्च कयं पुनः ।।' इति ।

इति श्रीमदानन्दतीर्यभगवत्पादाचार्यकृतब्रह्मसूत्रभाष्यटीकायां सत्तर्कदीपावल्यां श्रीपद्मनाभतीर्यभद्गारकविरचितायां

द्वितीयाध्यायस्य प्रथमः पादः ।।

ಉಳಿದ ಎಲ್ಲಾ ಆಕ್ಷೇಪಗಳನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುವ ಮೂಲಕ ಸಮಸ್ತ ಪಾದದ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಉಪಸಂಹಾರ ಮಾಡುವ ಮೂಲಕ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಪಠಿಸಿ, ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. 'ಸರ್ವಧರ್ಮೋಪಪತ್ತೇಶ್ವ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಯದಿಂದ. ವಿಷ್ಣುವಿನಲ್ಲಿ ಚಿಂತಿಸಲು ಯೋಗ್ಯವಾದ, ಚಿಂತಿಸಲು ಯೋಗ್ಯವಲ್ಲದ ಅನಂತಗುಣಗಳು ವೇದದಲ್ಲಿ ಇರುತ್ತವೆ. ಇದನ್ನೇ 'ಯದಧೀನಾ ಗುಣಾಶೈವ ದೋಷಾ ಅಪಿ ಚ ಸರ್ವಶ:।

ಗುಣಾಸ್ತಸ್ಥ ಕಥಂ ನ ಸ್ಮು: ಸ್ಯುರ್ದೋಪಾಶ್ಚ ಕಥಂ ಪುನ:॥

ಯಾರ ಅಧೀನವಾಗಿ ಸಕಲಗುಣಗಳು, ಸಕಲ ದೋಷಗಳಿವೆಯೋ, ಅಂಥ ಸಕಲಗುಣಗಳು ಅವನಲ್ಲಿ ಇರದೇ ಇರಲು ಸಾಧ್ಯವೇ? ದೋಷಗಳು ಇರಲು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯ ?

> ॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಪದ್ನನಾಭತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾದಳಿಯಲ್ಲಿ ಸರ್ವಧರ್ಮೋಪಪತ್ಕ ಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಮಾಪ್ತವಾಯಿತು ।। ಇಲ್ಲಿಗೆ ದ್ವೀತಿಯಾಧ್ಯಾಯದ ಪ್ರಥಮಪಾದ ಮುಗಿಯಿತು

## ಶ್ರೀತ್ರಿವಿಕ್ರಮಪಂಡಿತಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ

## ತತ್ವಪ್ರದೀಪ

## ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಅಶ್ರುತ ಅಚಿಂತ್ಯ ಗುಣಗಳು

तत्वप्रदीपः – सर्वधर्मोपपत्तेश्व ।। वेदे श्रुता गुणा लोके विरुद्धा अपि देवे सन्ति । न च तेषां विरुद्धतया मिष्यात्वमाशङ्कनीयम् । अश्रुता अपि ततिश्चिन्त्याः सन्ति । न च यावन्तश्चिन्तयितुं शक्यन्ते रमादीनां तावन्त एव । किन्तु अचिन्त्याश्च तथैव सन्ति, यथा श्रुताश्चिन्त्याश्च ।

ವೇದದಲ್ಲಿ ಶ್ರುತವಾದ ಗುಣಗಳು ಲೋಕದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ವಿರುದ್ಧವಾದರೂ ಕೂಡ ಪರಮಾತ್ಯನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತವಾಗುತ್ತವೆ. ವಿರುದ್ಧವಾದ ಆ ಗುಣಗಳನ್ನು ಮಿಥ್ಯಾ ಭೂತವೆಂದು ಆಶಂಕೆ ಮಾಡುವಾರದು. ಅಶ್ರುತವಾದರೂ ಕೂಡ ಚಿಂತಿಸಲು ಅರ್ಹವಾಗಿವೆ. ರಮಾವಿದೇವತೆಗಳಿಂದ ಚಿಂತಿಸಲು ಯೋಗ್ಯವಾದ ಎಷ್ಟು ಗುಣಗಳವೆಯೋ, ಅಷ್ಟು ಗುಣಗಳು ಮತ್ತು ಪರಮಾತ್ಯನಲ್ಲಿವೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ತಿಳಿಯುವಾರದು. ರಮಾದಿದೇವತೆಗಳಿಂದಲೂ ಕೂಡ ಚಿಂತಿಸಲು ಯೋಗ್ಯವಲ್ಲದ ಅನಂತಗುಣಗಳು ಪರಮಾತ್ಯನಲ್ಲಿವೆ. ಹೇಗೆ ಶ್ರುತವಾದ ಚಿಂತ್ಯವಾದ ಗುಣಗಳವೆಯೋ, ಅದರಂತೆ ಅಶ್ರುತವಾದ ಅಚಿಂತ್ಯವಾದ ಗುಣಗಳೂ ಕೂಡ ಪರಮಾತ್ಯನಲ್ಲಿವೆ.

#### ದೋಷಲೇಶ ಸ್ಪರ್ಶವೂ ಕೂಡ ನಾರಾಯಣನಲ್ಲಿಲ್ಲ

तत्वप्रदीपः - न च देवे दोषाः श्रुताः नापि चिन्त्याः सन्ति । किं पुनरचिन्त्याः? अज्ञैर्हि श्रुता इति प्रतीताः, नतु ज्ञानिनाम् इति सर्वगुणोपपत्तिश्रुतेः कयाऽपि विधया दोषलेशस्पर्शानुपपत्तिश्रुतेश्च निस्तिलगुणगणपरिपुणों निर्दोषो नारायणः सर्वकारणमिति सिद्धम् । ಇಂಥ ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ದೋಷಗಳು ಶ್ರತವಾಗಿಲ್ಲ. ಚಿಂತಿಸಲು ಯೋಗ್ಯವೂ ಕೂಡ ಆಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಅತ್ಯುತವಾದ ದೋಷಗಳಾಗಿಲೀ, ಆಚಿತ್ಯವಾದ ದೂಡಸಗಳಾಗಲೀ, ಆಚಿತ್ಯವಾದ ದೂಡಸಗಳಾಗಲೇ, ಆಚಿತ್ಯವಾದ ದೂಡಸಗಳಾಗಲೇ ಎಂದು ಪ್ರತೀತವಾಗಿಯಾರು. ಆದರೆ ಜ್ಞಾನಿಜನರಿಗೆ ಅಂಥ ಶ್ರುತವಾರ ದೋಷಗಳು ಯಾವುದೂ ಕೂಡ ಪ್ರತೀತವಾಗುತ್ತಿಲ್ಲ. ಇದಕ್ಕೆ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿ ಸಕಲಗುಣಗಳು ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಜ್ಞಾನಿಜನರಿಂದ ಶ್ರುತವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ವೇದವು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ಮತ್ತು ಯಾವುದೇ ವಿಧದಿಂದಲೂ ಕೂಡ ದೇವಪಲೇಶದ ಸ್ಪರ್ಶವೂ ಕೂಡ ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿಯೂ ವೇದವು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ನಾರಾಯಣನು ನಿರ್ದೋಡಿಯಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಎಂಬುದಾಗಿಯೂ ವೇದವು ಹೇಳುತ್ತಿದೆ. ತಾರಾಯಣನು ನಿರ್ದೋಡಿಯಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಎಂಬು ಪ್ರಮೇಲಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣವಾಗಿದ್ದಾನೆ. ಹಾಗಾಗಿ ಸಮಸ್ತ ಜಗತ್ತಿಗೆ ಕಾರಣವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ ಪ್ರಮೀಯವು ಸಿದ್ಧವಾಯತು.

#### ಅದ್ವೈತಿಗಳ ನಿರಾಕರಣೆ

तत्वप्रदीपः – यनु मन्यन्ते, यथपि स्रष्ट्तवादयो धर्मा ब्रह्मणः सन्ति, तथाऽप्यनुषपयमानत्वेन मायामया न सत्या इति तदप्येतेन परिहृतम् । प्रमाणदृष्टत्वमेव सुपपत्तिः । न ततोऽन्योपपत्तिरन्वेषणीया । उक्ता चोपपत्तिरतः सत्या इत्यभिप्रायः ।।

### इति सर्वधर्मोपपत्तत्यधिकरणम् ॥

## ।। इति तत्वप्रदीपे द्वितीयाध्यायस्य प्रथमः पादः ।।

ಅದ್ವೃತಿಗಳು ಹೀಗೆ ಹೇಳುತ್ತಾರೆ - ಸ್ವಷ್ಟ್ರತ್ನಾಧಿಧರ್ಮಗಳು ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿವೆ. ಆದರೂ ಕೂಡ ಇವು ಅನುಪಪದ್ಯಮನವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಮಾಯಕವಾಗಿವೆ. ಅರ್ಥಾತ್ ಸತ್ಯವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಇದನ್ನೂ ಕೂಡ ಈಗ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡಿದಂತಾಯಿತು. ಏಕೆಂದರೆ ಸ್ವಪ್ಪೃತ್ನಾಧಿಧರ್ಮಗಳು ಅನೇಕ ಪ್ರಮಾಣಗಳಿಂದ ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಹೀಗೆ ಪ್ರಮಾಣಧ್ಯಪ್ರವಾದದ್ದರಲ್ಲಿ ಮತ್ತೊಂದು ಉಪಪತ್ರಿಯನ್ನು ಅನ್ವೇಷಣೆ ಮಾಡುವ ಅವಶ್ಯಕತೆಯಲ್ಲ. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಉಪಪತ್ರಿಯನ್ನು ಹೇಳಿದ್ದಾಗಿದೆ. ಆದ್ದರಿಂದಲೇ ಸ್ರಷ್ಟ್ರತ್ನಾದಿಧರ್ಮಗಳು ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಸತ್ಯಭೂತವಾಗಿವೆ ಎಂಬುದು ಸಿದ್ಧಾಂತಿಗಳ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

> ॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀತ್ರಿವಿಕ್ರಮಪಂಡಿತಾಚಾರ್ಯರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ತತ್ವಪ್ರದೀಪದಲ್ಲಿ ಸರ್ವಧರ್ಮೋಪಪತ್ಯಧಿಕರಣದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದವು ಸಂಪೂರ್ಣವಾಯಿತು॥

॥ ಇಲ್ಲಿಗೆ ದ್ರಿತೀಯಾಧ್ಯಾಯದ ಪ್ರಥಮ ಪಾದವು ಮುಗಿಯಿತು॥

ಶ್ರೀಮಜ್ಪಯತೀರ್ಥಭಿಕ್ಷುಗಳಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ

## ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಕೊನೆಯ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಏಕೆ ?

तत्वप्रकाशिका -

सर्वेषां युक्तिविरोधानां परिहृतत्वात्किमुत्तरस्त्रेणेत्यतस्तात्पर्यमाह – अवशिष्टेरिति ।।

ಎಲ್ಲಾ ಯುಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಿದ್ದಾಯಿತು. ಪುನ: ಈ ಸೂತ್ರವೇಕೆ ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರಿಸುವ ಸೂತ್ರದ ತಾತ್ತರ್ಯವನ್ನು 'ಅವಶಿಷ್ಟ್ರೇ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ - ಇಲ್ಲಿಯ ತನಕ ಆನಂದ ಮೊದಲಾದ ಗುಣಗಳನ್ನು ಮಹಾವಿಷ್ಣುವಿನಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥಿಸಿ ಯಾವುದೇ ಯುಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧವಿತ್ತವೆಂದು ಸಮರ್ಥಿಸಿದ್ದಾಯತು. ಪುನಃ ಈ ಅಧಿಕರಣವು ವೃರ್ಥವಲ್ಲವೆ ? ಎಂಬ ಆಕ್ಟೇಪಕ್ಕೆ 'ಆವಶಿಷ್ಟ; ಉಪಸಂಹರತಿ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕದ ವಾಕ್ಕೆದಿಂದ ಉತ್ತರಸುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಅದನ್ನು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ 'ಸರ್ವೇಷಾಂ' ಎಂಬುದಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

#### ಆನಂದಾದಿಗುಣಗಳಲ್ಲಿ ವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರ

तत्त्वप्रकाशिका – विशिष्य प्रतिपादितेभ्यः स्रष्टृत्वादिगुणेभ्योऽवशिष्टैः सवगुणैः प्रतिपादितैरुपसंहरति । किमुक्तं भवति । उक्तावशिष्टान् सर्वगुणान् पुक्तिविरोधपरिद्वारेण समध्यं विष्णोः पूर्णगुणत्वं निगमयत्यत्र सूत्रकर्तेत्यर्यः। अत एवात्र विष्णोः पूर्णगुणत्वे पुक्तिविरोधपरिद्वारादस्ति शासादिसङ्गतिः ।

ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣಗಳಲ್ಲಿ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡಲ್ಪಟ್ಟ ಸ್ವಷ್ಟ್ರತ್ತಾದಿಗುಣಗಳನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಉಳಿದ ಆನಂದಾದಿ ಸಕಲಗುಣಗಳಿಂದ ಈ ಪಾದವನ್ನು ಉಪಸಂಹಾರ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ಇಷ್ಟು ಹೇಳಿದಂತಾಯಿತು. ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದೆ ಇರುವ ಸಕಲಗುಣಗಳಿಗೆ ಯುಕ್ತಿ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುವ ಮೂಲಕ ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಫೂರ್ಣಗುಣತ್ವವನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸುಹೃತಾರರು ಸಮನ್ವಯ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಆದ್ದರಿಂದಲೇ ವಿಷ್ಣುವಿನ ಪೂರ್ಣಗುಣತ್ವದಲ್ಲೇ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಶಾಸ್ತ್ರಾದಿಸಂಗತಿಗಳು ಇರುತ್ತವೆ .

ವಿವರಣೆ - ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಜಗತ್ ಸ್ರಷ್ಟಕ್ಕ ನಿಷಯದಲ್ಲಿರುವ ಯಾಕ್ಕಿರಿದೋಧವನ್ನು ಪರಹಾರ ಮಾಡಿದ್ದಾಯತು. ಆದರೆ ಆನಂದ ಮೊದಲಾದ ಗುಣಗಳಿಗೆ ಬರುವ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವನ್ನು ಅಕ್ಷಣ ಮಾಡಿ ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಯಾವ ಗುಣಗಳ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿರಿಯೋಧವನ್ನು ಪರಹಾರ ಮಾಡಿಲ್ಲವೋ ಆ ಎಲ್ಲಾ ವಿರೋಧಗಳ ಪರಿಹಾರವನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸೂತ್ರಕಾರರು ಮಾಡಿ ಸಕಲಗುಣ ಪರಪೂರ್ಣತ್ವವನ್ನು ಏಷ್ಟುವನಲ್ಲಿ ಸಮನ್ರಯ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಅವುರಂದ ಈ ಅಧಿಕರಣಕ ಶಾಸ್ತ್ರಾಧಿಸಂಗತಿಗಳು ಇರುತ್ತದೆ. ವಿಷ್ಯುವಿಷಯಕವಾದ್ದರಿಂದ ಶಾಸ್ತ್ರಕಂಗತಿಗಳು ಯುಕ್ತಿ ವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರ ಇರುಷ್ಟರವಿಂದ ಅಧ್ಯಯಗುಣಿತಿ ಮತ್ತು ಪಾದಸಂಗತಿಗಳು ಇರುತ್ತವೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಜಗತ್ಯಾರಣತ್ವವಿಷಯದಲ್ಲಿರುವ ಯುಕ್ತಿನಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಿದ ಮೇಲ ಬ್ರಹಕೆಲಾಭವಾದ ಫೋರ್ನಗುಣತ್ತದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಬರುವ ಯುಕ್ತಿ ವಿರೋಧವನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಮಾಡುತ್ತಿರುವುದರಿಂದ ಅನಂತರ್ಯಸಂಗತಿಯು ಕೂಡ ಇರುತ್ತದೆಂದು ತಿಳಿಯಬೇಕು. (ಭಾವರೋಧ)

#### ಸಕಲಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣತ್ವವು ಅಧಿಕರಣದ ವಿಷಯ

तत्वप्रकाशिका – समस्तगुणसम्पूर्णो विष्णुरित्युक्तम् । तस्य च युक्तिविरुद्धत्वे पूर्वांघ्यायो बाधितः स्यात् । अतोऽसौ परिहर्तव्यः । विष्णोर्गुणपूर्णत्वं विषयः । युक्तमयुक्तं वेति सन्देहः । पूर्वांवायोऽन्यत्रादर्शनं च सन्देहबीजम् ।

ವಿಷ್ಣವೇ ಸಕಲಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣನಾಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಹೇಳಲಾಯಿತು. ಇದಕ್ಕೆ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ರವಾದರೆ ಪ್ರಥಮಾಧ್ಯಾಯವೇ ಬಾಧಿತವಾಗುತ್ತದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಇದನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಲೇ ಬೇಕು. ಹಾಗಾಗಿ ವಿಷ್ಣುವಿನ ಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣಕ್ವವು ಅಧಿಕರಣದ ವಿಷಯ. ಯುಕ್ತವೋ ಅಯುಕ್ತವೋ ? ಎಂದು ಸಂದೇಹ. ಪೂರ್ವಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಹೇಳಲ್ಪಟ್ಟ ಗುಣಪೂರ್ಣಕ್ವ ಹಾಗೂ ಇದು ಬೇರೆ ಕಡೆ ಕಾಣರಿರುತಿಕೆಯು ಸಂದೇಹರಾಜ.

#### ಮಹಾವಿಷ್ಣುವು ಸಕಲಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣನಲ್ಲವೆಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ

तत्वप्रकाशिका – न युक्तमिति पूर्वः पक्षः । सर्वचेतनानामपूर्णत्व-नियमात् । अस्यापि चेतनत्वेनापूर्णताया अवश्यम्भावित्वात् । अन्ययातिप्रसङ्गदिति प्राप्ते सिद्धान्तयत्सूत्रं पठित्वा व्याचष्टे – सर्वेति ।।

ವಿಷ್ಣರ್ಥಿಗೆ ಸಕಲಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣಕ್ಷವು ಯುಕ್ತವಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದು ಅಧಿಕರಣದ ಪೂರ್ವಚಿಕ್ಷ, ಏಕೆಂದರೆ ಸಕಲಚೇತನರು ಆಪೂರ್ಣರೇ ಅಗಿರುತ್ತಾರೆಂಬ ನಿಯಮವಿದೆ. ಇವನೂ ಕುಡ ಚೇತನಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಅಪೂರ್ಣವಾಗಿರುತ್ತಾನೆಂದೇ ಅವಶ್ಯವಾಗಿ ಒಪ್ಪದೇಕು. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಅತಿಪ್ರಸಂಗವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೆ.

ಈ ಆಕ್ಷೇಪವನ್ನು ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುತ್ತಾ ಸಿದ್ಧಾಂತಸ್ಥಾಪಕವಾದ ಸೂತ್ರವನ್ನು ಪಠಿಸಿ 'ಸರ್ವ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ.

ವಿವರಣೆ - 'ಆನ್ಯಥಾ ಆತಿಪ್ರಸಂಗಾತ್' ಎಂಬ ಟೀಕಾಮಾತಿನ ಅಭಿಪ್ರಾಯ ಹೀಗಿದೆ-ಸಕಲ ಚೇತರಲ್ಲಿ ಸಕಲಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣತ್ವವು ಕಾಣಿಸುತ್ತಿಲ್ಲ. ಎಲ್ಲೂ ಕಾಣಿಸದ ಈ ಗುಣವನ್ನು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಅಂಗೀಕಾರ ಮಾಡಿದರೆ ಬೇರೆಡೆ ಕಾಣಿಸದ ಜಡತ್ವ ಅನಿತ್ಯಾದಿಗಳನ್ನು ಕೂಡ ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಒಪ್ಪಬೇಕಾಗುತ್ತದೆ. ಅಥವಾ ಸಜಾತೀಯವಾದ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳ ನಡುವೆ ಒಂದಕ್ಕೆ ಮಾತ್ರ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಮವನ್ನು ಒಪ್ಪಲು ಕಾರಣವಿಲ್ಲವೆಂಬುದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗಳ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. (ಗುರ್ವರ್ಥದೀಪಿಕಾ)

#### ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯದಿಂದ ಸಕಲಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣತ್ವದ ನಿಯಮ

## तत्वप्रकाशिका - नायुक्तं विष्णोः पूर्णत्वम् । तस्य चेतनत्वेऽपि स्वातन्त्र्यादिना सर्वगुणोपपत्तेः । स्वातन्त्र्यादिमतः पूर्णगुणत्वनियमात् ।

ವಿಷ್ಣುವಿನಲ್ಲಿ ಸಕಲಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣತ್ವವು ಆಯುಕ್ತವೇ ಅಲ್ಲ. ಇವನು ಬೇತನನಾಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವೆಂಬ ಅಸಾಧಾರಣಧರ್ಮ ಇರುವುದರಿಂದ ಸಕಲಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣವುಳ್ಳವನು ಆಗುತ್ತಾನೆ. ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಾವಿ ಅಸಾಧಾರಣಧರ್ಮವಿರುವವನಲ್ಲ. ಪೂರ್ಣಗುಣತ್ವವು ನಿಯಮೇನ ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ.

ವಿದರಣೆ - 'ಯುತ್ತ ಚೇನಸ್ವರ್ ನ ತತ್ರ ಸಕಂಗಗಾಪರಪೂರ್ಣಕ್ಷ್ರಮ' ಪ್ರಾಕ್ತಿಯನ್ನು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಣರರು ಹೇಳದರು. ಅದಕ್ಕೆ ವಿರುದ್ಧವಾಗಿ 'ಯತ್ರ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ' ಪತ್ರ ಗುಣಪರಿಪೂರ್ಗತ್ವಂ' ಎಂಬ ಪ್ಯಾಕ್ತಿಯನ್ನು ನಾವು ಹೇಳುತ್ತಿದ್ದೇದೆ 'ವಿಮ್ಯ ಸಕಂಗುಣಪರಪೂರ್ಣ: ಸ್ವತಂತ್ರಪ್ರಾತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಅನುಮನ ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಿದರೆ ಅಪ್ರಯೋಜಕಾಶಂತೆಯನ್ನು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಕಾರರಿಗೆ ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯವಲ್ಲ. ಆದರೆ 'ವಿಮ್ಯ ನ ಗುಣಪರಪೂರ್ಣ: ಚೇನನ್ನಾತ್' ಎಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಕಾರರು ಅನುಮನವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಿದರೆ ಚೇನನ್ನೂ ಎಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಕಾರರು ಅನುಮನವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗ ಮಾಡಿದರೆ ಚೇನನ್ನೂ ಎಂದು ನಾವು ಅಪ್ರಯೋಜಕ ಶಂಕೆಯನ್ನು ಮಾಡಿದಾಗ ಅವರಲ್ಲಿ ಉತ್ತರವಿಲ್ಲ.

ಪರಮಾತ್ಸನು ಸರ್ವತಂತ್ರಸ್ವತಂತ್ರನಾಗಿರುವುದರಿಂದ ತನ್ನ ಮಹಿಮೆಗೆ ಪೂರಕವಾದ ಸಾರ್ವಜ್ಞ್ಯಾದಿಗುಣಗಳೆಲ್ಲವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುತ್ತಾನೆ. ಮತ್ತು ಅಂಥ ಗುಣಗಳನ್ನು ಹೊಂದಲು ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಇರುವುದರಿಂದ ಸಮರ್ಥನೂ ಕೂಡ ಆಗಿದ್ದಾನೆ. ಹಾಗಾಗಿ 'ಸಕಲಗಂಗ-ಪ್ರಯಜ್ಜತೇ ಸತಿ ಸಮರ್ಥತ್ರಾತ ಸಕಲಕುಭಗುಣವಾನ್ ಹರೀ: ಎಂಬದಾಗಿ ಮತ್ತೊಂದು ಯುಕ್ತಿಯನ್ನು ಕೂಡ ಇದರಿಂದ ಸೂಚನೆ ಮಾಡಿದಂತಾಯತು. 'ಸರ್ವಧರ್ಮೋಪಪತ್ರೇಕ್ಷ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಈ ಯುಕ್ತಿಯು ಸೂಚಿತವಾಗಿದೆ. (ಗುರ್ವರ್ಥದಿಂದಿಕಾ) ಸಕಲಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣತ್ವಕ್ಕೆ ಯುಕ್ತಿಯ ಜೊತೆ ಶ್ರುತಿಯ ಆಧಾರ

तत्वप्रकाशिका – न केवलं युक्त्या सर्वधर्मोपपत्तिः किं तर्हि 'गुणाः श्रुताः' इति सर्वधर्मोपपादकश्रुतेश्चेति भावः । सुविकद्वा लोकदृष्ट्या । अश्रुता अपि रमादिचिन्त्यास्तदचिन्त्याश्चेत्यर्थः । अतो बिष्णोः सर्वगुणपूर्णत्वे युक्तिविरोध-गन्याभावादक्तं सर्वमुपपनमिति सिद्धम् ।। ३८ ।।

#### ।। इति श्रीमदानन्दतीर्घभगवत्पादाचार्यविद्यितस्य श्रीमद्वह्मसूत्रभाष्यस्य टीकायां श्रीमद्वपतीर्यमुनिविद्यितायां तत्त्वप्रकाशिकायां द्वितीयाष्यायस्य प्रयमः पादः ।। श्रीरस्त् ।।

ಕೇವಲ ಯುಕ್ತಿಯಿಂದಷ್ಟೇ ಸಕಲಧರ್ಮಗಳು ವಿಷ್ಣುವಿನಲ್ಲಿ ಉಪವನ್ನವಾಗುತ್ತವೆ ಎಂದಲ್ಲ. 'ಗುಣಾ ಕ್ಯುತಾ:' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಪ್ರಮಾಣ ಇರುವುದರಿಂದಲೂ ಕೂಡ ಸಕಲಗುಣಗಳುಕ್ಕವಾಗುತ್ತಾನೆ. ಹೀಗೆ 'ಸುವಿರುದ್ದು:' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಲೋಕಧ್ಯಜ್ಞಯಿಂದಲೂ ವಿರುದ್ಧವಾದ ಧರ್ಮಗಳು ಎಂದರ್ಥ. 'ಅಶ್ರುತಾ:' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ನಮ್ಮಿಂದ ಅಶ್ರುತವಾಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ರಮಾದೇವಿ ಮೊದಲಾದವರಿಂದ ಚಿಂತ್ರವಾದ ಮತ್ತು ಆಚಿಂತ್ರವಾದ ಗುಣಗಳು ಇರುತ್ತವೆ ಎಂದರ್ಥ.

ಆದ್ದರಿಂದ ಮಹಾವಿಷ್ಣುವಿನಲ್ಲಿರುವ ಸಕಲಗುಣವರಿಪೂರ್ಣತ್ವಕ್ಕೆ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧದ ಗಂಧವೂ
ಕೂಡ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಥಮಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದ ಸಕಲಗುಣ
ಪರಿಪೂರ್ಣತ್ರವು ಉಪಪನ್ನವಾಯಿತು.

ವಿವರಣೆ - ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ 'ಗುಣಾ: ಪ್ರತಾ:' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಲಿಲ್ಲ. ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ಹೀಗೆ ತಿಳಿಯಬೇಕು -

ಲೋಕದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ವಿರುದ್ಧವಾದ ಗುಣಗಳು ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ಅವಿರುದ್ಧವಾಗಿವೆ. ಇದರಂತ ಪೇದರಲ್ಲಿ ತೀಸದ ಇರುವ ಗುಣಗಳು ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ಇರುತ್ತವೆ. ಮಸ್ವವಿಕವಾಗಿ ಅನುಕ್ರಂ ಪಂಚಭರ್ವಣಭ್ಯ: ನ ಮಸ್ತು ಅಸ್ತಿ ಎಂಬ ಮಾತಿನಂತೆ ವೇದರಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದು. ವಿಜಾರವೇ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಅಧ್ದರಿಂದ 'ಶ್ರುತಾ:' ಎಂದು ಹೇಳುವುದು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯ ? ಎಂಬದಕ್ಕೆ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಶ್ರುತವಾಗಿದ್ದರೂ ವಿಕೇಷವಾಗಿ ಶಿತ್ರತವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂದರ್ಥ. ಈ ಶ್ರತವಾಗದ ಗುಣಗಳು ರಮಾದೇವಿ ಚತುರ್ಮಾಖ ಮೊದಲಾದವರಿಂದ ಚಿಂತ್ರವಾದದ್ದು ಇವೆ. ಅಚಂತ್ರವಾದದ್ದು ಇರುತ್ತವೆ. ಚತುರ್ಮಾಖನು ಎಷ್ಟು ಗುಣಗಳನ್ನು ಚಿಂತಿಸುತ್ರಾನೋ ಅದಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚಿನ ಗುಣಗಳು ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿದೆ. ಚತುರ್ಮಾಖನಿಗಿಂತ ಹೆಚ್ಚುಗುಣಗಳನ್ನು ರಮಾದೇವಿಯು ಚಿಂತಿಸುತ್ತಾಳೆ. ಅದಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚಿನ ಗುಣಗಳು ಭಗವಂತನಲ್ಲಿದೆ. ಎಂಬುದಷ್ಟೇ ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ಇಲ್ಲಿಗೆ ಸರ್ವಧರ್ಮೋಪಪತ್ತಧಿಕರಣವು ಮುಗಿಯಿತು

ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಯರಾನಂದತೀರ್ಥಭಗವತ್ ಪಾರ್ ಚಾರ್ಯರಿಂದ ರಚಿತವಾದ ಬ್ರಷ್ಟಸೂತ್ರಭಾಷ್ಕದ ಟೀಕೆಗೆ ಶ್ರೀಮಜ್ಜಯತೀರ್ಥಭಿಕ್ಷುಗಳಿಂದ ರಚಿತವಾದ ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕೆಯಲ್ಲಿ ಎರಡನೆಯ ಅಧ್ಯಾಯದ ಮೊದಲನೆಯ ಪಾರವು ಸಮಾಪ್ರವಾಯಿತು.

# ಮಂತ್ರಾಲಯ ಪ್ರಭುಗಳಾದ ಶ್ರೀರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥಶ್ರೀಪಾದರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಭಾವದೀಪ

ಸಕಲಗುಣಗಳ ಜೊತೆ ಪಾದದ ಉಪಸಂಹಾರ भावदीप: –॥ सर्वधर्मोपपत्तेश्च ॥ ३८ ॥ सर्वेषामिति॥

स्मृतियुक्तिश्रुतिगुणयुक्तयो बहुयुक्तयः। एवं चतुर्विधा नैव विरुध्यन्तेऽन्वयं प्रति॥ इति॥

.समयपादीयानुभाष्योक्तरीत्या सर्वयुक्तिविरोधानामित्यर्थः। एतद्विवेकत्रचैतत्पादान्ते चन्द्रिकायां स्पष्टः। प्रतिपादितस्यैवोपसंहार इत्यतः – प्रतिपादितैरिति।। आद्याच्यायेऽनन्तराब्दसमन्वयेनेति भावः।

'ಸರ್ವೇಷಾಂ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 'ಸ್ಟ್ರತಿಯುಕ್ತಿಶ್ರುತಿಗುಣಯುಕ್ತಯೋ ಬಹುಯುಕ್ತಯಃ I ಏವಂ ಚತುರ್ವಿಧಾ ನೈವ ವಿರುಧ್ಯಚೇನನ್ವಯಂ ಪ್ರತಿ' ಸ್ಟ್ರತಿವಿರೋಧ, ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ, ಶ್ರುತಿಸಿಹಿತವಾದ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ, ಹೀಗೆ ನಾಲ್ಕು ಬಗೆಯ ಸಕಲಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣತ್ವಕ್ಕೆ ಯುಕ್ತಿಯ ಜೊತೆ ಶ್ರುತಿಯ ಆಧಾರ

तत्वप्रकाशिका – न केवलं युक्त्या सर्वधर्मोपपत्तिः किं तर्हि 'गुणाः श्रुताः' इति सर्वधर्मोपपादकश्रुतेश्चेति भावः । सुविकद्वा लोकदृष्ट्या । अश्रुता अपि रमादिचिन्त्यास्तदचिन्त्याश्चेत्यर्थः । अतो विष्णोः सर्वगुणपूर्णत्वे युक्तिविरोध-गन्याभावादकां सर्वमुपपन्नमिति सिद्धम् ।। ३८ ।।

#### ।। इति श्रीमदानन्दतीर्थभगवत्पादाचार्यविद्यितस्य श्रीमद्वास्त्र्वत्रभाष्यस्य टीकायां श्रीमज्ञपतीर्यमुनिविद्यितायां तत्त्वप्रकाशिकायां द्वितीयाष्यायस्य प्रयमः पादः ।। श्रीरस्त् ।।

ಕೇವಲ ಯುಕ್ತಿಯಿಂದಷ್ಟೇ ಸಕಲಧರ್ಮಗಳು ವಿಷ್ಣುವಿನಲ್ಲಿ ಉಪವನ್ನವಾಗುತ್ತವೆ ಎಂದಲ್ಲ. 'ಗುಣಾ: ಕ್ರುತಾ:' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಪ್ರಮಣ ಇರುವುದರಿಂದಲೂ ಕೂಡ ಸಕಲಗುಣಗಳುಳ್ಳವನಾಗುತ್ತಾನೆ. ಹೀಗೆ 'ಸುವಿರುದ್ದಾ;' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಲೋಕದೃಷ್ಟಿಯಿಂದಲೂ ವಿರುದ್ಧವಾದ ಧರ್ಮಗಳು ಎಂದರ್ಥ. 'ಆತ್ರುತಾ:' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ನಮ್ಮಿಂದ ಅಶ್ರಿತವಾಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ರಮಾರೇವಿ ಮೊದಲಾದವರಿಂದ ಅತ್ಯಕ್ಷವಾಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ರಮಾರೇವಿ ಮೊದಲಾದವರಿಂದ

ಚಂತ್ರವಾದ ಮತ್ತು ಅಚಂತ್ರವಾದ ಗುಣಗಳು ಇರುತ್ತವೆ ಎಂದರ್ಥ. ಆದ್ದರಿಂದ ಮಹಾವಿಷ್ಣುವಿನಲ್ಲಿರುವ ಸಕಲಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣತ್ವಕ್ಕೆ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧದ ಗಂಧವೂ ಕೂಡ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಥಮಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದ ಸಕಲಗುಣ

ಪರಿಪೂರ್ಣತ್ವವು ಉಪಪನ್ನವಾಯಿತು.

ವಿವರಣೆ - ಭಾಷ್ಕದಲ್ಲಿ 'ಗುಣಾ: ಶ್ರತಾ:' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಲಿಲ್ಲ. ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ಹೀಗೆ ತಿಳಿಯಬೇಕು -

ಲೋಕದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ವಿರುದ್ಧವಾದ ಗುಣಗಳು ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ಅವಿರುದ್ಧವಾಗಿವೆ. ಇದರಂತ ವೇದರಲ್ಲಿ ತೀಸದೆ ಇರುವ ಗುಣಗಳು ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ಇರುತ್ತವೆ. ಮತ್ತವಿಕವಾಗಿ ಅನುಕ್ತಂ ಪಂಚಭರ್ವೀದ್ಯ: ನ ಮತ್ತು ಅಸ್ತಿ' ಎಂಬ ಮಾತಿನಂತೆ ವೇದರಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದರು ಮಾತಿನಂತೆ ಮಾಡಲು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯ ? ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಶ್ರುತವಾಗಿದ್ದರು ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಶ್ರುತವಾಗಿರುವುಲಿಲ್ಲ ಎಂದರ್ಥ. ಈ ಶ್ರತವಾಗದ ಗುಣಗಳು ರಮಾದೇವಿ ಚತುರ್ಮಾಖ ಮೊದಲಾದವೆಂದ

ಚಿಂತ್ಯವಾದರ್ಜ್ನು ಇವೆ. ಆಚಿಂತ್ಯವಾದರ್ಜ್ನು ಇರುತ್ತವೆ. ಚತುರ್ಮಾಖನು ಎಷ್ಟು ಗುಣಗಳನ್ನು ಚಿಂತಿಸುತ್ತಾನೋ ಅದಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚಿನ ಗುಣಗಳು ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿದೆ. ಚತುರ್ಮಾಖನಿಗಿಂತ ಹೆಚ್ಚುಗುಣಗಳನ್ನು ರಮಾರ್ದವಿಯು ಚಿಂತಿಸುತ್ತಾಳೆ. ಅದಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚಿನ ಗುಣಗಳು ಭಗವಂತನಲ್ಲಿದೆ. ಎಂಬುದತ್ತೇ ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ.

ಇಲ್ಲಿಗೆ ಸರ್ವಧರ್ಮೋಪಪತ್ತಧಿಕರಣವು ಮುಗಿಯಿತು

ಾಲ್ಗಿಗೆ ಶ್ರೀಮದಾನಂದತೀರ್ಘಭಗವತ್**ಶಾದಾಟಾರ್ಯರಿಂದ ರಚಿತವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಗು**ತ್ರಭಾಷ್ಕದ ಟೀಕೆಗೆ ಶ್ರೀಮಜ್ಜಯತೀರ್ಥಭಕ್ಷುಗಳಿಂದ ರಚಿತವಾದ ತತ್ವಶ್ರಕಾಶಿಕೆಯಲ್ಲಿ ಎರಡನೆಯ ಅಧ್ಯಾಯದ ಮೊದಲನೆಯ ಪಾದವು ಸಮಾಪ್ರವಾಯಿತು.

#### ಮಂತ್ರಾಲಯ ಪ್ರಭುಗಳಾದ ಶ್ರೀರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥಶ್ರೀಪಾದರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಭಾವದೀಪ

प्रಕಲಗುಣಗಳ ಜೊತೆ ಪಾದದ ಉಪಸಂಹಾರ भावदीप: –॥ सर्वधर्मोपपत्तेश्च ॥ ३८ ॥ सर्वेषामिति॥

स्मृतियुक्तिश्रुतिगुणयुक्तयो बहुयुक्तयः। एवं चतुर्विधा नैव विरुध्यन्तेऽन्वयं प्रति॥ इति॥

समयपादीयानुभाष्योक्तरीत्या सर्वयुक्तिविरोधानामित्यर्थः। एतद्विवेवत्रचैतत्पादान्ते चन्द्रिकायां स्पष्टः। प्रतिपादितस्यैवोपसंहार इत्यतः— प्रतिपादितैरिति ।। आद्याध्यायेऽननताब्दसमन्वयेनेति भावः।

'ಸರ್ವೇಷಾಂ' ಎಂಬುದಾಗಿ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 'ಸ್ಕೃತಿಯುಕ್ತಿಶ್ರುತಿಗುಣಯುಕ್ತಯೋ ಬಹುಯುಕ್ತಯಃ I ಏವಂ ಚತುರ್ವಧಾ ನೈವ ವಿರುಧ್ಯಂತೇನನ್ವಯಂ ಪ್ರತಿ' ಸ್ಕೃತಿವಿರೋಧ, ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ, ಶ್ರುತಿವಿರೋಧ, ಶ್ರುತಿಸಹಿತವಾದ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ, ಹೀಗೆ ನಾಲ್ಕು ಬಗೆಯ ವಿರೋಧಗಳು ಸಮನ್ವಯಕ್ಕೆ ವಿರೋಧಿಗಳಾಗುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ಸಮಯವಾದರ ಅನುವ್ಯಾಖ್ಯಾನದಲ್ಲಿ ಹೇರಾದ್ದರೆ. ಈ ನಾಲ್ಕುಬಗೆಯ ಯುಕ್ತಿವಿರೊಂಧಗಳನ್ನು ಇಲ್ಲಿ ಸರ್ವಪರದಿಂದ ವಿವಕ್ಷಿಸರಣಿ. ಇವುಗಳಲ್ಲಿರುವ ಪರಸ್ತರಪುಕ್ಷ್ಯಾವನ್ನು ಈ ಪಾದರ ತಾತ್ತರ್ಯಾಚಂದ್ರಿಕೆಯ ಕೊನೆಯಲ್ಲಿ ಸ್ಪಷ್ಟವಡಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡಿದವುಗಳನ್ನೇ ಉಪಸಂತಾರ ಮಾಡಿದಂತಾಗುತ್ತದಲ್ಲವೇ ? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಪ್ರತಿಪಾದಿತ್ಯೆ' ಎಂಬುದರಿಂದ ಉತ್ತರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಪ್ರಥಮಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಅನಂತಶಬ್ದಗಳನ್ನು ಸಮನ್ವಯ ಮಾಡಿರುವುದರಿಂದ ಎಂದಥಪ್ರಾಯ.

ವಿವರಣೆ – ಎಲ್ಲಾ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಗಳನ್ನೂ ಈಗಾಗಲೇ ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಿರುವುದರಿಂದ ಮಂತ್ರಗಳೇಕೆ? ಎಂಬುದಾಗಿ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಎಲ್ಲಾ ಬಗೆಯ ಯುಕ್ರಿಗಳೆಂದರೆ ನಾಕು ಬಗೆಯ ವಿರೋಧಗಳನ್ನಷ್ಟೇ ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕು ಎಂಬುದನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು.

ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣಗಳಲ್ಲಿ ಯಾವ ಸ್ರಷ್ಟತ್ವಾದಿ ಗುಣಗಳನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾದಿದರೋ ಆವುಗಳ ಜೊತೆ ಇನ್ನೂ ಉಂದ ಅನಂದಾದಿ ಸಕೆಲಗುಣಗಳಂದ ಈ ಮಾದಿದನ್ನು ಉಪರಂತಾರ ಮಾಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಆದರೆ ಆ ಅನಂದಾದಿ-ಗುಣಗಳನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡದೇ ಉಪಸಂತಾರ ಮಾಡುವುದು ಹೇಗೆ ಸಾಧ್ಯ?

ಪ್ರಥಮಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಅನಂತಕಟ್ಟಗಳನ್ನು ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ಸಮಸ್ವಯ ಮಾಡುವುದರ ಮೂಲಕ ಅನಂತಗುಣಗಳನ್ನು ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡಿದ್ದಾಗಿದೆ. ಅವುಗಳಲ್ಲೇ ಕೆಲವುಗುಣಗಳನ್ನು ಮಾತ್ರ ವಿಶಿಷ್ಟವಾಗಿ ಈ ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣಗಳಿಂದ ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡಲಾಯತು. ಉಳಿದ ಗುಣಗಳಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಸಮಾನನ್ಯಾಯದಿಂದ ಯಾವ ಯುಕ್ತಿರಿರೋಧವು ಪರಿಷಾರ-ವಾಗುತ್ರದೋ ಅವುಗಳನ್ನು ಕೂಡ ಪರಿಷಾರ ಮಾಡಿ ಅಂತಹ ಉಳಿದಲ್ಲಾ ಅನಂದಾದಿಗುಣಗಳ ಸಮನ್ವಯವನ್ನು ಶ್ರೀಹರಿಯಲ್ಲಿ ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ.

#### ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಗುಣೋಪಸಂಹಾರ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ.

भावदीपः – कथं गुणानामुपसंहारे करणत्वं कथं चास्योपसंहाररूपत्वे न्यायशास्त्रे अध्यायपादयोशचान्तर्भाव इति भावेन पुच्छति – किमुक्तं भवतीति।। भावार्थमाह – उक्तेति।। विरोधनिरासेन स्थापितेत्यर्थः। ಗುಣಗಳನ್ನು ಉಪಸಂಹಾರ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಹಾಗಾದರ ಗುಣಗಳು ಹೇಗೆ ಕರಣಗಣಗುತ್ತನೆ? ಮತ್ತು ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಉಪಸಂಹಾರರೂಪವಾದ ಬ್ರಹ್ಮಮೀಮಾಂಸಾಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಹೇಗೆ ಅಂತರ್ಭಾವ ಹೊಂದುತ್ತದೆ. ಅಧ್ಯಾಯವಾದಗಳಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಹೇಗೆ ಅಂತರ್ಭಾವ ಹೊಂದುತ್ತದೆ? ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ 'ಕಮುಕ್ಟಂ ಭವತಿ' ಎಂಬ ಟೀಕಾವಾಕ್ಯದಿಂದ ಉತ್ತರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನೇ 'ಉತ್ತ' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ವಿವರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ವಿರೋಧದ ನಿರಾಸದ ಮೂಲಕ ಸ್ಥಾಪನೆಯಾಗಿದೆ ಎಂಬುದು ಇದರ ಅರ್ಥ.

ವಿವರಣೆ - ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಸಮಸ್ಯಗುಣಗಳನ್ನು ಉಪಸಂಹಾರ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಉಪಸಂಹಾರದಲ್ಲಿ ಗುಣಗಳು ಕರಣವಾದಾಗ ಅಧಿಕರಣವು ಉಪಸಂಹಾರರಂಪವಾಗುತ್ತರೆ. ಹಾಗಾರರ ಇದರ ಮೇಲೆ ಎರಡು ಪ್ರಶ್ನೆ ಬರುತ್ತದೆ. ಉಪಸಂಹಾರದಲ್ಲಿ ಗುಣಗಳು ಹೇಗೆ ಕರಣವಾಗುತ್ತವೆ? ಮತ್ತು ಈ ಅಧಿಕರಣವು ವ್ಯಾಯಕಾಸ್ತ್ರವನಿಸಿದ ಈ ಬ್ರಹ್ಮಮೀಮಾಂಸಾಸ್ವರಲ್ಲಿ ಹೇಗೆ ಸಂಗತವಾಗುತ್ತದೆ. ಮತ್ತು ಅಧ್ಯಾಯರಲ್ಲಾಗರೀ ಇದರಕ್ಕುಗರೀ ಇದಕ್ಕೆ ಆಂತರ್ಭಾವ-ಸಂಗತಿಯು ದುರಕುವುದಿಲ್ಲ? ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಉತ್ತರವನ್ನು ಹೀಗೆ ತಿರಯಬೇಕು.

ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಉಪಸಂಹಾರರೂಪವಾಗಿರಬಹುದು. ಆದರೂ ಸಹ ವಿಷ್ಣುವಿಷಯಕವಿರುರ್ತೆಯು ಇರುವುದರಿಂದ ಹಾಸ್ತಾಂತರ್ಭಾವಸಂಗತಿಯು ಇರುತ್ತದೆ. ಹಾಗೂ ಪ್ರಥಮವಾದಸಂಗತಿಯು ಕೂಡ ಇರುತ್ತದೆ. ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಪ್ತವಾದ ಪ್ರಮಾಯದ ಬಗ್ಗೆ ಅಧಿಕಾಕ್ಷೇಪ ಇರುವುದರಿಂದ ಅಧಿಕರಣಸಂಗತಿಯು ಕೂಡ ಇರುತ್ತದೆ. ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಬ್ರಹ್ಮಕಬ್ಬಾರ್ಡ್ ಫ್ರಾಪ್ ಹಣುವಿನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸಲಾಯತು. ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ತತ್ತಾದ್ಯವಾದ ಗುಣಪೂರ್ಣತ್ವದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುವ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧದ ಪರಿಹಾರವನ್ನು ಮಡುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ಪೂರ್ವಾಧಿಕರಣದಿಂದ ಆನಂತರ್ಯಾಸಂಗತಿಯು ಇರುತ್ತದೆ.

ಆದ್ದರಿಂದ ಪ್ರಥಮಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿದ ಅನಂತಗುಣಗಳ ನಡುವೆ ಯಾವ ಗುಣಗಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಬಲವಾದ ಯುಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗಿದ್ದವೋ ಅದನ್ನು ಈ ಪಾದದ ಅಧಿಕರಣಗಳಲ್ಲಿ ಪರಿಹರಿಸಲಾಗಿದೆ. ಉಳಿದ ಗುಣಗಳ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುವ ಯುಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುವ ಮೂಲಕ ಸಕಲಗುಣಗಳ ಸಮನ್ವಯದ ಉಪಸಂಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಹೊರಟಿದೆ.

### ನ್ಯಾಯವಿವರಣದ ಹೇತು ಸಾಕ್ಷಾತ್ ಸಾಧಕವಲ್ಲ

भावदीपः – समर्थ्य न्यायेनोपपाद्येत्यर्थः॥ अत एवेति।। सर्वगुणानां युक्त्यविरोधेन स्थापनत्वादेवेत्यर्थः। पूर्वसङ्गतिचिन्तासाफत्ये आह – समस्तेति ॥ अन्यत्र चेतनान्तरे सर्वचेतना अपूर्णगुणा इति नियम इति न्यायविवरणोक्तं परम्पराहेतृतया योजयति – सर्वचेतनानामिति ॥

'ಸಮರ್ಥ್ಯ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ನ್ಯಾಯಗಳಿಂದ ಉಪವಾದನೆಮಾಡಿ ಎಂದರ್ಥ. 'ಆತ ಏವ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಸಕಲಗುಣಗಳಿಗೆ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧವನ್ನು ಪರಿಹಾರ ಮಾಡಿರುವುದರಿಂದಲೇ ಎಂದರ್ಥ. ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣನಿಂದ ಸಂಗತಿಯನ್ನು ಸಂತಯದ ಸಾಫಲ್ಯವನ್ನು ಉಪವಾದನೆ ಮಾಡಲು 'ಸಮಸ್ತ' ಇಷ್ಟಾದಿ ವಾಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ. 'ಆಸ್ಪತ್ರ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಬೇರೆ ಚೇತನರಲ್ಲಿ ಎಂದರ್ಥ. ಸಕಲಚೇತನರು ಅಪೂರ್ಣವಾದ ಗುಣವುಕ್ಯವರಾಗಿದ್ದಾರೆಂಬ ನಿಯಮವಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ನ್ಯಾಯವಿವರಣದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದು ಪರಂಪರೆಯುಂದ ಹೇಳುವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಯೋಜನೆ ಮಾಡಲು 'ಸರ್ವಚೀತನಾನಾಮ್' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ.

ವಿವರಣೆ - ನ್ಯಾಯವಿವರಣದಲ್ಲಿ ಸರ್ವಚೀತನರು ಅಪೂರ್ಣಗುಣಪುಕ್ರವರಾಗಿದ್ದಾರೆ ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಏತನ್ನಾತರಿಂದ ವಿಷ್ಣುವಕಲ್ಲಿ ಸರ್ವಗುಣಗಳನ್ನು ಸಾಧಿಸಲು ಬರುವುದಿಲ್ಲ. ಆರ್ಂಂದ ಇದು ಪರಂಪರಯಾ ಹೇತುವಾಗಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಟೀಣೆಯಲ್ಲಿ ಸ್ಪಷ್ಟಡಿಸಿದ್ದಾರೆ, ಅದರ ವಿವರಣೆಯನ್ನೇ ಮುಂದೆ ಮಾಡುತ್ತಾರೆ.

#### ಅನುಮಾನದಿಂದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಸ್ಥಾಪನೆ.

भावदीपः – चेतनत्वेनीति ।। विमतो अपूर्णस्चेतनत्वात् जीवचेतनवदिति भावः। हेतोरप्रयोजकत्वं निराह – अन्यथेति ।। एवं नियमे सत्यपि चेतनत्वेनापूर्णत्वानभ्युपगमे सहचारनियमवता हेतुना काप्यर्थसिद्धिनं स्यादित्र्थः ॥ छ ॥ योगसाध्यमध्याहृत्य सूत्राक्षरार्थमाह — नायुक्तमिति।। न्यायविवरणोक्तं हेतुमाह— स्वातन्त्र्यादिनेति।। सर्वकर्तृत्वविचत्रशक्तित्वादिरादिपदार्थः। स्वातन्त्र्यादि च तदनन्यत्वादिनयैः समर्थितमिति भावः।

'ಚೇನನತ್ತೇನೆ' ಎಂದು ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. 'ವಿಮತ: ಅರ್ಭರ್ಣ: ಚೀನನ್ನಾತ್ ಜೀವರ್ಣಿಸುತ್ತನ್ನು ಪಂಹುಸಲು 'ಅನ್ಯಥಾ' ಇತ್ಯಾದಿ ಟೀಕಾಮಾಕ್ಕವು ಹೊರಟಿದೆ. ಹೀಗೆ ನಿಯಮದಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಜೀನತ್ವಹಳುತ್ತು ಹತ್ತಿರನಲ್ಲಿದ್ದರೂ ಅರ್ಭಾತ್ವವನ್ನು ಒಪ್ಪದಿದ್ದರೆ ಸಹಚಾರನಿಯಮವುಳ್ಳ ಹೇಳುವಿನಿಂದ ಎಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಅರ್ಥಸಿದ್ದಿಯೇ ಆಗದಿರಬೇಕಾದೀತು ಎಂಬುದು ಈ ಪಾಕ್ಕದ ಅಭಿವ್ರಯ. ಯೋಗ್ಯವಾದ ಸಾಧ್ಯವನ್ನು ಅಧ್ಯಹಾದ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳುವ ಮೂಲಕ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ 'ನಾಯಕ್ರಮ್' ಇತ್ಯಾದಿಯಾಗಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ನ್ಯಾಯವಿವರಣದಲ್ಲಿ ಹೇಗದ ಹೇಳುವನ್ನು 'ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಾದಿನಾ' ನಿರೂಪಣೆ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆ. ಇಲ್ಲಿರುವ 'ಆದಿ'ಪದದಿಂದ ಸರ್ವಕರ್ತ್ಸಕ್ಷ, ವಿಚಿತ್ರಕೃತ್ತಾದಿಗಳನ್ನು ವಿವಕ್ತಿಸಬೇಕು. ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಾದಿಗಳನ್ನು ತದನನ್ನತ್ತುಗಿಕಳುದಿಂದ ಅಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥಿಸಿದ್ದಾರೆ ಎಂದುಭವ್ರಾಯ.

ವಿವರಣೆ - 'ವಿಷ್ಟು ಅಪೂರ್ಣ: ಚೇಡನ್ನಾತ್ ಜೀವನತ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ಪೂರ್ವಚಿತ್ರಗಳು ಅನುಮಾನವನ್ನು ಪ್ರಯೋಗಿಸುತ್ತಾರೆ. ಚೇಡನತ್ವವೆಂಬ ಹೇಳುವು ಅಪೂರ್ಣಗುಗುತ್ತದೆ; ಸಾಧಕವೇ ಅಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ಅಪ್ರಯೋಜಕತೆಂತೆಯನ್ನು ಮಾಡುವರದು, ವಿಕೆಂದರೆ 'ಯತ್ತ ಯತ್ತ ಚೇಡನತ್ತಂ ತತ್ರ ತರ್ತರ್ಣಗುಗುತ್ತಂ' ಎಂಬ ವ್ಯಾಪ್ತಿಯು ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ. ಈ ಸಾಹಚರ್ಯವನ್ನುಪ್ರಿಗೆ ಎಲ್ಲೂ ಕೂಡ ವ್ಯಭಿವಾರ ಇರುವುದಿಲ್ಲ. ಹೀಗೆ ಸಾಹಚರ್ಯವಿಯಮಿರದ್ದರೂ ಕೂಡ ಹೇಳುವು ಸಾಧ್ಯಸಾಧಕವಾಗದೇ ಹೋದರೆ ಸಮವ್ಯಾಪ್ತವಾದ ಹೇಳುವಿರಿಂದ ಎಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಸಾಧ್ಯಸಿದ್ದಿಯೇ ಆಗದಿರಬೇಕಾದೀತು. ಅಥವಾ ಕಣ್ವರಮ ಚೇಡನವಾದರೂ ಅಪೂರ್ಣವಾಗದಿದ್ದರೆ ದೇವರವ್ರಾಗಿಗಳು ಕೂಡ ಅಪೂರ್ಣವಾಗದಿದ್ದರೆ ದೇವರವ್ರಾಗಿಗಳು ಕೂಡ ಅಪೂರ್ಣವಾಗದೇ ಪೂರ್ಣಲೇ ಆಗಬೇಕಾದೀತು.

#### ನಿರ್ದುಷ್ಟ ಅನುಮಾನದಿಂದ ಸಿದ್ಧಾಂತ ಸ್ಥಾಪನೆ

भावदीप: - कुत इत्यतः स्वतन्त्रस्य पूर्णगुणत्वनियमादिति न्यायविवरणोक्तमाह - स्वातन्त्र्यादिमत इति ।। स्वतन्त्रस्येत्युपलक्षणमिति भावः। एतेन विष्णुः पूर्णगुणः स्वतन्त्रत्वात् 'तत्रोपसुत्वे सति तत्र शक्तत्वात्' इत्याद्युपपत्तये उक्ता भवन्ति। न्यायविवरणरीत्या सर्वधर्मोपपत्तीरत्यंशं व्याख्याय सौत्रचशब्दव्याख्यानपरतया भाष्यं व्याचष्टे – न केवलमिति ।। युक्त्या स्वातन्त्र्यादिनेत्यर्थः।

ಹೀಗೇಕೆ ಒಪ್ಪಟೇಕು? ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರನಾದವನು ಪೂರ್ಣಗುಣವುಳ್ಳವನಾಗಿರುವನು ಎಂಬ ನಿಯಮವಿದೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ನ್ಯಾಯವಿವರಣದಲ್ಲಿ ಎರಸಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಅದನ್ನೇ 'ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಾದಿಮತೇ' ಎಂಬುದಾಗಿ ವಿವರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಸ್ವತಂತ್ರ್ಯಾಕ್ಸ್' ಎಂಬುದಾಗಿ ವಿವರಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಸ್ವತಂತ್ರ್ಯಾಕ್ಸ್' ಪತ್ರೀವ್ಯಕ್ಷ್ಯೇ ಸಿಕಿ ತತ್ತ ಶಕ್ಷಿತ್ರಾತ್ ಇವೇ ಮೊದಲಾದ ಸೂತ್ರದ ಭಾಗವನ್ನು ಅಚ್ಚುಕೊಳ್ಳದೇಕು. ಸ್ವಾಯವಿವರಣದ ಪ್ರಕಾರ 'ಸರ್ವಧರ್ಮೋಪಪತ್ರೇ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ಭಾಗವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನಮಾಡಿ, ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಚಿಕ್ಚುಕ್ಷೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನರೂಪದಲ್ಲಿರುವ ಭಾಷ್ಯವನ್ನು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನಮಾಡಿ, ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಚಿಕ್ಚುಕ್ಷೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನರೂಪದಲ್ಲಿರುವ ಭಾಷ್ಯವನ್ನು ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಸ್ವತಂತ್ರ್ಯಾರಿಗಳಿಂದ ಎಂದರ್ಥ.

ವಿವರಣೆ – ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಕ್ಕೂ ಪೂರ್ಣಗುಣಕ್ಷಕ್ಕೂ ವ್ಯಾಪ್ರಿಯದೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ವಿಷ್ಣುವು ಸ್ವತಂತ್ರನಾಗಿರುವ ಕಾರಣ ಪೂರ್ಣಗುಣವುಕ್ಷವನೇ ಆಗಿರಬೇಕು ಎಂಬುದಾಗಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಗಳ ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ನಿರಾಕರಣೆ ಮಾಡುವ ಮೂಲಕ ಸಿದ್ಧಾಂತದಲ್ಲಿ ಅನುಮಾನ ಮಾಡಲಾಗಿದೆ. ಇದರಂತೆ 'ವಿಷ್ಣು ಸಕಲಕುಭಗಂಣವಾನ' ಸಕಲಗುಣಪ್ರೇಷ್ಯಕ್ಷೇ ಸತಿ ತತ್ರ ಶಕ್ತಿತ್ಯಾತ್' ಎಂಬ ಅನುಮಾನವನ್ನು ಕೂಡ ವಿವಕ್ತಿಸಬೇಕು.

'ಗುಣಾ: ಶ್ರುತಾ:' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕದ ವಾಕ್ಕವು ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಚಶಬ್ದದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನರೂಪವಾಗಿದೆ ಅದನ್ನು 'ನ ಕೇವಲಂ' ಎಂಬ ಟೀಕಾವಾಕ್ಕವು ವಿವರಿಸುತ್ತಿದೆ.

#### ವಿರೋಧಪರಿಹಾರ

भावदीपः – नन्वश्रुता अपि रमादिचिन्त्यास्तदचिन्त्याश्च सन्तीत्ययुक्तम्। अनुकं पडिभवेंदैर्न वस्त्वस्तीत्युक्तिविरोधादिति चेत्सत्यं सामान्यतः श्रुता विशिष्याश्रुता इत्यर्थात्। उक्तं च प्राक्टीकायां गुणा अपि सामान्यतः श्रुता एवंत्यदोष इति॥ अत इति ।। पूर्णगुणत्वस्य श्रुतियुक्तिसिद्धत्वेन चेतनत्वयुक्तेस्तद्वाधितत्वादित्यर्थः। सर्वमुपपत्रमिति फलोक्तिः॥ ३८॥

॥ इति श्रीमद्भाष्यटीकाभावदीपे राघवेन्द्रयतिकृते द्वितीयाध्यायस्य प्रथमः पादः॥

ಅಶ್ರತವಾದರೂ ಕೂಡ ರಮಾದಿಗಳಿಂದ ಚಿಂತ್ರವಾದ, ಅವರಿಂದಲೂ ಅಚಿಂತ್ರವಾದ ಗುಣಗಳವ ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದು ತಪ್ಪ. ಏಕೆಂದರೆ, 'ಅನುತ್ತಂ ಪಂಚರ್ಭಿರ್ವೈದ್ಯ: ನ ಮಸ್ವಸ್ತಿ' ಎಂಬ ಮಾತಿಗೆ ವಿರೋಧಬರುತ್ತದಲ್ಲವೇ?

ಹೌದು. ಆದರೆ ಸಾಮಾನ್ಯತಃ ಶ್ರತವಾದ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಅಶ್ರುತವಾದ ಎಂಬುದು ಆರ್ಥಾತ್ ಸಿದ್ಧವಾಗುವ ಅರ್ಥ. ಇದನ್ನು ಟಣೆಯಲ್ಲಿ 'ಗುಣಾ ಆಪಿ ಸಾಮಾನ್ಯತಃ ಶ್ರುತಾ ಏವ' ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಆದ್ದರಿಂದ ದೋಷವಿಲ್ಲ.

'ಆತಃ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಪೂರ್ಣಗುಣತ್ರವು ಶ್ರುತಿ ಹಾಗೂ ಯುಕ್ತಿಗಳಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾಗಿರುವ ಕಾರಣ ಚೇತನತ್ವಯುಕ್ತಿಯು ತದ್ದಾಧಿತವಾಗಿರುವುದರಿಂದ ಎಂದರ್ಥ. ಆದ್ದರಿಂದ ಸಮಸ್ತವೇದಸಮನ್ವಯವು ಉಪವನ್ನವಾಯಿತು ಎಂಬುದು ಅಧಿಕರಣದ ಫಲ.

ವಿವರಣೆ – ವೇದರಲ್ಲಿ ಶ್ರುತವಾಗದೇ ಇರುವ ಗುಣಗಳೂ ಕೂಡ ಪರಮಾತ್ಯನಲ್ಲಿವೆ. 
ರಮಾದಿದೇವತೆಗಳಿಂದ ಚಂತ್ರವಾದ ಗುಣಗಳೂ ಇವೆ. ಆಚಂತ್ರವಾದ ಗುಣಗಳೂ ಕೂಡ ಇವೆ ಎಂಬುದಾಗಿ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ್ದಾರೆ. ಇದು ಹೇಗೆ ಸರಿ. ಏಕೆಂದರೆ 'ಅನುಕ್ತಂ ಪಂಚರ್ಭವರ್ಯಕ್ಷೇದ್ರೇ ನ ವಸ್ತ್ವಸ್ತಿ' ಎಂಬ ಮಾತಿನಂತೆ ವೇದರಲ್ಲಿ ಹೇಳದ ಮ್ಯಾವೇ ಇಲ್ಲ. ಹೀಗಿರುವಾಗ ಅಶ್ರುತಃ ಎಂದು ಹೇಳಿದ್ದು ತಪ್ಪಲ್ಲವೇ? ಎಂಬ ಪ್ರಕ್ಷೆಗೆ ಉತ್ತರತಮ್ಮ ಹೀಗೆ ತೀಯುದೇಕು. ಅಶ್ರುತಕಟ್ಟುತ್ತೆ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಶ್ರುತವಾದರೂ ಕೂಡ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಶ್ರತವಾದಿಕವಾಗಿರುವುದಿಲ್ಲ. ಮತ್ತು ಆ ಶ್ರುತವಾಗದ ಗುಣಗಳು ಮತ್ತು ಮತ್ತು ಆ ಶ್ರುತವಾಗ ಗುಣಗಳು ಮಾರ್ಮವಿ ಮೆರಲಾದವರಿಂದ ಚಿಂತ್ರವಾದರ್ದೂ ಇವೆ ಆಚಂತ್ರವಾದರ್ದೂ ಇವೆ ಆಚಂತ್ರವಾದರ್ದೂ ಇವೆ ಆರಂದರೇ ಚತುರ್ಮಾಖವಿಗಳು ಶ್ರುತಿಮಾರ್ಯವಾದಿಗಳು ಪ್ರತಿಯಲ್ಲೂ ಹೇಳದ ಮಹಾಭಾರತಾದಿಗಳಲ್ಲೂ ಹೇಳದ ಗುಣಗಳನ್ನು ಉಪಾಸನೆ ಪರಿಸುವಾದಿಗಳು ಪ್ರತಿಯಲ್ಲೂ ಹೇಳದ ಮಹಾಭಾರತಾದಿಗಳಲ್ಲೂ ಹೇಳದ ಗುಣಗಳನ್ನು ಉಪಾಸನೆ

ಮಾಡುತ್ತಾರೆ. ಅಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲದೇ ರಮಾದಿಗಳಿಗೆ ಎಷ್ಟು ಚಿಂತಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವೂ ಅದಕ್ಕಿಂತಲೂ ಹಚ್ಚಿನ ಗುಣಗಳು ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿವೆ. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಸಂಶಯಪಡಬಾರದು. ಆದ್ದರಿಂದ ವಿರೋಧಕ್ಕೆ ಅವಕಾಶವಿಲ್ಲ.

# ್ಷ್ ಭಾವದೀಪದ ವೈಶಿಷ್ಟ್<u>ಸ್</u> ಕ್ಷ

- ನಾಕುಬಗೆಯ ಯುಕ್ಕಿವಿರೋಧವನ್ನು ಈಗಾಗಲೇ ಪರಿಹರಿಸಿದ್ದಾಗಿದೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸಿದ್ದಾರೆ.
- 'ವಿಮತ: ಅಪೂರ್ಣ: ಚೇತನತ್ವಾತ್ ಜೀವಚೇತನವತ್' ಎಂಬ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗಳ ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿ ಅಪ್ರಯೋಜಕತ್ವವನ್ನು ಆಕ್ಷೇಪಿಸಿ ಪರಿಹರಿಸಿದ್ದು ಅಪೂರ್ವವಾಗಿದೆ.
- 'ವಿಷ್ಣು ಪೂರ್ಣಗುಣ: ಸ್ವತಂತ್ರತ್ವಾತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಅನುಮಾನಗಳನ್ನೂ ಕೂಡ ಸಿದ್ಧಾಂತದಲ್ಲಿ ನಿರ್ದುಷ್ಟವಾಗಿ ಸ್ಪಷ್ಟಪಡಿಸಲಾಗಿದೆ.
- ಕರಮಾದಿಗಳಿಂದಲೂ ಶ್ರತವಾಗದ ಗುಣಗಳು ಪರಮಾತ್ಯನಲ್ಲಿವೆ ಎಂಬ ಪ್ರಮೇಯಕ್ಕೆ 'ಅನುಕ್ತಂ ಪಂಚಭಿರ್ವ್ವೇದ್ಯೆ ನ ವಸ್ತ್ವಸ್ತಿ' ಎಂಬ ಮಾತಿನಿಂದ ವಿರೋಧವನ್ನು ಆಕ್ಷೇಪಿಸಿ ಪರಿಹರಿಸಿದ್ದು ಆಪೂರ್ವವಿಚಾರವಾಗಿದೆ.

ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮದ್ ರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥರಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ಭಾವದೀಪದ ಕನ್ನಡಾನುವಾದದಲ್ಲಿ ಸರ್ವಧರ್ಮೋಪಪತ್ವಧಿಕರಣವು ಮುಗಿಯಿತು

ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಗಳ ಎರಡನೇ ಅಧ್ಯಾಯದ ಮೊದಲನೇ ಪಾದವು ಮುಗಿಯಿತು

॥ ಶ್ರೀಮಧ್ವೇಶಾರ್ಪಣಮಸ್ತು ॥

#### ।। श्रीजानकीवदनाम्भोजराजइंसाय रामचन्द्राय नमः ।।

श्री गुरुभ्यो नमः ।।
 श्री राघवेन्द्रतीर्घविरचिता

## तन्त्रदीपिका

#### सर्वधर्मोपपत्त्वधिकरणम् (२।१।११)

ಸಕಲ ಪರಿಪೂರ್ಣತ್ವ, ನಿರ್ದೋಷತ್ವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿಯ ಆಧಾರ

।। सर्वधर्मोपपत्तेश्च ।।२-१-३८।।

अत्र सर्वगुणपूर्ती सर्वदोषराहित्ये च पुत्तपविरोध उच्यते । सर्वेषां धर्माणां ज्ञानानन्दादिसहुणानां दुःखद्वेषादिदोषामावानां चेश उपपत्तेः । ब्रह्म सदा प्राप्तसहुणं, तत्प्रेप्युत्वे सति तत्र शक्तवात्, सामान्यव्यास्या स्ममतवत् । ब्रह्म सदा त्यक्तसर्वदोषं, तिष्ठाहासुत्वे सति तत्र शक्तवात्, सम्मतवत् । ब्रह्म सदा त्यक्तसर्वदोषं, तिष्ठाहासुत्वे सति तत्र शक्तवात्, सम्मतवत् इत्युपपित्तिसद्धत्वात् । चशब्दात् "गुणाः श्रुताः सुविरुद्धाश्च देवे" इति श्रुतेश्च इत्यर्षः ॥

ಪರಮಾತ್ಮನು ಸಕಲ ಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣವಾಗಿದ್ದಾನೆ, ಸಕಲ ದೋಷರಹಿತವಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬುದರ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯಾವ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಪ್ರಾಪ್ತವಾಗುತ್ತದೋ, ಆದರ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಹೊರಟಿದೆ.

ಜ್ಞಾನಾನಂದಾದಿ ಸಕಲ ಸದ್ದುಣಗಳು, ದುಃಖ-ದೈಷ ಮೊದಲಾದ ಸಕಲ ಬಗೆಯ ದೋಷಗಳ ಇಲ್ಲದಿರುವಿಕೆಯು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಆ ಯುಕ್ತಿಯು ಹೀಗಿದೆ - 'ಬ್ರಹ್ಮ ಸದಾ ಪ್ರಾಪ್ತಸದ್ದುಣಂ, ತತ್ ಪ್ರೇಸ್ನಪ್ಟ್ನೇ ಸತಿ ತತ್ರ ಶಕ್ತತ್ವಾತ್' ಸಮ್ಮತವತ್ = ಯಾರು ಯಾವುದನ್ನು ಹೊಂದಲು ಇಚ್ಚೆಯನ್ನು ಪಡುತ್ತಾನೋ, ಮತ್ತು ಅದನ್ನು ಹೊಂದುವ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಹೊಂದಿರುತ್ತಾನೋ, ಅವನು ಅರನ್ನು ಪಡೆಯುತ್ತಾನೆ. ಬ್ರಹ್ಮನು ಸಕಲ ಗುಣಗಳ ಹೊಂದುವಿಕೆಯಲ್ಲಿ ಇಚ್ಛೆಯುಳ್ಳವನೂ, ಶಕ್ತನೂ ಆಗಿರುವುದರಿಂದ ಸಕಲ ಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣನೂ ಆಗಿದ್ದಾನೆ. ಹೀಗೆ ಸಕಲಗುಣಪರಪೂರ್ಣಕ್ಕವು ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ.

'ಬ್ರಹ್ಮ ಸದಾ ತ್ಯಕ್ತಸರ್ವದೋಡು, ತಜ್ಜೀಹಾಸುತ್ತೇ ಸತಿ ತತ್ರ ಶಕ್ತತ್ವಾತ್, ಸಮತ್ತವತ್' ಯಾರು ಯಾವ ದೋಷವನ್ನು ಪರಿತ್ಯಾಗ ಮಾಡಲು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ, ಅದರ ಪರಿತ್ಯಾಗದಲ್ಲಿ ಸಮರ್ಥನಾಗಿದ್ದಾನೋ, ಅವನು ಆ ದೋಷವನ್ನು ಪರಿತ್ಯಾಗ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ. ಬ್ರಹ್ಮನು ಎಲ್ಲಾ ಬಗೆಯ ದೋಷವನ್ನು ಪರಿಹರಿಸುವ ಇಚ್ಛೆಯುಳ್ಳವನೂ, ಶಕ್ತನೂ ಅಗಿದ್ದಾನೆ. ಅದ್ದರಿಂದ ಸಕಲ ದೋಷರಹಿತನಾಗಿದ್ದಾನೆ ಎಂಬ ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಸರ್ವದೋಷ ವಿದೂರಶಕ್ಷವು ಸೀವ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ.

ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ಚ' ಶಬ್ದರಿಂದ 'ಗುಣಾ: ಶ್ರುತಾ: ಸುವಿರುದ್ದಾಶ್ಚ ದೇವೇ' ಸಕಲವಿಧವಾದ ಗುಣಗಳು ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಶ್ರುತವಾಗಿವೆ. ಯಾವುದೇ ದೋಷಗಳು ಇರುವುದಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಾಗಿ ಪ್ರತಿಪಾದನೆ ಮಾಡುವ ಶ್ರುತಿಯ ಪ್ರಮಾಣವನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿರುತ್ತಾರೆ.

(ಗುಣಾ: ಶ್ರುತಾ: ಸುವಿರುದ್ಧಾಶ್ಚ ದೇವೇ ಸಂತ್ಯಶ್ರುತಾ ಅಪಿ ನೈವಾತ್ರ ಶಂಕಾ। ಚಿಂತ್ಯಾ ಅಚಿಂತ್ಯಾಶ್ಚ ತಥೈವ ದೋಷಾ: ಶ್ರುತಾಶ್ಚ ನಾಜ್ಕೈರ್ಹಿ ತಥಾ ಪ್ರತೀತಾ:॥)

#### प्रथमपादसारसङ्ग्रहः

स्मृतिनयेऽश्रौतस्मृत्यप्रामाण्यम् । नविलक्षणत्वादिनये श्रुतिश्रौतस्मृत्योः प्रामाण्यं तत्स्वतस्त्वं च । अभिमानिनये अभिमानितद्विग्रहतदन्तर्थान-शक्त्यादि । असदिति नये लये भावसत्त्वम् ।

#### ಪ್ರಥಮಪಾದದ ಸಾರಸಂಗ್ರಹ

ಸ್ಟೃತ್ಯಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಶ್ರುತಿಮೂಲವಲ್ಲದ ಸ್ಮೃತಿಗಳು ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗಿವೆ ಎಂದು ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಯಿತು. ನವಿಲಕ್ಷಣತ್ಕಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಶ್ರತಿ ಮತ್ತು ಶ್ರುತಿಮೂಲಕವಾದ ಸ್ಮೃತಿಗೆ ಪ್ರಾಮಾಣ್ಯವನ್ನು ಸಮರ್ಥನೆ ಮಾಡಿ ಪ್ರಾಮಾಣ್ಯಸ್ವತಸ್ವ್ವವನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಯಿತು.

ಅಭಿಮಾನ್ಯ ಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಅಭಿಮಾನಿದೇವತೆ ಹಾಗೂ ಅಭಿಮಾನಿದೇವತೆಯ ದೇಹ, ಅಭಿಮಾನಿದೇವತೆಗೆ ಅಂತರ್ಧಾನಶಕ್ತಿ ಇವುಗಳನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಯಿತು.

ಅಸದಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲೂ ಭಾವಪದಾರ್ಥಗಳಿವೆ ಎಂದು ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಯಿತು.

भोक्त्रिति नये मुक्तौ जीवपरैक्यनिरासः । तदनन्यत्वनये सृष्टिसाधनानामीशायत्तत्वम् । इतरेति नये जीवस्य कर्तृत्वेऽप्यस्वातन्त्र्यम्, ईशस्यानुपलम्भेऽपि सत्त्वम् ।

ಭೋಕ್ಷ್ಗರಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಮೋಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಜೀವೇಶ್ವರರಿಗೆ ಐಕ್ಕವಿಲ್ಲವೆಂದು ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಯಿತು.

ತದನನ್ನ ತ್ವಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸೃಪ್ತಿಸಾಧನಗಳಿಗೆ ಪರಮಾತ್ಮನ ಭೇದಶ್ವವನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಯಿತು.

ಇತರವೃಪದೇಶಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಕರ್ತೃತ್ವವಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಅಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿದೆ, ಈಶ್ವರನು ಅನುಪಲಭ್ಯನೂ ಆಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಇರುತ್ತಾನೆಂದು ನಿರೂಪಣೆ ಮಾಡಲಾಯಿತು.

श्रुतेरिति नये अघटितघटकनित्यशक्तिमत्त्वम् । नेति नये स्वभावतः सृष्टिः । वैषम्यनये कर्मापेक्षत्वेऽपि स्वातन्त्र्यम् । अन्त्यनये सर्वगुणपूर्णत्वं सर्वदोषशून्यत्वं चेत्यादि सिद्धम् । एवमग्रेऽपि विवेक्तव्यम् । भीषयत्यस्मास्तु विस्तरः ।।

इति श्रीमद्राघनेन्द्रायतिकृतायां तन्त्रदीपिकायां द्वितीयाध्यायस्य प्रथमः पादः समाप्तः ।। श्रीकृष्णार्पणमस्तु ।।

ಶ್ರುತೇಸ್ತು ಶಬ್ಧಮೂಲತ್ವಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಈಶ್ವರನಿಗೆ ಅಘಟಿತಘಟಕ ನಿತ್ಮಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಯಿತು.

584

ನಪ್ರಯೋಜನಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುವಿಕೆಯು ಭಗವಂತನ ಸ್ವಭಾವವೆಂದು ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಯಿತು. ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಫ್ಟ್ ಕ್ಯಾಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಕರ್ಮಗಳನ್ನು ಅನುಸರಿಸಿ ಫಲಗಳನ್ನು ನೀಡಿದರೂ

ಅವನ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಕ್ಕೆ ಚ್ಯುತಿ ಇಲ್ಲ ಎಂದು ನಿರೂಪಣೆ ಮಾಡಿದ್ದಾಯಿತು. ಕೊನೆಯ ಸರ್ವಧರ್ಮೋಪಪತ್ತಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಸಕಲಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣತ್ತ ಹಾಗೂ

ಸಕಲದೋಷವಿದೂರತ್ವ ಎಂಬ ಪ್ರಮೇಯವನ್ನು ಯುಕ್ತಿಬದ್ದವಾಗಿ ಸಮರ್ಥಿಸಲಾಯಿತು. ಹೀಗೆ ಮುಂದಿನ ಪಾದಗಳಲ್ಲೂ ಕೂಡ ಅಧಿಕರಣಗಳ ಸಾರವನ್ನು ತಿಳಿಯಬೇಕು. ಗ್ರಂಥಗೌರವವು ನಮ್ಮನ್ನು ಭಯಗೊಳಿಸುತ್ತಿದೆ.

ಇಲ್ಲಿಗೆ ಶ್ರೀಮದ್ರರಾಘವೇಂದ್ರತೀರ್ಥಯತಿಗಳಿಂದ ವಿರಚಿತವಾದ ತಂತ್ರದೀಪಿಕೆಯ ದ್ವಿತೀಯಾಧ್ಕ್ರಾಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಥಮಪಾದವು ಮುಗಿಯಿತು.

॥ ತ್ರೀಕೃಷ್ಣಾರ್ಪಣಮಸ್ತು ॥

### ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ

و

25

E

2

,

e

F

On

QΩ

೧೨

೧೨

೧೨

೧೩ OF

#### ಅಸದಧಿಕರಣ

'ಅಸದಿತಿ ಚೇನ್ನ ಪ್ರತಿಷೇಧಮಾತ್ರತ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

ಬ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರ

ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಅಸತ್ ಮಾತ್ರ ಇತ್ತಲ್ಲವೇ? ಅಸತ್ ಪದಾರ್ಥವು ಜಗತ್ ಕಾರಣವಲ್ಲ 'ಅಸದೇವ ಇದಮಗ್ರ ಆಸೀತ್' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಶೂನ್ನಮತನಿರಾಕರಣೆಯನ್ನು ಈ ಅಧಿಕರಣ ಮಾಡುತ್ತಿಲ್ಲ

ಸತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

ಪುನರುಕಿ ಪರಿಹಾರ

ತತ್ರಪ್ರದೀಪ

'ಅಸತ್' ಪದಕ್ಕೆ 'ಪುರುಷೋತ್ತಮ' ಎಂದರ್ಥ

'ಅಸದೇವೇದಮಗ್ರ ಆಸೀತ್' ಇತ್ತಾದಿ ಭಾಷ್ಯಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

ಈ ಅಧಿಕರಣವು ತೂನ್ನಮತದ ನಿರಾಕರಣೆಗಾಗಿ ಹೊರಟಿಲ್ಲ 'ಅಸತ: ಸದಜಾಯತ' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕಕ್ಕೆ ಅಶ್ರಾಮಾಣ್ಯ ಆಶಾದನೆ

ಸತ್ಕಾರಣತ್ವವಚನದಿಂದ ವಿರೋಧಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣ

ಇತ್ತಾದಿನಾ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕ ವಾಕ್ಕಕ್ಕೆ ಎರಡು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

ಅಭಾವದಲ್ಲಿ ಕಾರಣತ್ವವಿರಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ

ಭಾಷ್ಕದ ವಾಕ್ಯಕ್ಕೆ ನಾಕನೆಯ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಅರ್ಥಾತ್ ಸಿದ್ಧವಾಗಿದೆ

ವೇದವಾಕೃಕ್ತೆ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ

ಪುನರುಕ್ತಿ ಪುನ: ಬರುವುದಿಲ್ಲ

ಅನುವ್ಯಾಖ್ಯಾನದ ಆಧಾರ

| ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                                    |    |
|------------------------------------------------------------------|----|
| ಜಗತ್ ಕಾರಣತ್ವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರ                        | OV |
| ವಿಷ್ಣು ಜಗತ್ ಕಾರಣನಲ್ಲವೆಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ                              | OM |
| ವಿಷ್ಣುವೇ ಜಗತ್ <b>ಕಾರಣನೆಂದು ಸಿದ್ಧಾಂತ</b>                          | UF |
| ಇಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದ್ದು ಆಸದ್ವಾದದ ನಿರಾಕರಣೆ                                 | ೧೭ |
| ಶೂನ್ಯವಾದದ ನಿರಾಕರಣೆ ಇಲ್ಲಿ ಮಾಡಿಲ್ಲ                                 | ೧೮ |
| ಸಮಯಪ್ರಾಪ್ತದ ನಿರಾಕರಣೆ ಎರಡನೆಯ ಪಾದದಲ್ಲಿದೆ                           | ೧೮ |
| ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಪಾದಾಂತರ್ಭಾವಸಂಗತಿ                                      | ೧೯ |
| ಭಾವದೀಪ                                                           |    |
| ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಏಕೆ ಹೊರಟಿದೆ ?                                         | ೨೧ |
| ಶ್ರತಿಗಳಲ್ಲಿರುವ ಪರಸ್ಪರ ವಿರೋಧ                                      | ೨೧ |
| 'ಯತೋ ವಾ' ಇತ್ಕಾದಿ ವಾಕ್ಕವು ಆಪ್ರಮಾಣವೆಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ                  | وو |
| 'ಅಸತ್' ಪದಾರ್ಥಕ್ಕೆ ಕಾರಣತ್ವವನ್ನು ಹೇಗೆ ಆಶಂಕಿಸಿರುವಿರಿ ?              | ೨೩ |
| ಆಚೇತನಕ್ಕೂ ಕೂಡ ಕರ್ತೃತ್ವವಿದೆ ಎಂಬ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಉಪಸಂಹಾರ                | ೨೩ |
| ಕರ್ತೃತ್ವವು ಅಭಾವದಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲ                                        | ೨೪ |
| ಶಶವಿಷಾಣಾದೀನಾಂ ಎಂಬ ಪಾಠವನ್ನು ವಿವಕ್ಷಿಸಿದಾಗ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                | ೨೫ |
| ದ್ವೀಯ ಪಾದದಲ್ಲಿರುವ ಅಸದಧಿಕರಣದಿಂದ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯ ಸಮರ್ಥನೆ                 | ೨೬ |
| ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನೂ ಕೂಡ ಇಲ್ಲಿ ಪರಿಹರಿಸಲಾಗಿದೆ                         | عو |
| ಅಭಾವಕ್ಕೆ ಕರ್ತೃತ್ವ ಮಾತ್ರವಲ್ಲ ಉಪಾದಾನವೂ ಕೂಡ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಗಳಿಗೆ ಅಭಿಪ್ರೇತ | عو |
| ಬ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರ                                                      |    |
| 'ಅಪೀತೌ ತದ್ವತ್ ಪ್ರಸಂಗಾದಸಮಂಜಸಮ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ           | ೨೮ |
| ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಠ                                                 |    |
| ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲವೂ ಅಸತ್ತೇ ಆದೀತು                                | ೨೮ |
| ತತ್ವಪ್ರದೀಪ                                                       |    |
| ಅಭಾವಮತ ಅಸಮಂಜಸ                                                    | ೨೯ |
|                                                                  |    |

| ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ                                   | 587  |
|-----------------------------------------------------------|------|
| ತತ್ರಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                             |      |
| ಅಸತ್ತಿಗೆ ಜಗತ್ <b>ಕಾರಣತ್ವ ಒಪ್ಪಿದರೆ ಯಾವುದೇ ಬಾಧಕವಿಲ್ಲ</b>    | 20   |
| ಅಸದ್ ವಾದವು ಅಸಮಂಜಸ                                         | 2.0  |
| ಭಾವದೀಪ                                                    |      |
| ಅಪೀತೌ ತದ್ವತ್ ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                   | 3.0  |
| ತದ್ದತ್ ಎಂಬುದು ವತಿ ಪ್ರತ್ಯಯಾಂತವಲ್ಲ                          | 3.0  |
| 'ಕಾರ್ಯನಾಶೇ ಕಾರಣಮಾತ್ರಾವಶೇಷನಿಯಮಾತ್' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ವ್ಯಭಿಚಾರವಿಲ್ಲ | و۔ھ  |
| ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ                                               |      |
| 'ನತು ದೃಷ್ಟಾಂತಭಾವಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ              | 5.5. |
| ಬ್ರ <b>ಹ್ಮಸೂ</b> ತ್ರಭಾಷ್ಠ                                 |      |
| ಏನೂ ಇಲ್ಲವೆನ್ನಲು ದೃಷ್ಟಾಂತವಿಲ್ಲ                             | 2.2. |
| <u>ತತ್ವಪ್ರ</u> ದೀಪ                                        |      |
| ಏನೂ ಇಲ್ಲವೆನ್ನಲು ದೃಷ್ಟಾಂತವಿಲ್ಲ                             | 2.0  |
| ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                             |      |
| ಅನಿಷ್ಟಾಪಾದನೆ ಅಲ್ಲವೆಂದು ಶಂಕೆ                               | 3,38 |
| ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗೆ ಅನಿಷ್ಟಾಪಾದನೆಯೇ ಆಗಿದೆ                         | 23/  |
| ಸತ್ಯದಿಂದಲೇ ವಿಷಯೋತ್ಪತ್ತಿ ಎನ್ನಲು ಎರಡು ಅನುಮಾನ                | 2.31 |
| ಬ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರ                                               |      |
| 'ಸ್ವಶಕ್ತದೋಷಾಚ್ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                     | äŁ   |
| ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಠ                                          |      |
| ಯಾವುದೇ ಪದಾರ್ಥವಿಲ್ಲವೆನ್ನಲು ದೃಷ್ಟಾಂತವಿಲ್ಲ                   | 22   |
| ತತ್ವ <b>ಪ್ರಕಾ</b> ಶಿಕಾ                                    |      |
| ಯಾವುದೂ ಇಲ್ಲವೆಂಬುದು ಅಪ್ರಾಮಾಣಿಕವಾಗಿದೆ                       | 22   |
| ಪ್ರಳಯದಲ್ಲಿ ಏನೂ ಇಲ್ಲವೆಂಬುದು ಹೇಗೆ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ ?          | 20   |
| ಭಾವದೀಪ                                                    |      |
| ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಏನೂ ಇಲ್ಲ ಎನ್ನಲು ಪ್ರಮಾಣವಿಲ್ಲ                 | ₩0   |
| ·                                                         |      |

| Ł  | ಚಿಕೆಯಲ್ಲಿರುವ 'ಏತೇನೆ' ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಮೂರು ಅರ್ಥ                      | ₽O         |
|----|----------------------------------------------------------------|------------|
| 2  | ್ರು <b>ಹ್ಮಸೂ</b> ತ್ರ                                           |            |
| •; | ರ್ತಾಪ್ರತಿಷ್ಠಾನಾತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                    | 63         |
| Ł  | ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರಭಾಷ್ಠ                                                |            |
| ē  | ಪರೀತವಾಗಿಯೂ ಅನುಮಾನ ಮಾಡಬಹುದು                                     | وټ         |
| 8  | <b>್ರರುಷಾರ್ಥವೇ ಇಲ್ಲವೆಂದಾದೀತು</b>                               | 92         |
| 2  | ಕ್ರಮಾಣಸಿದ್ದವಾದದ್ದನ್ನಷ್ಟೇ ಒಪ್ಪಬೇಕು                              | 99         |
| ą  | ಗ್ರಮಾಣದಿಂದ ಸಿದ್ಧವಾದದ್ದನ್ನಷ್ಟೇ ಒಪ್ಪಬೇಕು                         | 99         |
| 3  | ಚ್ಚಪ್ರದೀಪ                                                      |            |
| 3  | ರ್ಣವು ಪ್ರಮಾಣವೋ, ಆಪ್ರಮಾಣವೋ?                                     | 232        |
| 3  | <u>ವೃದ್ದ</u> ಕಾಶಿಕಾ                                            |            |
| ×  |                                                                | 38         |
| 3  | ರ್ಕದಿಂದ ಏನನ್ನು ಬೇಕಾದರೂ ಸಾಧಿಸಬಹುದು                              | ØΕ         |
| ¢  | ಯಾವುದೇ ತರ್ಕಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿತರ್ಕ ಇದ್ದೇ ಇರುತ್ತದೆ                       | 29         |
| 3  | ರ್ಣವು ಅಪ್ರಾಮಾಣಿಕ                                               | SE.        |
| 2  | ಭಾವದೀ <b>ಪ</b>                                                 |            |
| ٠, | ಏತಾವಾನೇವ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                          | 30         |
| 3  | ಕರ್ಕಕ್ಕೆ ಪ್ರತಿತರ್ಕ ಪರಾಹತಿ                                      | 30         |
| ٠  | ಏವಂ ಸತಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                           | 30         |
| 2  | ್ರಹ್ಮಗುತ್ರ                                                     |            |
| •  | ಏತೇನ ಶಿಷ್ಟಾ ಆಪರಿಗ್ರಹಾ ಅಪಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾತಾ:' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ | ಜ೨         |
| 1  | <u> ಬ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರಭಾಷ್ಠ</u>                                       |            |
| 2  | ಜಗತ್ತಿನ ಸೃಷ್ಟಿ ಆಕಸ್ಮಿಕವಲ್ಲ                                     | <b>8.9</b> |
| •  | ಆಕಸ್ಮಾತ್ ಹುಟ್ಟರು ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                        | Ma.        |
| 1  | ಜಡಪ್ರಕೃತಿಯಿಂದ ಜಗತ್ತು ಹುಟ್ಟಿತು ಎಂಬುದು ಸರಿಯಲ್ಲ                   | 312.       |
| 1  | ಜೀವನಿಂದಲೇ ಜಗತ್ತು ಹುಟ್ಟಿತು ಎಂಬುದೂ ಕೂಡ ಸರಿಯಲ್ಲ                   | ЯŸ         |
| ;  | ಪ್ರಕೃತ್ಯಾದಿಗಳಲ್ಲಿ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವೇ ಕಂಡಿದೆ                        | 33         |
|    |                                                                |            |

| ಜೀವಾದಿ ಶಬ್ದಗಳಿಂದ ಪರಮಾತ್ಮನೇ ಪ್ರತಿಪಾದ್ಯ             | 33   |
|---------------------------------------------------|------|
| ವಿರೋಧವಿಲ್ಲದಿದ್ದಾಗ ಮಾತ್ರ ಅನ್ಯಾರ್ಥ ಒಪ್ಪಬೇಕು         | 33   |
| ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ                                    |      |
| ಜೀವಾದಿಕರ್ತೃತ್ವಚಕ್ಷದ ನಿರಾಕರಣೆ                      | 32   |
| ತತ್ವಪ್ರದೀಪ                                        |      |
| ಶ್ರುತಿಗಳ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನಕ್ರಮ                            | 350  |
| ತತ್ವಶಕಾಶಿಕಾ                                       |      |
| ವಿಶ್ವಕ್ಕೆ ಯಾವುದೇ ಕಾರಣ ಬೇಡ                         | FO   |
| ಯಾವುದೂ ಕೂಡ ನಿಷ್ಕಾರಣವಲ್ಲ                           | FO   |
| ಪ್ರತಿವಿರೋಧವಷ್ಟೇ ಈ ಅಧಿಕರಣದ ವಿಷಯವಲ್ಲ                | ೬೧   |
| ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರ ಕರ್ತೃವಲ್ಲ                          | FU   |
| ಅಸತ್ಕಾರಣತ್ವವಾದದ ವಿರೋಧ ಬರುತ್ತದಯೀ ?                 | دع   |
| ವಿರೋಧ ಬರುವುದಿಲ್ಲವೆಂದು ಉತ್ತರ                       | Łâ   |
| ಭಾವದೀಪ                                            |      |
| ಜಗತ್ತಿಗೆ ವಿಷ್ಣು ಕಾರಣ ಆಗಬೇಕಿಲ್ಲ                    | Łà   |
| ನಿಷ್ಕಾರಣತ್ವಕ್ಕೆ ದೃಷ್ಟಾಂತವೇ ಇಲ್ಲ                   | Få   |
| ಈ ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ತೃತೀಯ ಪಾದದಲ್ಲಿ ಸಂಗತಿ ಇಲ್ಲ            | ٤٥   |
| ಅಕರ್ತೃತ್ವ ಎಂದರೆ ಅಸ್ವತಂತ್ರತ್ವ ಎಂದರ್ಥ               | EN   |
| ಜೀವನಲ್ಲಿ ಕರ್ತೃತ್ವವಿದ್ದರೂ ಸ್ವತಂತ್ರತ್ವವಿಲ್ಲ         | FF   |
| ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃವಲ್ಲ ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ದೃಷ್ಟಾಂತವಿದೆ    | FF   |
| 'ಪ್ರತಿಗತಿಸ್ತು' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಮಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ        | 23   |
| ತಂತ್ರದೀಪಿಕಾ                                       |      |
| ಆಸದಧಿಕರಣವು ಆರಂಭಣೀಯ                                | ೯೧ . |
| 'ಅಸತ್' ಶಬ್ದದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                            | Ł۴   |
| 'ಅಸದಿತಿ ಚೇನ್ತ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗಕ್ಕೆ ಮೊದಲನೆಯ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ | 20   |
| 'ಅಸದಿತಿ ಚೇನ್ತ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗಕ್ಕೆ ಎರಡನೆಯ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ  | ٥٥   |
| -                                                 |      |

#### ನ್ಯಾಯಸುಧೆಯ ಪ್ರಕಾರ ಸೂತ್ರಾರ್ಥ 25 ಜಗತ್ತಿಗೆ ಜೀವನು ಕಾರಣನಾಗಲಿ ಅಥವಾ ಯಾರೂ ಕಾರಣ ಬೇಡ ٤F ಸೂತ್ರದ ಪ್ರತಿಪದಾರ್ಥ eso 'ವ್ಯಾಖ್ಯಾತಾ:' ಎಂಬ ಪದದ ಸ್ಕಾರಸ್ತ ರಂ ಅದ್ವೈತಮತ ಹಾಗೂ ರಾಮಾನುಜಮತದಲ್ಲಿ ಅಸದಧಿಕರಣ ೮೨ ಭೋಕ್ಷಧಿಕರಣ ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ 'ಭೋಕ್ತಾಪತ್ತೇರವಿಭಾಗಶ್ಚೇತ್ ಸ್ಕಾಲ್ಲೋಕವತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ 000 ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ ಮೊದಲು ಭಿನ್ನವಾದದ್ದು ಅನಂತರ ಅಭಿನ್ನವಾಗಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ 000 ಮೋಕ್ಷವ್ಯವಹಾರವೂ ಕೂಡ ಲೋಕವ್ಯವಹಾರದಂತೆ ೧೦೨ ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಉಪನಿಷತ್ತಿನಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ದೃಷ್ಟಾಂತ ೧೦೩

590

'ಪ್ರತಿಷೇಧಮಾತ್ರತ್ರಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

ನಿಷೇಧ ಮುಖ್ಯವಾಗಿ ತೋರಬೇಕು ಎಂದರ್ಥ

ಪ್ರಳಯದಲ್ಲಿ ಕಾಲವೇ ಇಲ್ಲದಿರಬೇಕಾದೀತು

ಅನಿಷ್ಟಾಪಾದನೆಯಾಗಿದೆ ಎಂಬುದರ ಸಮರ್ಥನೆ

'ತರ್ಕಾಪ್ರತಿಷ್ಠಾನಾತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

ಮುಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಪರಮಾತ್ಮನ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ತಾಳಲಾರ

'ಅಪೀತೌ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅವತಾರಿಕೆ

ಪ್ರಳಯದಲ್ಲಿ ಏನೂ ಇಲ್ಲ ಎನ್ನಬಾರದು

ಸೂತ್ರದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಭಾಗಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

ಸೂತ್ರದ ಸಿದ್ದಾಂತ ಭಾಗಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ

20

,,

22

22

20

22

2 Ł

,,

೭೮

೧೦೩

| ಬ್ರಹ್ಮಾದಿಗಳಿಗೂ ಐಕ್ಕವಿಲ್ಲ                         | 000  |
|--------------------------------------------------|------|
| ಪರಮಾತ್ಮ ಭೇದವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಪ್ರಮಾಣಗಳು              | 0034 |
| ಆವಿರೋಧಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಭೋಕ್ತ ಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಅಂತರ್ಭಾವ       | 00F  |
| ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ                                   |      |
| ಜೀವೇಶರ ಭೇದಸ್ಥಾಪನೆಗೆ ಭೋತ್ತಧಿಕರಣ                   | 300  |
| ತತ್ವಪ್ರದೀಪ                                       |      |
| 'ಕರ್ಮಾಣಿ ವಿಜ್ಞಾನಮಯಕ್ಕ' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಯು ಐಕೃಪರವಲ್ಲ     | ೧೦೮  |
| ಮುಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಕರ್ಮಕ್ಷಯವಿಲ್ಲವೆಂಬುದು ಇದರ ಅಭಿಪ್ರಾಯ    | ೧೧೦  |
| ತಾದಾತೃ್ವವು ಅನೇಕ ವಿಧ                              | ೧೧೧  |
| ಈ ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಅವಿರೋಧಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಸಂಗತಿ ಸಮರ್ಥನೆ     | ೦೧೦  |
| ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                    | ೧೧೩  |
| ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಅಧ್ಯಾಯಾದಿ ಸಂಗತಿಗಳು                    | ೧೧೩  |
| ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವನ್ನು ಇದು ಹೇಗೆ ಪರಿಹರಿಸುತ್ತಿದೆ ?       | 900  |
| ಅಧಿಕರಣದ ವಿಷಯಾದಿಗಳು                               | 900  |
| ಅಧಿಕರಣದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ                                | ೧೧೪  |
| ವಿಷ್ಣು ಜೀವಾಭಿಕ್ಷನಾಗಿದ್ದಾನೆ                       | ೧೧೫  |
| ಆಭೇದವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿಯ ಆಧಾರ                        | ೧೧೫  |
| ಸಂಸಾರದಲ್ಲೂ ಐಕ್ಕವಿದೆ                              | OUF  |
| ಜಗತ್ ಕಾರಣತ್ವವು ನಷ್ಟವಾಯಿತು                        | COF  |
| ವಿಷ್ಣುವೇ ಜಗತ್ಕಾರಣನೆಂದು ಸಿದ್ಧಾಂತ                  | COF  |
| ಸ್ಥಾನೈಕ್ಯ ಮತ್ತ್ರೆಕ್ಟಗಳಿಂದ ಐಕ್ಕಶ್ರುತಿಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ | ೧೧೭  |
| ಶ್ರುತಿಯ ಆಧಾರದಿಂದಲೇ ಶ್ರುತಿಗೆ ಔಷಚಾರಿಕಾರ್ಥ          | 200  |
| 'ಯಥೋದಕಂ' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಯ ಬಗ್ಗೆ                       | 200  |
| ಪರಮಾತ್ನನಿಂದ ತಾದಾತೃ್ವವಿಲ್ಲ                        | ೧೧೮  |
| ತಾದಾತೃ್ವಶಬ್ದಕ್ಕೆ ಮೋಕ್ಷ ಎಂದರ್ಥ                    | ೧೧೮  |
|                                                  |      |

| ಬಹುಶ್ರತಿಸಿದ್ದವಾದ ಪ್ರಬಲವಾದ ಯುಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಭೋಕ್ತ್ರಧಿಕರಣ | ೧೨೨ |
|-------------------------------------------------------------------|-----|
| ಜೀವಾಭಿನ್ನತ್ವವೆಂಬ ಯುಕ್ತಿಯು ಪೂರ್ಣಗುಣತ್ವಕ್ಕೂ ವಿರೋಧಿ                  | ೧೨೩ |
| ಚಂದ್ರಿಕೆಯ ಆಧಾರದಿಂದ ಟೀಕೆಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                               | ೧೨೩ |
| 'ಕರ್ಮಣ' ಎಂಬ ಪ್ರತಿಭಾಗವನ್ನೇಕೆ ಉಲ್ಲೇಖಿಸಿದರು                          | ೧೨೪ |
| ವೇದವಾದರತರ ನಿರಾಕರಣೆ                                                | ೧೨೫ |
| ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಉಪಸಂಹಾರ                                                | ೧೨೫ |
| 'ಸ್ಥಾನೈಕ್ಯ' 'ಮತ್ಯೈಕ್ಯ' ಗಳೆರಡೂ ವಿವಕ್ಷಿತ                            | ೧೨೬ |
| ವಾಕೃಶೇಷದ ಮೂಲಕ ಭಾಷ್ಕಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                                 | ೧೨೭ |
| ವಿಷ್ಣುತತ್ವನಿರ್ಣಯ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ಪ್ರತ್ಯರ್ಥ                              | ೧೨೭ |
| ಮಾಯಾವಾದಿಗಳ ಸೂತ್ರಾರ್ಥ                                              | ೧೨೮ |
| ವಿಷ್ಣುವಿನ ಜಗತ್ಕಾರಣತ್ವಕ್ಕೆ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವಿಲ್ಲವೆಂದು ಸಿದ್ಧವಾಯಿತು       | ೧೨೯ |
| ತಂತ್ರದೀಪಿಕಾ                                                       |     |
| ಜೀವಬ್ರಹ್ಮರ ಐಕ್ಕದಲ್ಲಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ                                    | ೧೩೦ |
| ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಐಕ್ಕಶ್ರುತಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                                   | ೧೩೦ |
| ಭಿನ್ನವಾದ ಪದಾರ್ಥಗಳು ಅಭಿನ್ನಗಳಾಗುವುದಿಲ್ಲ                             | ೧೩೧ |

592 ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಆಕ್ಷೇಪ

ಅದ್ವೈತಿಗಳ ನಿರಾಕರಣೆ

ಭಾವದೀಪ

ಫಲಾಧ್ಯಾಯದಲ್ಲಿ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಸೇರಬೇಕಲ್ಲವೇ?

ಅದ್ವೈತಮತ ಹಾಗೂ ರಾಮಾನುಜಮತದಲ್ಲಿ ಭೋಕೃಧಿಕರಣ

ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ

OOF

೧೨೦

೧೨೧

೧೩೨

| ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣ                                             |     |  |
|---------------------------------------------------------|-----|--|
| ಬ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರ                                             |     |  |
| 'ತದನನೃತ್ವಮಾರಂಭಣಶಬ್ದಾದಿಭ್ಯೇ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ     | ೧೩೮ |  |
| ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಠ                                        |     |  |
| ಸ್ವರೂಪಸಾಮರ್ಥ್ಯದಿಂದಲೇ ಬ್ರಹ್ಮನ ಸೃಷ್ಟಿ                     | ೧೩೯ |  |
| ಸೃಷ್ಟಿಗೆ ಬೇರೆ ಸಾಧನಗಳು ಬೇಡ                               | 090 |  |
| ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ                                          |     |  |
| ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಲು ವಿಷ್ಣುವಿಗೆ ಮತ್ತೊಂದರ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಇಲ್ಲ | 090 |  |
| 'ಕಿಂಸ್ವಿದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                  | 290 |  |
| ಆದಿಶಬ್ದದಿಂದ ಮೂರು ಯುಕ್ತಿಗಳು ವಿವಕ್ತಿತ                     | ೧೪೩ |  |
| ತತ್ವಪ್ರದೀಪ                                              |     |  |
| ಕುವಿಂದನಂತೆ ಈಶ್ವರನಲ್ಲ                                    | ೧೪೪ |  |
| ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                           |     |  |
| ಆರಂಭಣಾಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಸಂಗತಿ                                   | ೧೪೫ |  |
| ಸೃಷ್ಟಿಕಾರಣತ್ವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರ              | ೧೪೫ |  |
| ಅಧಿಕರಣದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ                                       | ೧೪೬ |  |
| ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಾಂತರಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸುವನು                     | ೧೪೬ |  |
| ಲೌಕಿಕ ದೃಷ್ಟಾಂತ                                          | 740 |  |
| ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಉಪಸಂಹಾರ                                      | ೧೪೭ |  |
| ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನಾಂತರದ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಇಲ್ಲ                          | ೧೪೭ |  |
| ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿ 'ಬಹು' ಎಂಬುದರ ಸಾರ್ಥಕ್ಕ ಚಿಂತನೆ                | ೧೪೮ |  |
| ಸೃಷ್ಟಿಯ ಆದಿಯಲ್ಲಿ ಯಾವ ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವಿತ್ತು ?               | ೧೪೮ |  |
| ಆರಂಭಣಶಬ್ದದ ನಿಷ್ಪಕ್ತಿ                                    | ೧೪೯ |  |
| 'ಕಿಂ' ಶಬ್ದವು ಆಕ್ಷೇಪಾರ್ಥಕ                                | ೧೪೯ |  |
| ಈ ಅಧಿಕರಣದಲ್ಲಿ ಮಾಡುತ್ತಿರುವ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವರಿಹಾರ.            | റജാ |  |
|                                                         |     |  |

| 594                                                        | ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ |
|------------------------------------------------------------|-------------------------|
| ಪ್ರಥಮಸೂತ್ರದ ಜೊತೆ ಅಧಿಕರಣದ ಸಂಗತಿ.                            | ONO                     |
| ಅಲೌಕಿಕತ್ತಂ ಎಂಬ ಸಂದೇಹ ಕೋಟಿಯ ವಿವರಣೆ                          | ೧೫೧                     |
| ಅಕರ್ತೃತಂತ್ರತ್ತಂ ಎಂಬ ನ್ಯಾಯವಿವರಣದ ವಿವರಣೆ.                    | ೭೫೧                     |
| ಭಾಷ್ಕಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾದ ಸಾಧ್ಯನಿರ್ದೇಶ ಏಕಿಲ್ಲ?                   | ೧೫೩                     |
| ಕರ್ತೃತ್ವದ ಪರಿಷ್ಕಾರ                                         | ೧೫೩                     |
| ಬಹುಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಪರಿಹಾರದ ಸಮರ್ಥನೆ                              | OMP                     |
| ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಲು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಡಲೇ ಬೇಕು.          | OMF                     |
| ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನ ಪರಮಾತ್ಮನೇ ಆಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಸಿದ್ಧಾಂತ.              | 280                     |
| ಶ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ತರ್ಕಕ್ಕೆ ವಿಷರ್ಯಯಪರ್ಯವಸಾನ                  | ೧೫೮                     |
| ಋಗ್ವೇದದಲ್ಲಿರುವ ವಿಷಯವಾಕ್ಯ                                   | OF0                     |
| ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಯಾವುದೂ ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದರ್ಥ.                        | ೧೬೧                     |
| ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಯ ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ಶ್ರುತಿವಿರೋಧವಷ್ಟೇ ಅಲ್ಲ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು | p ಇದೆ. ೧೬೨              |
| ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ                                                |                         |
| 'ಭಾವೇ ಚೋಪಲಬ್ದೇ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                       | ೧೯೫                     |
| ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಠ 🌣                                         |                         |
| ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನೆಯ ನಿರಾಕರಣೆ                                    | ೧೬೫                     |
| ವೇದಪ್ರತಿಪಾದ್ಯವಾದ ವಸ್ತುವೇ ಇರದು                              | ೧೬೬                     |
| ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳ                                              |                         |
| ಸ್ವತಂತ್ರನಾದವನಿಗೆ ಮತ್ತೊಂದರ ಅಪೇಕ್ಷೆಯಲ್ಲ.                     | OFF                     |
| ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                              |                         |
| ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನೆ ನಿರಾಕರಣೆಗೆ ಯುಕ್ತಂತರ                          | OFS                     |
| ಯುಕ್ತಿಯ ನಿರೂಪಣೆ                                            | 240                     |
| ಯುಕ್ತಿಯಲ್ಲಿ ದೋಷವಿಲ್ಲ                                       | 0£2                     |
| ಭಾವದೀಪ                                                     |                         |
| ಟೀಕೆಯ ಕಠಿಣಪದಾರ್ಥಗಳು                                        | ೧೯೮                     |
| ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ                                                |                         |
| 'ಸತ್ಯಾಚ್ಚಾವರಸ್ಥ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                   | ೧೭೦                     |
|                                                            |                         |
|                                                            |                         |

| ಭಗವದಧೀನವಾದ ಸಾಧನೆಗಳಿವೆ                                               | ೧೭೧ |
|---------------------------------------------------------------------|-----|
| ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಪರಿಕರಗಳಿವೆ                                       | ೧೭೨ |
| ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ                                                      |     |
| ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಪರತಂತ್ರಸಾಧನಗಳಿವೆ ಎನ್ನಲು ಪ್ರಮಾಣ                        | ೧೭೩ |
| ತತ್ವಪ್ರ <b>ದೀ</b> ಪ                                                 |     |
| ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಇದ್ದ ಪದಾರ್ಥಗಳು ಯಾವುವು ?                               | ೧೭೪ |
| ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                                       |     |
| ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವಿದೆಯಿನ್ನಲು ಶ್ರುತಿಯ ಆಧಾರ                                | ೧೭೫ |
| 'ಅದ್ಭೇ ಸಂಭೂತೇ' ಎಂಬ ಪ್ರತಿಯು ಸ್ವತಂತ್ರಸಾಧನವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿಲ್ಲ            | ೧೭೫ |
| ಹಿರಣ್ಯಗರ್ಭನ ಸೃಪ್ಪಿ ಹೇಗಾಯಿತು ?                                       | ೧೭೬ |
| ಪುರುಷನಾಮಕನಾದ ಶ್ರೀಹರಿ                                                | ೨೭೧ |
| ಶ್ರತಿಯು ಭಗವದಧೀನತ್ವವನ್ನು ಹೇಳುತ್ತಿದೆಯೇ?                               | ೧೭೬ |
| ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿರುವ ಪದಾರ್ಥ ಭಗವದಧೀನ                                     | ೧೭೬ |
| ಸಾಧನೆಗಳ ಉಪಯೋಗ ಒಂದು ಲೀಲೆ                                             | ೧೭೭ |
| ಭಾವದೀಪ                                                              |     |
| ಪಾರತಂತ್ರ್ಯ ಹೇಳದೇ ಇರುವುದರಿಂದ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ತಿಳಿಯುತ್ತದೆ.                | ೧೭೮ |
| 'ಅಧ್ಯ; ಸಂಭೂತಃ' ಎಂಬ ಪೂರ್ಣಪ್ರತಿಯ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ.                           | ೧೭೯ |
| 'ಆಡಾನಮಗ್ರೇ' ಇತ್ಕಾದಿ ಪ್ರತ್ಯರ್ಥ                                       | ೧೮೦ |
| ಪ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದ ಆಕ್ಷೇಪಕ್ಕೆ ಉತ್ತರ.                                  | ೧೮೧ |
| 'ಕಿಂ ಸ್ವಿಕ್' ಇತ್ಮಾದಿ ಶ್ರತಿಯೂ ಕೂಡ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನೇ ಆಕ್ಷೇಪ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ | ೧೮೨ |
| ಬ್ರ <del>ಹ್ಮಸೂತ್ರ</del>                                             |     |
| 'ಅಸದ್ವ್ಯಪದೇಶಾತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                           | ೧೮೩ |
| ಬ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರಭಾಷ್ಠ                                                    |     |
| 'ನಾಸದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತ್ಮರ್ಥವೇನು ?                                    | ೧೮೪ |
|                                                                     |     |

ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ

ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಕ

| 596                                                         | ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ |
|-------------------------------------------------------------|-------------------------|
| ಸ್ಥೂಲರೂಪದಿಂದ ವಸ್ತುಗಳು ಇರಲಿಲ್ಲ ಎಂದರ್ಥ                        | ೧೮೪                     |
| 'ತಮ ಆಸೀತ್' ಎಂಬ ವಾಕ್ಕಶೇಷದಿಂದ ಶ್ರುತ್ಮರ್ಥ ನಿರ್ಣಯ               | ೧೮೫                     |
| ಪರರ ಅಪವ್ಯಾಖ್ಯಾನದ ನಿರಾಕರಣೆ                                   | ೧೮೫                     |
| 'ಅಜ್ಕೋ ಹೈಕ:' ಇತ್ಯಾದಿ ಪ್ರತ್ಯರ್ಥ                              | ೧೮೫                     |
| 'ಅನಾದ್ಯನಂತಂ' ಎಂಬ ಶ್ರುತ್ಮರ್ಥ                                 | ORF                     |
| 'ಅಸತ್ಯಮಪ್ರತಿಷ್ಠಂ ತೇ' ಎಂಬ ಗೀತೆಗೆ ಅರ್ಥ                        | ೧೮೭                     |
| 'ಅಸತ್ಯಮಾಹು:' ಇತ್ಯಾದಿ ಪ್ರತಿಗೆ ಅರ್ಥ                           | ೧೮೭                     |
| 'ಅಥ ಹೈನಮಾಹು:' ಎಂಬ ಪ್ರತಿಗೆ ಅರ್ಥ                              | ೧೮೮                     |
| 'ಯಚ್ಚಿಕೇತ' ಇತ್ಯಾದಿ ಪ್ರತಿಗೆ ಅರ್ಥ                             | ೧೮೮                     |
| ಯುಕ್ತಿಯು ಎಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣ ?                                     | ೧೮೯                     |
| ಆಗಮಗಳ ವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಯುಕ್ತಿಯು ಬೇಕು                      | OF0                     |
| ಕೇವಲ ಯುಕ್ತಿಗಳು ಅಪ್ರಮಾಣಗಳು                                   | ೧೯೦                     |
| ಯುಕ್ತಿಗೆ ಅನುಸಾರಿಯಾಗಿ ಎಲ್ಲಿ ಅರ್ಥ ಮಾಡಬೇಕು?                    | OFO                     |
| ಪ್ರಮಾಣಗಳಲ್ಲಿ ತಾರತಮ್ಮ                                        | ೧೯೨                     |
| ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ                                              |                         |
| ಪ್ರಕೃತ್ಯಾ ದಿಗಳನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿಯೇ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡುತ್ತಾನೆ            | ೧೯೩                     |
| 'ಆಜಾಮೇಕಾಂ' ಇತ್ಯಾದಿ ಶ್ರುತ್ಯರ್ಥ                               | ೧೯೪                     |
| ವಿಶ್ವಮಿಥ್ಯಾತ್ವಮತವು ಅಸುರರ ಮತ                                 | ೧೯೫                     |
| ವಿಶ್ವಸತ್ಯತ್ವದ ಸಮರ್ಥನೆ                                       | ೧೯೫                     |
| 'ನೇಹ ನಾನಾಸ್ತಿ ಕಿಂಚನ' ಎಂಬ ಶ್ರುತ್ಯರ್ಥ                         | ೧೯೬                     |
| 'ನಾವಾಕ್ಯಾ ಯುಕ್ತಿರಿಷ್ಠತೇ' ಎಂಬುದರ ವಿವರಣೆ                      | ೧೯೭                     |
| ತತ್ವಪ್ರದೀಪ                                                  |                         |
| 'ನಾಸದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರತಿಗೆ ಸರ್ವಾಸತ್ವವು ಉದ್ದಿಪ್ಪವಲ್ಲ            | ೧೯೮                     |
| ಮಾಯಾವಾದಿಗಳ ಸೂತ್ರಾರ್ಥ ನಿರಾಕರಣೆ                               | ೧೯೮                     |
| 'ತದನನ್ನತ್ವಮಾರಂಭಣಶಬ್ದಾದಿಭ್ಯೇ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಮಾಯಾವಾದಿಗಳ ವ್ಯಾಪ | ಗ್ಯಾನ ೨೦೦               |
| ಮಿಥ್ಯಾತ್ವ ಪ್ರತಿಪಾದಕ ಶ್ರುತ್ಮರ್ಥ                              | ೨೦೧                     |
|                                                             |                         |

| ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಮೇಲೆ ಪ್ರಶ್ನೆ                                        | ووو |
|---------------------------------------------------------------|-----|
| ಮಿಥ್ಯಾಭೂತ ಶಾಸ್ತ್ರದಿಂದ ಸತ್ಯಜ್ಞಾನವು ಲಭ್ಯ                        | 202 |
| ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಪ್ರಕಾರ ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿ ಸಾರ್ವಜ್ಞ್ವಾದಿಗಳು                 | 200 |
| ಭಾವೇ ಚೋಪಲಬ್ಧೀ: ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅದ್ವೈತಿಗಳ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ              | 200 |
| 'ಸತ್ವಾಚ್ಚಾವರಸ್ಥ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅದ್ವೈತಿಗಳ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ            | 306 |
| 'ಅಸದ್-ವೃಪದೇಶಾತ್ ನೇತಿ ಚೇನ್ನ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅದ್ವೈತಿಗಳ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ | ೨೦೮ |
| ಆವ್ವೈತಿಗಳ ಆವ್ವೈತವು ಸುಳ್ಳಾಯಿತು                                 | 30E |
| ಆನಿರ್ವಾಚ್ಛತ್ವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ತತ್ತಾವೇದಕ ಪ್ರಮಾಣವನ್ನೂ ಕೂಡ ಹೇಳಲಾಗದು    | ೨೧೦ |
| ಅನನ್ಯತ್ವವು ಸಿದ್ಧವಾಗದು                                         | ೨೧೧ |
| ಸದಸತ್ ಶಬ್ದಗಳ ವ್ಯಾಖ್ಮಾನ                                        | ೨೧೨ |
| ಜಗನ್ನಿಥ್ಯಾತ್ವವು ಅಪ್ರಾಮಾಣಿಕ                                    | ೨೧೩ |
| ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                                 |     |
| ಹಿಂದಿನ ಪ್ರಮೇಯದ ಮೇಲೆ ಆಕ್ಷೇಪ                                    | ೨೧೪ |
| ಪ್ರಕಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಪದಾರ್ಥವೇ ಇಲ್ಲ                                   | ೨೧೪ |
| 'ನಾಸದಾಸೀತ್' ಶ್ರುತ್ಕರ್ಥ                                        | ೨೧೫ |
| ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಪರಮಾತ್ಮನೊಬ್ಬನೇ ಕ್ರಿಯಾಶೀಲ                        | ೨೧೫ |
| ಅಧಿಕರಣದ ಸಿದ್ಧಾಂತ                                              | 20% |
| ಸರ್ವಾಸತ್ವವು ಅಭಿಪ್ರೇತವೇ ಅಲ್ಲ                                   | JUF |
| ಪ್ರಕೃತ್ಯಾದಿಗಳು ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲೂ ಇವೆ                              | 30೯ |
| ಪ್ರಕೃತಿಯಿಂದ ಎಲ್ಲವೂ ಆವೃತವಾಗಿತ್ತು                               | ೨೧೭ |
| ಪರರ ಅಪವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                                               | ೨೧೭ |
| ಪರರ ಪ್ರಕಾರ ಈ ಅಧಿಕರಣ                                           | ೨೧೭ |
| ಬ್ರಹ್ಮಾಭೇದವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರಮಾಣವಿಲ್ಲ                               | ೨೧೮ |
| 'ಅಜೋಹಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕಕ್ಕೆ ಪೀಠಿಕೆ                              | ೨೧೮ |
| ಜೀವನು ಪ್ರಕೃತಿಯನ್ನು ಸೇವಿಸುತ್ತಾನೆ                               | ೨೧೮ |

ووو

ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ

ಐಕ್ಯವಿಷಯದಲ್ಲಿ ದೃಷ್ಬಾಂತ

| ಮತ್ತೊಬ್ಬ ಜೀವನು ಬಿಡುತ್ತಾನೆ                            | ೨೧೮ |
|------------------------------------------------------|-----|
| 'ಅನಾದ್ಯನಂತಂ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಯಕ್ಕೆ ಪೀಠಿಕೆ                    | ೨೧೯ |
| ಅದ್ವೈತಿಗಳ ಸಮರ್ಥನೆ                                    | ೨೧೯ |
| ವಾಕೃವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರಕ್ಕೆ ಯುಕ್ತಿ                          | ೨೨೦ |
| ಆಪಾತತ: ಪ್ರತೀತಾರ್ಥವು ತ್ಯಾಜ್ಯ                          | ೨೨೦ |
| ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯ ಯಾವಾಗ ?                                   | ەدو |
| ಶ್ರುತಿಗಳಿಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಮಾಡುವ ಕ್ರಮ                     | 000 |
| ಕೇವಲ ಯುಕ್ತಿಯು ಅಪ್ರಮಾಣ                                | ೨೨೧ |
| 'ವೇದವೇದಾನುಸಾರೇ ತು' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕಕ್ಕೆ ಪೀಠಿಕೆ          | ೨೨೧ |
| ವೇದಕ್ಕೆ ಹೇಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನಿಸಬೇಕು ?                       | ووو |
| ಯುಕ್ತಿಗೆ ಅರ್ಥಸಾಧಕತ್ವವಿಲ್ಲ                            | ووو |
| 'ಶಾಸ್ತ್ರಾರ್ಥಯುಕ್ಕೋ ಅನುಭವಃ'                           | ووو |
| ಭಾವದೀಪ                                               |     |
| ಸೂತ್ರದ ಆಕ್ಷೇಪ ಭಾಗಕ್ಕೆ ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ            | ೨೨೩ |
| 'ನಾಸದಾಸೀತ್' ಎಂಬ ಋಙ್ನಂತ್ರದ ಶ್ರುತಿಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ         | ೨೨೪ |
| ಮಂತ್ರಶೇಷವನ್ನೇಕೆ ಉಲ್ಲೇಖಿಸಿದ್ದಾರೆ?                     | ೨೨೬ |
| 'ಅಸದ್ವ್ಯಪದೇಶಾತ್' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಸಿದ್ಧಾಂತದಲ್ಲೂ ಅನುಷಂಗವಿದೆ. | عوو |
| ಅನ್ಯಥಾನುಪಪತ್ತಿಯಿರುವುದರಿಂದ ಸ್ವರೂಪತಃ ಅಸತ್ತೆನ್ನಬಾರದು.   | ೨೨೮ |
| ನೇರವಾಗಿಯೇ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನು ನಿಷೇಧ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ.         | ೨೨೯ |
| ಅಜಾಮೇಕಾಂ ಲೋಹಿತಶುಕ್ಷಕೃಷ್ಣಾಂ ಎಂಬ ಶ್ರುತ್ಮರ್ಥ            | ೨೩೦ |
| ಅದ್ವೈತಮತನಿರಾಸ                                        | ೨೩೧ |
| 'ನಾವಾಕ್ಯಾ ಯುಕ್ತಿರಿಷ್ಠತೇ'                             | ೨೩೨ |
| ಶಾಸ್ತ್ರಾನುಕೂಲವಾದ ಯಥಾರ್ಥಜ್ಞಾನವು ಅತ್ಯುತ್ತಮ             | ೨೩೪ |
| ಅನುಪ್ರಮಾಣವೇಕೆ ಉತ್ತಮವಲ್ಲ                              | ೨೩೬ |
| ಅನುಪ್ರಮಾಣವು ಜ್ಞೇಯತ್ನಕ್ಕೆ ಸಾಕ್ಷಾದುಪಾಧಿಯಲ್ಲ            | ೨೩೭ |
| ಪ್ರಮಾಣಪದ್ಧತಿಗೂ ಹೀಗೆಯೇ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                      | ೨೩೮ |
|                                                      |     |

ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ

| 9-1,··· 9                                          |      |
|----------------------------------------------------|------|
| 'ಯುಕ್ತೇ: ಶಬ್ದಾಂತರಾಚ್ಚೆ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ        | ٥٧٥  |
| ಬ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರಭಾಷ್ಠ                                   |      |
| ಭಗವಂತನ ಸೃಷ್ಟಿ ಇತರ ಸಾಧನ ಗಳ ಮೂಲಕ                     | ೧೪೬  |
| ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ                                     |      |
| 'ಸತ್ವಾಚ್ಚಾವರಸ್ಥ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅದ್ವೈತಿಗಳ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ | ويوو |
| ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                      |      |
| ಈಶ್ವರಾತಿರಿಕ್ತ ಸಾಧನೆ ಇದೆ                            | 990  |
| ಮಹಿಮಾಧಿಕ್ಕಕ್ಕೆ ಭಂಗವಿಲ್ಲ                            | 300  |
| ಸಾಧನ ಪರಿಕರಗಳಿವೆ ಎಂದೇಕೆ ಆಗ್ರಹ ?                     | RAG  |
| ಪ್ರಮಾಣವಿದ್ದಾಗ ಒಪ್ಪಲೇ ಬೇಕು                          | 50%  |
| ಹಿಂದಿನ ಶ್ರುತಿಯನ್ನು ಸಂಗ್ರಹಿಸಬೇಕು                    | 20%  |
| ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಹೇತುವಿಗೆ ಅನ್ವಯಕ್ರಮಚಿಂತನೆ.            | 305  |
| ಲೋಕವತ್ ಎಂಬುದರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ.                           | 305  |
| ಪುನಃ ಪ್ರತಿಯನ್ನು ಏಕೆ ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಿದರು                 | ১৯৫  |
| ಬ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರ                                        |      |
| 'ಪಟವಚ್ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                   | ೨೪೮  |
| ಬ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರಭಾಷ್ಠ                                   |      |
| ಹಿಂದಿನ ಪ್ರಮೇಯದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿಯ ಆಧಾರ                    | ೨೪೮  |
| ತತ್ವಪ್ರ <b>ದೀ</b> ಪ                                |      |
| ವಿರೋಧವಿಲ್ಲದಿದ್ದಾಗ ಲೋಕ ದೃಷ್ಬಾಂತ ಒಪ್ಪಬಹುದು           | ೨೪೯  |
| ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                      |      |
| ಪ್ರಳಯಕಾಲದಲ್ಲಿ ಸಾಧನಗಳಿವೆ                            | 230  |
| ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿಪ್ರಮಾಣ                           | 280  |
| ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ                                        |      |
| 'ಯಥಾ ಪ್ರಾಣಾದೀ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ             | ೨೫೧  |

ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ

ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

| 600                                            | ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ |
|------------------------------------------------|-------------------------|
| ಬ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರಭಾಷ್ಠ                               |                         |
| ಕೂರ್ಮ ಪುರಾಣದ ಆಧಾರ                              | ೨೫೧                     |
| ನಾರಾಯಣನ ಜಗತ್ ಪ್ರವೇಶ                            | ೨೫೨                     |
| ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ                                 |                         |
| ಸಾಧನತ್ವಾದಿಗಳು ಪರಮಾತ್ಮನ ಅಧೀನ                    | ೨೫೩                     |
| <u>ತತ್ವಪ್ರ</u> ದೀಪ                             |                         |
| ಅಧಿಕರಣದ ಸಂದೇಹ ಹಾಗೂ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ                   | 3 <b>33</b>             |
| ಸ್ವತಂತ್ರ ಬಹುಸಾಧನೆಗಳಿವೆಯಿನ್ನಲು ಲೋಕದೃಷ್ಟಾಂತ      | DNO                     |
| ಸರ್ವತಂತ್ರ ಸ್ವತಂತ್ರನೆನ್ನಲು ಪ್ರಮಾಣವಿಲ್ಲ          | DNO                     |
| ಶ್ರತಿಯ ಮುಂದೆ ಲೋಕನ್ಯಾಯವೇ ಸೋಲುತ್ತದೆ              | 238                     |
| ಪರಮಾತ್ಕಾತಿರಿಕ್ತವಾದದ್ದು ಅಸ್ವತಂತ್ರವೆಸ್ಥಲು ಪ್ರಮಾಣ | ೨೫೬                     |
| ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕ <u>ಾ</u>                          |                         |
| ಆನುಮಾನದಿಂದ ಸಾಧನಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಸಮರ್ಥನೆ             | 380                     |
| ಪ್ರಕೃತ್ಕಾದಿಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರಗಳಲ್ಲ                   | ೨೫೮                     |
| ಪ್ರೇರಣೆಗೋಸ್ಕರ ಭಗವತ್ ಪ್ರವೇಶ                     | ೨೫೮                     |
| ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಕೂರ್ಮಪುರಾಣವೇ ಆಧಾರ                  | ೨೫೮                     |
| ಕೂರ್ಮಪುರಾಣದ ವಚನಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                  | 386                     |
| ಭಾವದೀಪ                                         |                         |
| 'ಪಟಾದಿಸೃಷ್ಟಿ' ಎಂಬ ಭಾಷ್ಮಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿದೆ ಟೀಕೆ  | 38F                     |
| ಅತ: ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಅನೇಕಾರ್ಥಗಳು.                    | ೨೬೦                     |
| ವಿರೋಧಗಂಧಾಭಾವಾತ್ ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಮೂರು ಅರ್ಥ            | ೨೬೧                     |
| ತಂತ್ರದೀಪಿಕಾ                                    |                         |
| 'ತದನನ್ಯತ್ವಮ್' ಎಂಬುದರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                 | ೨೬೩                     |
| 'ಆರಂಭಣಶಬ್ದಾದಿಭ್ಯ:' ಎಂಬುದರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ            | <b>シ</b> E ೪            |
| ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ ಪದಗಳಿಗೆ ಕೃತ್ಯ ಚಿಂತನೆ             | 25.6                    |
| 'ಕಿಂ' ಶಬ್ದವು ಆಕ್ಷೇಪಾರ್ಥಕ                       | ೨೬೫                     |
|                                                |                         |

| 601  |
|------|
| عدد  |
| ೨೬೭  |
| ડક્ટ |
| ೨೬೮  |
| ೨೬೮  |
| ೦೨೬೦ |
| ٥٤٥  |
| ೨೭೧  |
| ೨೭೧  |
| وعو  |
| ೨೭೩  |
| ೨೭೩  |
| 320  |
|      |
|      |
| ೨೯೮  |
|      |
| ٦٤٤  |
| ٦٤٤  |
|      |
| 200  |
|      |

200

LOF

೩೧೦

200

201

೩೧೨

೩೧೩

೩೧೪

೩೧೫

202

**AOF** 

೩೨೧

هوه

2.22

2.0%

೩೨೫

## 602 ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ

ಭಾವದೀಪ

ಅಧಿಕರಣದ ವಿಷಯ ಹಾಗೂ ಸಂದೇಹಗಳು

ಜೀವನಲ್ಲೇ ಕರ್ತೃತ್ವವಿದೆ ಎಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ

ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವದ ಬಗ್ಗೆ ಪುನಃ ಶಂಕೆ ಹುಟ್ಟಿದೆ.

ಉಪಸಂಹಾರಸೂತ್ರದ ಹೇತುವಿವರಣೆ

ಪೂರ್ವಪಕ್ಷವು ಬಲಿಷ್ಠವಾಯಿತು

ಯುಕ್ತಿಸಂವಾದಿಯಾದ ಶ್ರುತಿ

ಆಪಾದಕರ್ತದ ಸಮರ್ಥನೆ

ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ

ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಟ ಬ್ರಹ್ಮಕರ್ತೃತ್ವದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ಬಾಧಕವಿಲ್ಲ

ಸತ್ರರ್ಕದೀಪಾವಳಿ

ಶಶವಿಷಾಣದಂತೆ ಪರಮಾತ್ರನಲ್ಲಿ ಅಸತ್ರಾಪಾದನೆ.

ಅನಿಷ್ಟಾಪಾದನೆಯನ್ನು ಇಷ್ಟಾಪತ್ತಿ ಎನ್ನಲಾಗದು.

ಪರಮಾತ್ರನೂ ಕೂಡ ಪರತಂತ್ರನೆಂದು ಆಕ್ರೇಪ

ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗಳಿಗೆ ವ್ಯಾಘಾತಾದಿ ದೋಷಗಳು

'ಅಧಿಕಂ ತು ಭೇದನಿರ್ದೇಶಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ವ ಒಪ್ಪಿದರೆ ಕಲ್ಪನಾಗೌರವ

ಹಿತಾಕರಣ-ಅಹಿತಕರಣಗಳು ಸ್ವತಂತ್ರನಲ್ಲಿ ಬರಲಾರವು

ಸಮಸ್ತ ಜಗತ್ ಕಾರಣತ್ವವು ಜೀವನಲ್ಲೇ ಎಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಉಪಸಂಹಾರ

ಶ್ರುತಿಪ್ರಾಪ್ಷ: ಹಾಗೂ ವಿಸ್ತರಾತ್ ಎಂಬೆರಡು ಪದಗಳಿಗೆ ಕೃತ್ಯಚಿಂತನೆ

ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಯುಕ್ತಿಗೆ ಪ್ರತಿ ಹಾಗೂ ಅನುಭವಗಳ ಸಂವಾದವಿದೆ

ಕರ್ತಾ ಶಾಸ್ತ್ರಾರ್ಥವತ್ವಾತ್ ಎಂಬ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಈ ಅಧಿಕರಣಕ್ಕೆ ಗತಾರ್ಥತ್ವವಿಲ್ಲ.

| ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ                                       | 603   |
|---------------------------------------------------------------|-------|
| ತತ್ವಪ್ರದೀಪ                                                    |       |
| ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಬೇಕಾದರೆ ದೋಷವು ಅನಿವಾರ್ಯವಲ್ಲವೇ?                       | 3.32  |
| ಬ್ರಹ್ಮನಲ್ಲಿರುವ ವೈಲಕ್ಷಣ್ಯ                                      | 2.52  |
| ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                                 |       |
| ಜೀವ-ಬ್ರಹ್ನ ಇಬ್ಬರಲ್ಲೂ ದೋಷ ಸಮಾನವೆ?                              | . 235 |
| ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿರುವ 'ತು' ಶಬ್ದದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                            | 220   |
| ಭಾವದೀಪ                                                        |       |
| ಭಾಷ್ಯದಲ್ಲಿ ಹೇಳಿದ ಅರ್ಥವು ಉತ್ತೂತ್ರಿತವಲ್ಲ.                       | 220   |
| ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ                                                   |       |
| 'ಅಶ್ಮಾದಿವಚ್ಚ ತದನುಪಪತ್ತಿ:' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                | 220   |
| ಬ್ರಹ್ಮ <b>ಸೂ</b> ತ್ರಭಾಷ್ಠ                                     |       |
| ಜೀವನಲ್ಲಿ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವೇ ಇದೆ                                   | وهه   |
| ಬೊಂಬೆಯಂತೆ ಜೀವ                                                 | 22.5  |
| ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ                                                |       |
| ಜೀವಾಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯದಲ್ಲಿ ದಾರ್ಢ್ಯ                                  | aaa   |
| ತತ್ವಪ್ರದೀಪ                                                    |       |
| ಜೀವರುಗಳಲ್ಲಿ ಸ್ವಲ್ಪವೂ ಕರ್ತೃತ್ವವಿಲ್ಲ                            | 226   |
| ಆಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವೆಂಬ ಹೇತುವಿಗೆ ಆಸಿದ್ದಿದೋಷವಿಲ್ಲ                     | 226   |
| ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                                 |       |
| ಅನುಮಾನದಿಂದ ಜೀವನಿಗೆ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ವರ ಪ್ರತಿಪಾದನೆ-ಹಾಗೂ ನಿರಾಕರಣೆ | 223   |
| ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯಹೇತುವಿನಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ವವಿಲ್ಲವೆಂದು ಸಾಧನೆ       | aaŁ   |
| ಹಿತಾಕರಣ ಅಹಿತಕರಣಗಳೆಂಬ ದೋಷದ ಪರಿಹಾರ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ                   | 222   |
| ಭಾವದೀಪ                                                        |       |
| ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಿಗಳ ಅನುಮಾನಕ್ಕೆ ಪ್ರತ್ಯನುಮಾನ                           | 220   |
| ಚೇತನತ್ವೇಽಪಿ ಎಂಬ ಭಾಷ್ಕವು ಉತ್ತೂತಿತವಲ್ಲ                          | 225   |
|                                                               |       |

| 004                                                     | J     |
|---------------------------------------------------------|-------|
| ಗ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರ                                             |       |
| 'ಉಪಸಂಹಾರದರ್ಶನಾನ್ನೇತಿ ಚೀತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರದ ವಾಖ್ಯಾನ       | 200   |
| ಬ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರಭಾಷ್ಠ                                        |       |
| ಜೀವನಲ್ಲಿ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಸುತರಾಂ ಇಲ್ಲ                         | 200   |
| ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ                                          |       |
| ಜೀವರ್ಕ್ಯತ್ವವಿಲ್ಲವೆಂಬುದನ್ನು ಅನುಭವಾರೂಢ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕು      | ೩೪೨   |
| ತತ್ವಪ್ರ <b>ದೀಪ</b>                                      |       |
| ಜೀವನ ಸಂಕಲ್ಪಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ ಕೆಲಸ ಮಾಡಿಸುವವನು ಪರಮಾತ್ನ      | 267   |
| ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                           |       |
| ಕಾರ್ಯೋಪಸಂಹಾರ ಇರುವುದರಿಂದ ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃವೆಂದು ಆಕ್ಷೇಪ | 2.42  |
| ಜೀವನಲ್ಲಿರುವ ಕಾರ್ಯೋಪಸಂಹಾರವು ಭಗವದಧೀನ                      | 266   |
| ಸ್ವಂತಂತ್ರಕರ್ತೃತ್ವಕ್ಕೆ ಆಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವೇ ಬಾಧಕ               | 2,03  |
| ಭಾವದೀಪ                                                  |       |
| ಸೌತ್ರಹೇತುವನ್ನು ಪರಂಪರಯಾ ಯೋಜನೆ ಮಾಡಬೇಕು                    | 265   |
| ಹಸುವಿನಲ್ಲಿ ಕ್ಷೀರೋತ್ಪತ್ತಿಯು ಪ್ರಾಣದೇವರ ಅಧೀನ               | 265   |
| ಬ್ರ <b>ಹ್ಮಸೂ</b> ತ್ರ                                    |       |
| 'ದೇವಾದಿವದಪಿ ಲೋಕೇ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ               | 292   |
| ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಕ                                        |       |
| ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಕೈಮುತ್ಯನ್ಯಾಯದಿಂದ ಅದೃಶ್ಯಶಕ್ತಿಯ ಸಮರ್ಥನೆ        | 3.95  |
| ಯುಕ್ತಿಯಿಂದ ಆಗಮವು ಬಾಧ್ಯವಲ್ಲ                              | ೩೪೯   |
| ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ                                          |       |
| ಕೇವಲ ಯುಕ್ತಿಯು ಶುಷ್ಕತರ್ಕ ಎನಿಸುತ್ತದೆ                      | 2.9F  |
| <u>ತತ್ವಪ್ರ</u> ದೀಪ                                      |       |
| ವಾಕೃಗಳ ವಿರೋಧಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಮಾತ್ರ ಯುಕ್ತಿಗಳು                | 230   |
| ಕೇವಲ ಯುಕ್ತಿಗಳು ಪ್ರಮಾಣವೇ ಅಲ್ಲ ಎಂಬುದರ ಸಮರ್ಥನೆ             | 3,350 |
|                                                         |       |

ಆಶ್ರಯಾಸಿದ್ದಿದೋಷಪ್ರಯುಕ್ತವಾಗಿ ಅನುಮಾನ ದುಷ್ಟವಾಗದು

604

ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ

೩೫೨

| ಅನುಮಾನವು ಪ್ರಮಾಣವಾಗುವುದಾದರೆ ಈಶ್ವರನಿಲ್ಲ ಎಂದಾಗಲಿ      | 2,380 |
|----------------------------------------------------|-------|
| ವೈಯಧಿಕರಣ್ಯವು ಅನುಮಾನದಲ್ಲಿ ದೋಷವಲ್ಲ                   | 2.33  |
| ಅನುಮಾನದಿಂದ ಈಶ್ವರನನ್ನು ಸಾಧಿಸಬಹುದಲ್ಲವೇ?              | ೩೫೭   |
| ಉಪಾಧಿದೋಷಗ್ರಸ್ತವಾದ್ದರಿಂದ ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ                 | 2.HE  |
| ಪರಸ್ಕರ ಅಪೇಕ್ಷಿತವಾದ ಪ್ರತಿ-ಯುಕ್ತಿಗಳು ಸಮಾನವಲ್ಲವೇ?     | 250   |
| ಶ್ರತಿ-ಯುಕ್ತಿಗಳ ನಡುವೆ ಯುಕ್ತಿಯು ಅಪ್ರಮಾಣವಾಗುತ್ತದೆ     | ೩೬೧   |
| ಶ್ರತಿಗೆ ಕೇವಲ ಯುಕ್ತಿಯ ವಿರೋಧ ಬರುವುದೇ ಇಲ್ಲ            | ೩೬೨   |
| ಅರ್ಥಾಂತರ ಮಾಡಿದ ಮಾತ್ರಕ್ಕೆ ದುರ್ಬಲವಾಗದು               | 262   |
| ಶ್ರತಿಗಳಲ್ಲಿ ಪರಸ್ಪರ ವಿರೋಧವೇ ಇಲ್ಲ                    | 256   |
| 'ಅಹಂ ಬ್ರಹ್ಮಾಸ್ತಿ' ಎಂಬ ಪ್ರತಿಯ ವಿರೋಧವೂ ಇಲ್ಲ          | al#   |
| 'ಅಹಂ' ಶಬ್ದಕ್ಕೆ ಆತ್ಯಂತ ಅಪೂವಾರ್ಥ                     | aŁŁ   |
| 'ಅಸ್ತಿ' ಎಂಬುದಕ್ಕೆ ಅಪೂರ್ವ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                 | عدد   |
| 'ಅಹಂ ಬ್ರಹ್ಮಾಸ್ತಿ' ಎಂಬ ಪ್ರತ್ಯರ್ಥವು ಕ್ಷಿಪ್ಷದಲ್ಲ      | ೩೬೮   |
| ಅನೇಕ ಭಾಷ್ಕವಚನಗಳ ಆಧಾರ                               | 220   |
| ಪ್ರಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                       |       |
| ಈಶ್ವರನೇ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ                        | 220   |
| ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಅನುಪಲಬ್ದವಿರೋಧವಿಲ್ಲ                      | ೩೭೧   |
| ಆದೃಶ್ಯತ್ವ ಶಕ್ತಿಯು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಸುತರಾಂ ಸಿದ್ಧವಾಗುತ್ತದೆ | ೭೭೨   |
| ಯುಕ್ತಿಗಳು ಯಾವಾಗ ವಿರೋಧಗಳಾಗುತ್ತವೆ?                   | 222   |
| ಭಾವದೀಪ                                             |       |
| ಈಶ್ವರನಿಲ್ಲವೆಂಬ ಆಕ್ಷೇಶ ಯುಕ್ತವಾಗಿದೆ.                 | 220   |
| ನ್ಯಾಯವಿವರಣದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                              | 228   |
| ಟೀಕೆಯ ಕಠಿಣ ಪದಾರ್ಥ                                  | 278   |
| ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ                                        |       |
| 'ಕೃತ್ತ್ವಪ್ರಸಕ್ತಿ:' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಸ್ಥಾನ        | ೩೭೮   |
| *m                                                 |       |

ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ

| 606                                                        | ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ |
|------------------------------------------------------------|-------------------------|
| ಬ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರಭಾಷ್ಠ                                           |                         |
| ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವ ಒಪ್ಪಿದಲ್ಲಿ ಬಾಧಕ                                | ೩೭೮                     |
| ನಿರವಯವನಿಗೆ ಏಕದೇಶ ಸಾಮರ್ಥ್ಯ ಹೇಗೆ ?                           | 2.LF                    |
| ಔಪಾಧಿಕಾಂಶವೂ ಕೂಡ ಇಲ್ಲ                                       | 200                     |
| ಜೀವಕರ್ತೃತ್ವವು ಯುಕ್ತಿವಿರುದ್ದ                                | ೩೮೦                     |
| ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ                                             |                         |
| ಜೀವರು ಅನಂಶಿಗಳು                                             | ೩೮೧                     |
| ಜೀವನಿಗೆ ನಿರಂಶತ್ವ ಸಮರ್ಥನೆ                                   | ೩೮೨                     |
| ಈಶ್ವರನ ಅಘಟತಘಟನಾ ಶಕ್ತಿಯಿಂದ ವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರ                     | ೩೮೩                     |
| ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರ                                    | 200                     |
| <del>ತತ್</del> ಪಪ್ರದೀಪ                                     |                         |
| ಹುಲ್ಲುಕಡ್ಡಿಯನ್ನು ಎತ್ತುವಾಗ ಸಂಪೂರ್ಣಶಕ್ತಿಯನ್ನು ವಿನಿಯೋಗಿಸುವನು? | 263                     |
| ನಿರಂಶನಿಗೆ ಉಪಾಧಿಸಂಬಂಧವನ್ನು ಕಲ್ಪನೆ ಮಾಡಬಾರದು                  | 203                     |
| <del>ಆ</del> ನ್ಕೋನ್ಕಾ <i>ತ್ರ</i> ಯದೋಷ                      | ೩೮೬                     |
| ಮಾಯೆಯಿಂದ ಅನ್ಕೋನ್ನಾಶ್ರಯ ಪರಿಹಾರ                              | ೩೮೬                     |
| ಯುಕ್ತಿವಿರುದ್ದವಾದದ್ದು ಈಶಕೃತವಾಗಿದೆ                           | ೩೮೭                     |
| ಅವಿದ್ಯೆಗೆ ದುರ್ಘಟತ್ವವು ಭೂಷಣವಲ್ಲ                             | 202                     |
| ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                              |                         |
| ಜೀವನು ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃವೆಂದರೆ ಮತ್ತೊಂದು ದೋಷ                     | ೩೮೮                     |
| ಔಪಾಧಿಕ ಅಂಶಭೇದವು ಜೀವನಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲ                              | afo                     |
| ಔಪಾಧಿಕ ಅಂಶಕ್ಕಾಗಿ ಸ್ವಾಭಾವಿಕ ಅಂಶವನ್ನು ಒಪ್ಪಲೇ ಬೇಕು            | a.fo                    |
| ಅಂಶಭೇದವು ಆವಿದ್ಯಕವೆಂದರೆ ದೋಷ                                 | aro                     |
| ವಿಷ್ಣುವೇ ಸಕಲ ಜಗತ್ ಕಾರಣ                                     | afa                     |
| ಭಾವದೀಪ                                                     |                         |
| ಭಾಷ್ಕದ ಚಕಾರದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                                     | afa                     |
| ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಮತ್ತೊಂದು ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                               | afv                     |
|                                                            |                         |

| ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ                   | 607        |
|-------------------------------------------|------------|
|                                           |            |
| ಇಲ್ಲಿಯವರೆಗೆ ಮಾಡಿದ ಅಧಿಕರಣದ ರಚನೆ            | afs        |
| ಈಗ ಮಾಡುತ್ತಿರುವ ಅಧಿಕರಣದ ರಚನೆ.              | aft        |
| ಮತ್ತೊಂದು ಪಕ್ಷವನ್ನು ಉಲ್ಲೇಖ ಮಾಡಲು ಕಾರಣವೇನು? | afŁ        |
| ತಂತ್ರದೀಪಿಕ <u>ಾ</u>                       |            |
| ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ವಿವಕ್ಷಿಸಬೇಕಾದ ಪದಗಳು            | ೩೯೮        |
| ಸೂತ್ರದ ಅರ್ಥ                               | 2.FF       |
| ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ತತ್ವಪ್ರದೀಪಕಾರರು ಹೇಳಿದ ಅರ್ಥ      | <b>LFF</b> |
| ಈಶ್ವರಪಕ್ಷದಲ್ಲೂ ಬಾಧಕವಿದೆಯಲ್ಲವೇ?            | ₩00        |
| ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                          | 900        |
| ಜೀವನೇಕೆ ಸ್ವತಂತ್ರನಲ್ಲ                      | 900        |
| ಸೂತ್ರಾರ್ಥ                                 | €09        |
| ಚೀತನತ್ವ ಯುಕ್ತಿಯು ಅಪ್ರಯೋಜಕವಾಗಿದೆ           | 202        |
| 'ಉಪಸಂಹಾರದರ್ಶನಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ಅರ್ಥ      | <b>90%</b> |
| ಎಲ್ಲವೂ ಅಂತರ್ಯಾಮಿಯದ್ದೇ ವ್ಯಾಪಾರ             | ♥0%        |
| ಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃವೆಂಬ ಅನುಭವವು ಭ್ರಮ ಮೂಲಕ       | 909        |
| ಕಣ್ಣಿಗೆ ಕಾಣದ್ದು ಇಲ್ಲ ಎನ್ನಬಾರದು            | 606        |
| 'ಅಪಿ ಲೋಕೇ' ಎಂಬುದರ ಅರ್ಥ                    | 60%        |
| 'ಅಪಿಲೋಕೇ' ಎಂಬುದರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                | 603        |
| ಜೀವನು ಅಸ್ವತಂತ್ರಕರ್ತೃವೆನ್ನಲು ಯುಕ್ತಂತರ      | 80F        |
| 'ಕೃತ್ಸ್ಪಪ್ರಸಕ್ತಿ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರದ ಅರ್ಥ     | AOF        |
| ಈಶ್ವರಾಧೀನವಾದ ಕರ್ತೃತ್ವವು ಜೀವನಿಗಿದೆ         | 209        |
| ಜೀವನಿಗೆ ಭಿನ್ನಾಂಶಗಳಿಲ್ಲ                    | 209        |
|                                           |            |

## ಶ್ರತೇಸ್ತುಶಬ್ದಮೂಲತ್ವಾಧಿಕರಣ

| ಬ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರ                                            |             |
|--------------------------------------------------------|-------------|
| 'ಶ್ರುತೆಯ್ತ ಶಬ್ದಮೂಲತ್ತಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ         | <b>900</b>  |
| ಬ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರಭಾಷ್ಠ                                       |             |
| ಈಶ್ವರಕರ್ತೃತ್ವಶಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಯಾವುದೇ ದೋಷವಿಲ್ಲ                 | 900         |
| ಶಬ್ವೈಕನಮಧಿಗಮ್ಮನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವಿಲ್ಲ                   | ೯೧೪         |
| ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಪುರುಷೋತ್ತಮತಂತ್ರವು ಆಧಾರ                     | ೬೧೨         |
| ತತ್ತಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                          |             |
| ಸಂಗತಿ, ವಿಷಯ, ಸಂದೇಹಗಳು                                  | 909         |
| ಹಿಂದಿನ ಅಧಿಕರಣದ ಪ್ರಮೇಯವು ಅಯುಕ್ತವೆಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಉಪಸಂಹಾರ | <b>೪೧೭</b>  |
| ಲೋಕವಿರುದ್ಧವಾದದ್ದು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಅವಿರುದ್ಧ                  | ಳಿ೧೮        |
| ಶಬ್ವೈಕಸಮಧಿಗಮೃತ್ವ ಎಂಬ ಆಸಾಧಾರಣಧರ್ಮ ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ    | ಕಿರಬ        |
| ಶಬ್ವೈಕಸಮಧಿಗಮ್ಮನಾದವನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವಿಲ್ಲ               | ೪೧೯         |
| ಭಾವದೀಪ                                                 |             |
| ಜೀವನಿಗೆ ಬಂದ ದೋಷ ಬ್ರಹ್ಮನಿಗೆ ಬರುವುದಿಲ್ಲವೇ.               | 9.50        |
| ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ ಹೇಗೆ ಹುಟ್ಟುಕ್ತದೆ ಎಂಬುದರ ಸಮರ್ಥನೆ              | ووټ         |
| ಟೀಕೆಯಲ್ಲಿರುವ ಅತಃ ಎಂಬ ಪದಕ್ಕೆ ಅನೇಕಾರ್ಥಗಳು                | ೪೨೩         |
| ನ್ಯಾಯವಿವರಣದ ಮೂಲಕ ಮತ್ತೊಂದು ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಸೂತ್ರದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ.  | 929         |
| ಭಾಷ್ಕ್ರೋಕ್ತ ಪ್ರತ್ಯರ್ಥ ಟಣೆಯಲ್ಲಿ                         | ೪೨೫         |
| ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ                                            |             |
| 'ಆತ್ಮನಿ ಚೈವಂ ವಿಚಿತ್ರಾಶ್ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ      | <b>9.52</b> |
| ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಠ                                       |             |
| ಬೇರೆಯವರಲ್ಲಿ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿ ಇಲ್ಲ                          | ೮೨೮         |
| 'ಅತ್ಯಾಶ್ಚರ್ಯ' ಎಂದರೆ ಪರಮಾತೃನೊಬ್ಬನೇ                      | ೪೨೮         |
| <u>ತತ್ವಪ್ರ</u> ದೀಪ                                     |             |
| ಪರಸ್ಪಾತನಲಿಗುವ ಸಾಮರ್ಷ ಬಳ್ಳು ನೀಡಿತ                       |             |

| ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ                                   | 609         |
|-----------------------------------------------------------|-------------|
| ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                             |             |
| ಕೃತ್ತ್ಯಪ್ರಸಕ್ತಾಧಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಗಳ ಪರಿಹಾರ                    | <b>P2.0</b> |
| ಆಚಿಂತ್ಯದ ಬಗ್ಗೆ ತರ್ಕ ಮಾಡಬಾರದು                              | P2.0        |
| ಭಾವದೀಪ                                                    |             |
| ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರಭಾಷ್ಯದ ಸಾಧ್ಯಕ್ಕೆ ಈ ಸೂತ್ರಭಾಷ್ಯದಿಂದ ಹೇತುಸಮರ್ಪಣೆ | ويون        |
| ಬ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರ                                               |             |
| 'ಸ್ವಶಕ್ಷದೋಪಾಚ್ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                  | <b>Paa</b>  |
| ಬ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರಭಾಷ್ಟ                                          |             |
| ಜೀವರಲ್ಲಿ ಯಾವುದು ದೋಷವೋ, ಅದು ಶ್ರೀಹರಿಯಲ್ಲಿ ಗುಣ               | 220         |
| ದೇವರಲ್ಲಿ ಇರುವುದೆಲ್ಲ ಗುಣಗಳೇ                                | 93.39       |
| ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ                                            |             |
| ಪ್ರತಿ–ಸ್ಥೃತಿಗಳಿಂದ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿತ್ವದ ಉಪಪಾದನೆ                | 475         |
| ತತ್ವಪ್ರದೀಪ                                                |             |
| ಜೀವನು ಸದೋಷಿ, ಈಶನು ನಿರ್ದೋಷಿ                                | 925         |
| ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                             |             |
| ಜೀವನಲ್ಲೇಕೆ ವಿರೋಧಪರಿಹಾರ ಮಾಡುವುದಿಲ್ಲ?                       | 912         |
| ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವು ಜೀವಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ ದೋಷ                      | ಳಿಸಿ೮       |
| ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ಇರುವುದೆಲ್ಲವೂ ಗುಣವೇ                             | 67.0        |
| ನಿರ್ದೋಷ ನಿರ್ಭೇದಗುಣವತ್ತವು ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ                 | るがと         |
| ಭಾವದೀಪ                                                    |             |
| ಸೂತ್ರದ ಚಶಬ್ದಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                                | <b>91</b> F |
| ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ                                               |             |
| 'ಸರ್ವೋಪೇತಾ ಚ ತದ್ದರ್ಶನಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ         | 660         |
| ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಠ                                          |             |
| ಶ್ರೀಹರಿ ಸಕಲ ಶಕ್ತಿಗಳ ಆಕರ                                   | ₽₽0         |
| ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ                                            |             |
|                                                           | 840         |
|                                                           |             |
|                                                           |             |

| ತತ್ರಪ್ರದೀಪ                                                        |               |
|-------------------------------------------------------------------|---------------|
| ಆದ್ಯತಶಕ್ಷಿಗಳಿರುವುದು ಶ್ರೀಹರಿಯಲ್ಲಿ ಮಾತ್ರ                            | 666           |
| ತತ್ರದ್ರಕಾಶಿಕಾ                                                     |               |
| ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿರುವ ವಿಚಿತ್ರಶಕ್ತಿಯು ನಾಶವಾದಾಗ ಏನು ಗತಿ? ಎಂದು ಆಕ್ಷೇಪ      | ೪೪೨           |
| ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿರುವ ವಿಶೇಷಶಕ್ತಿಯು ಸರ್ವವಿಷಯಕ ಹಾಗೂ ಅನಂತ                    | <b>\$</b> \$2 |
| ្នា ្ន ្ធ<br>បានជិលន                                              |               |
| ವೃತ್ತಮದಿಂದ ಭಾಷ್ಕದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                                       | ಕಿಕಿಕಿ        |
| ಬ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರ                                                       |               |
| 'ವಿಕರಣಾತ್ರಾತ್' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                        | 868           |
| ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಕ                                                  |               |
| ಪರಮಾತ್ನನಿಗೆ ಇಂದ್ರಿಯಗಳೇ ಇಲ್ಲವಲ್ಲ ?                                 | <b>AAF</b>    |
| ಇಂದ್ರಿಯಗಳಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಎಲ್ಲವನ್ನು ಮಾಡುತ್ತಾನೆ                          | 865           |
| ವಿಶೇಷ ಯುಕ್ತಿಗಾಗಿ ಪುನಃ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ                                   | ೪೪೮           |
| ಸತ್ರಕ್ಕದೀಪಾವಳಿ                                                    |               |
| ಪರಮಾತ್ರನು ಕೈ ಇಲ್ಲದೆಯೂ ಹಿಡಿಯುತ್ತಾನೆ, ಕಾಲಿಲ್ಲದೆಯೂ ಓಡುತ್ತಾನೆ         | 995           |
| ವಿಶೇಷಯುಕ್ತಿಯ ಸಮರ್ಥನೆ                                              | <b>680</b>    |
| ತತ್ವಪ್ರದೀಪ                                                        |               |
| ತ್ರಿ:<br>ಶ್ರೀಹರಿಗೆ ಪ್ರಾಕೃತ ಇಂದ್ರಿಯಗಳಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಅಪ್ರಾಕೃತವಾದದ್ದಿದೆ | ೪೫೧           |
| ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                                     |               |
| a-                                                                |               |

ಕೈಕಾಲಿಲ್ಲದ ವಿಷ್ಣು ಹೇಗೆ ಕರ್ತೃವಾಗುತ್ತಾನೆ?

ಭಾವದೀಪ

ತಂತ್ರದೀಪಿಕಾ

ಹಿಂದಿನ ಸೂತ್ರದಿಂದ ಈ ಸೂತ್ರವು ಗತಾರ್ಥವಲ್ಲ

ವಿಶೇಷವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಸೂತ್ರವು ಸಾರ್ಥಕ

'ಶ್ರತೇಸ್ತು ಶಬ್ದಮೂಲತ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರದ ಅರ್ಥ

ಶ್ರೀಹರಿಯು ಶಬ್ದಪ್ರಮಾಣದಿಂದಷ್ಟೇ ಜ್ವೇಯ

ಪರಮಾತ್ನನಿಗೆ ಪ್ರಾಕೃತವಾದ ಅವಯವಗಳಿಲ್ಲ ಎಂಬುದಷ್ಟೇ ಪ್ರತಿಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯ

ತದ್ದರ್ಶನಾತ್ ಎಂಬುದು ಅನುವೃತ್ತವಾಗಿದೆ. ನಳ್ಳ್ ಎಂಬುದು ಆವೃತ್ತವಾಗಿದೆ.

ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ

CKY

೪೫೩

PHA.

೪೫೪

೪೫೬

980

**೧**೯೧

| ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ                                  | 611         |
|----------------------------------------------------------|-------------|
| -                                                        | 611         |
| ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧವಿಲ್ಲ                              | ೪೬೧         |
| ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಯೋಜನೆ                                         | &F3         |
| ಈಶ್ವರನಲ್ಲಿಲ್ಲದ ವಿರೋಧ ಜೀವನಲ್ಲಿ ಹೇಗೆ ?                     | VL2         |
| ಜೀವನಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ ಇದ್ದೇ ಇದೆ                           | PŁZ         |
| ಪುನ: ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧದ ಆಕ್ಷೇಪ                                 | PŁA         |
| ಅಘಟಿತಘಟನಾಶಕ್ತಿಯು ಸರ್ವವಿಷಯಕ ಮತ್ತು ಸಾರ್ವಕಾಲಿಕ              | DED         |
| 'ಉಪೇತಾ' ಎಂಬ ಸ್ತ್ರೀಲಿಂಗ ಪ್ರಯೋಗಕ್ಕೆ ಕಾರಣ                   | REM         |
| संशंहरुड्य पर्वेष्य                                      | DF3         |
| ಈಶಕರ್ತೃತ್ವದ ಸಮರ್ಥನೆ                                      | &F34        |
| ಆದ್ವೈತಮತ ಹಾಗೂ ರಾಮಾನುಜಮತದಲ್ಲಿ ಶ್ರುತೇಸ್ತು ಶಬ್ದಮೂಲತ್ವಾಧಿಕರಣ | ል۶೯         |
| ನ ಪ್ರಯೋಜನಾಧಿಕರಣ                                          |             |
| ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ                                              |             |
| 'ನ ಪ್ರಯೋಜನವತ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ               | ಕಿದ್ದ       |
| ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಠ                                         |             |
| 'ನಿಪ್ಪಲತ್ವ' ಎಂಬ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರ                       | 955         |
| ಶ್ರೀಹರಿಗೆ ಸ್ವಾರ್ಥವಿಲ್ಲ                                   | ೪೮೯         |
|                                                          |             |
| ಸೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಪರಮಾತ್ನನಿಗೆ ಏನು ಪ್ರಯೋಜನ ?                     | <b>PF0</b>  |
| ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                            |             |
| ನಿಸ್ವಲತ್ವಾದಿ ಯುಕ್ತಿವಿರೋಧಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣ                  | ೪೯೧         |
| ಜಗತ್ತನ್ನು ಸೃಷ್ಟಿಸುವ ಪರಮಾತ್ನನಿಗೆ ಪ್ರಯೋಜನ ಇದೆಯೋ ಇಲ್ಲವೋ?    | ೪೯೨         |
| ಪೂರ್ಣಾನಂದವುಳೃವನಿಗೆ ಯಾವುದೇ ಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲ ಎಂದು ಸಿದ್ಧಾಂತ     | <b>VF</b> 2 |
| ಭಾವದೀಪ                                                   |             |
| ನ್ಯಾಯವಿವರಣದ ಪ್ರಕಾರ ಭಾಷ್ಮಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                   | VF1         |
|                                                          |             |

| ಸುಖಾತಿಶಯದಿಂದ ಸೃಷ್ಟಿವ್ಯಾಪಾರ                   | <b>REF</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ಉನ್ನತ್ತನಂತೆ ಶ್ರೀಹರಿ                          | <b>VFL</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ಆಪ್ರಕಾಮನಿಗೇಕೆ ಮತ್ತೊಂದು ಬಯಕೆ ?                | <b>೪೯</b> ೮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ಲಾಭವಿಲ್ಲದೆ ಸೃಷ್ಟಿಯ ವ್ಯಾಪಾರ                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ತತ್ವಪ್ರದೀಪ<br>-                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 'ಇಚ್ಛಾಮಾತ್ರಂ ಪ್ರಭೋ: ಸೃಷ್ಟಿ'                  | 800                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ಫಲದ ಉದ್ದೇಶವಿಲ್ಲದಿದ್ದಲ್ಲಿ ಮತ್ತೇಕೆ ಸೃಷ್ಟಿ?     | ೫೦೧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ಉನ್ನತ್ತನಂತೆ ಪ್ರವೃತ್ತಿ                        | ೫೦೧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ಆಪ್ತಕಾಮನಿಗೇಕೆ ಪ್ರಯೋಜನ ?                      | ೫೦೩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ಭಾವದೀಪ                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ಸುಖೋದ್ರೇಕದಿಂದಲೇ ಪ್ರವೃತ್ತಿ                    | 308                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ಸ್ವಾರ್ಥವಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಪರಾರ್ಥವಿದೆ               | 808                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ತಂತ್ರದೀಪಿಕಾ                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ಈಶ್ವರ ಕರ್ತೃತ್ವದಲ್ಲಿ ಸ್ವಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲ          | ೫೦೭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ನಿಜವಾದ ಪ್ರೇಕ್ಷಾವಂತರಿಗೆ ಸ್ವಾರ್ಥವಿರುವುದಿಲ್ಲ    | ೫೦೮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ಅದ್ವೈತಮತ ಹಾಗೂ ರಾಮಾನುಜಮತದಲ್ಲಿ ನ ಪ್ರಯೋಜನಾಧಿಕರಣ | 30F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                              | ಉದ್ದಕ್ಷನಂತ ಶ್ರೀಹರಿ  ಚಕ್ಷಕಾವಿನಗಳ ಮತ್ತೊಂದು ಬಯಕೆ ?  ಸರ್ಕ್ಷಕ ಗಿಂಡವಾರೆ ರಾಭಲ್ಪದ ಸ್ವಕ್ಷಯ ವ್ಯಾಪಾರ  ತನ್ನವಿನೀಡ 'ಆಚ್ಚಾಮನ್ರಂ ಪ್ರಭೋ ಸ್ವಕ್ಟಿ' ತನ್ನವಾಸಿಕಾ ಫಲದ ಉದ್ದೇಶವಿಲ್ಲದಿದ್ದಲ್ಲಿ ಮತ್ತೇತೆ ಸ್ವಕ್ಟಿ ? ಉಸ್ತವನಂತೆ ಪ್ರವ್ಯತಿ ಆಶ್ರಕಾಮನಿಗಳ ಪ್ರಯೋಜನ ? ಭಾವದೀಡ ಸುಮೋದ್ರೇಶವಿಲ್ಲದೆಪ್ಪರೇ ಪ್ರತ್ಯತಿ ಸ್ಥಾರ್ಪನಿಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಪರಾರ್ಥವಿದೆ ತನ್ನವೇ ಜಿಪ್ಪರ್ ಪ್ರಕ್ಷನ್ನಾಲ್ಲಿ ಸ್ಪಪ್ರಯೋಜನವಿಲ್ಲ ನಿಜವಾದ ಪ್ರೇಕ್ಷವಾತರಿಗೆ ಸ್ಪಾರ್ಥವಿರುವುದಿಲ್ಲ |

ಬ್ರಹ್ಞಸೂತ್ರ

ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಠ

ಪರಿಪೂರ್ಣನಷ್ಟೇ ಸೃಷ್ಟಿ ಮಾಡಲು ಸಾಧ್ಯ

'ರೋಕವತ್ತು ಲೀಲಾಕೈವಲ್ಯಮ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ

ಪ್ರಯೋಜನಕ್ಕಾಗಿ ಈಶ್ವರಸೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲ

ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ

950

**0**F%

VF%

## ನೈಷಮ್ಯನೈರ್ಫ್ಬ್ರಣ್ಯಾಧಿಕರಣ

| ಬೈಷಯ್ಯನೈರ್ವು ಕಾಶ್ಚರ್ಧಿಕರು                          |      |
|----------------------------------------------------|------|
| ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ                                        |      |
| 'ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಫ್ಫಣ್ಮೇ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ    | 30   |
| ಬ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರಭಾಷ್ಟ                                   |      |
| ಸರ್ವಕರ್ತೃತ್ವ ಹೇಳಿದರೆ ದೋಷ ಬರುವುದಿಲ್ಲವೆ?             | 808  |
| ಮಾಡಿದ ಕರ್ಮಕ್ಕೆ ತಕ್ಕ ಫಲ                             | 310  |
| ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ                                     |      |
| ಪರಮಾತ್ತನು ನಿಷ್ಕರುಣಿಯಲ್ಲ                            | 30   |
| ತತ್ವಪ್ರದೀಪ                                         |      |
| ನರಕದಲ್ಲಿ ಆಕ್ರಂದನ ಮಾಡುವವರ ಬಗ್ಗೆ ಕನಿಕರವಿಲ್ಲವೇ ?      | 308  |
| ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                      |      |
| ಅಧಿಕರಣದ ವಿಷಯಾದಿಗಳು                                 | 300  |
| ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ವೈಷಮ್ಯನೈರ್ಘೃಣ್ಯದೋಷಗಳ ಆಶಂಕೆ              | 308  |
| ಜೀವರ ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿಯೇ ಫಲ ನೀಡುತ್ತಾನೆ           | 320  |
| ಭಾವದೀಪ                                             |      |
| ಬಹುಮುಖದೃಢಯುಕ್ತಿಗಳ ವಿರೋಧಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ ಈ ಅಧಿಕರಣ       | 820  |
| ಸರ್ವರ್ಕ್ಯತ್ತೇ ಇತ್ಯಾದಿ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷಭಾಷ್ಯಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ | 20.8 |
| ಕರ್ಮಾನಪೇಕೃತ್ವ ಪಕ್ಷದಲ್ಲಿ ಮತ್ತೊಂದು ದೋಷ               | ೫೨೨  |
| ಬ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರ                                        |      |
| 'ನ ಕರ್ಮಾವಿಭಾಗಾತ್' ಇತ್ಕಾದಿ ಸೂತ್ರ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ          | 7CK  |
| ಬ್ರ <b>ಹ್ಮಗೂ</b> ತ್ರಭಾಷ್ಠ                          |      |
| ಜೀವರ ಕರ್ಮವು ಭಗವಧೀನ                                 | ೫೨೪  |
| ಕರ್ಮವು ಅನಾದಿಯಾದ್ದರಿಂದ ದೋಷವಿಲ್ಲ                     | ೫೨೯  |
| ಭವಿಷತ್ ಪರಾಣದ ಆಧಾರ                                  | ೫೨೬  |

| ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ                                    |      |
|---------------------------------------------------|------|
| ಸುಖ–ದುಃಖಗಳಿಗೆ ಅನಾದಿ ಪುಣ್ಯಪಾಪಗಳು ಕಾರಣ              | ઝટા  |
| ತತ್ವಪ್ರ <b>ದೀ</b> ಪ                               |      |
| ಕಾರಣವಾದ ಕರ್ಮಗಳು ಅನಾದಿಯಾಗಿವೆ                       | 308  |
| ತತ್ವ <b>ಪ್ರಕಾಶಿಕಾ</b>                             |      |
| ಆಪೇಕ್ಷ್ವ ಕರ್ಮವೇ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ               | ೫೨೮  |
| ಪೂರ್ವಕರ್ಮವೂ ಕೂಡ ಭಗವದಧೀನವಾದ್ದರಿಂದ ದೋಷ ತಪ್ಪಿದ್ದಲ್ಲ  | 308  |
| ಪೂರ್ವಕರ್ಮವೂ ತತ್ಪೂರ್ವಕರ್ಮದ ಅಧೀನ                    | 320  |
| ಪೂರ್ವಕರ್ಮಪರಂಪರೆಯು ಅನಾದಿ                           | ೫೩೧  |
| ಭಾವದೀಪ                                            |      |
| 'ಯದಪೇಕ್ಷಯಾ' ಇತ್ಯಾದಿ ಭಾಷ್ಕಕ್ಕೆ ಸಂಗತಿ               | ೫೩೨  |
| ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ                                       |      |
| 'ಉಪಪದ್ಯತೇ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ            | Maa  |
| ಬ್ರಹ್ಮಗೂತ್ರಭಾಷ್ಟ                                  |      |
| ಭಗವಂತನಲ್ಲಿ ಆಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವಿಲ್ಲ                      | nra  |
| 'ದ್ರವೃಂ ಕರ್ಮ ಚ' ಇತ್ಯಾದಿ ಸ್ಟೃತಿಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ        | 31 P |
| ಶ್ರತಿಯೇ ವೈಷಮ್ಯಾದಿದೋಷಗಳಲ್ಲ ಎಂದಿದೆ                  | HLH  |
| ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ಮಾಡಿಸುವವನು ಶ್ರೀಹರಿಯೇ ಆದರೂ ದೋಷವಿಲ್ಲ      | ೫೩೬  |
| ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳ                                     |      |
| ವೈಷಮೃನೈರ್ಫ್ಯಣ್ಯದೋಷಗಳು ವೇದಾಪ್ರಾಮಾಣ್ಯಕ್ಕೆ ಕಾರಣಗಳು   | 322  |
| ತತ್ವಪ್ರದೀಪ                                        |      |
| ಸರ್ವತಂತ್ರ ಸ್ವತಂತ್ರನಾದ ಪರಮಾತ್ಮನನ್ನು ಒಪ್ಪಲೇ ಬೇಕು    | ೫೩೮  |
| ಪ್ರಮಾಣಸಿದ್ಧವಾದದ್ದು ಅನುಪಪನ್ನವಲ್ಲ                   | MLE  |
| 'ಸ ಕಾರಯೀತ್' ಎಂಬ ಶ್ರುತಿಗೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                | 3800 |
| ಸ್ವತಂತ್ರನಾದವನು ಕಟ್ಟುನಿಟ್ಟಾದ ನಿಯಮ ಪರಿಪಾಲಿಸುತ್ತಾನೆ  | 380  |
| ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                     |      |
| ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯದೋಷ ಪರಿಹಾರಕ್ಕಾಗಿ 'ಉಪಪದ್ಧತೇ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರ | ೫೪೨  |
|                                                   |      |

ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ

| ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ                                | 615  |
|--------------------------------------------------------|------|
| ತನ್ನ ಅಧೀನವಾದದ್ದನ್ನೇ ಅಪೇಕ್ಷಿಸುವುದರಿಂದ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವಿಲ್ಲ | ೫೪೨  |
| ಸ್ವಾಧೀನಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿದರೆ ವೈಷಮ್ಯಾದಿ ದೋಷಗಳಲ್ಲ       | 202  |
| ಕರ್ಮಾಪೇಕ್ಷೆಯು ಇಲ್ಲದೆ ಕೂಡಿಸಲಾಗದು                        | 350  |
| ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸದೆ ಫಲ ನೀಡಿದರೆ ವೇದಕ್ಕೆ ಅಪ್ರಾಮಾಣ್ಯದೋಷ  | 366  |
| ಭಾವದೀಪ                                                 |      |
| ಸೂತ್ರದಲ್ಲಿ ಯಾವುದನ್ನು ಶೇಷಪೂರಣೆ ಮಾಡಬೇಕು.                 | 303  |
| ಕರ್ಮವನ್ನು ಆಪೇಕ್ಷಿಸಿದರೆ ಅಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವಿಲ್ಲ.              | 305  |
| ವೈಷಮ್ಯಾದಿಗಳು ದೋಷಗಳೇ ಅಲ್ಲ.                              | 305  |
| ತಂತ್ರದೀಪಿಕಾ                                            |      |
| ಸುಖ-ದುಖಗಳಿಗೆ ಕರ್ಮವೇ ಕಾರಣ                               | 300  |
| ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿ ಫಲವನ್ನು ನೀಡಿದ್ದರೂ ದೋಷ ತಪ್ಪಿದ್ದಲ್ಲ  | 305  |
| 'ಇತಿ ಚೇನ್ನ ಅನಾದಿತ್ವಾತ್' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಭಾಗಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ     | 3330 |
| 'ಅವಿಭಾಗ' ಪದದ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ                                 | 330  |
| ಸ್ವಾಧೀನವಾದ ಕರ್ಮಗಳ ಅಪೇಕ್ಷೆಯಿಂದ ದೋಷಪರಿಹಾರವಾಗಲ್ಲಿಲ್ಲ      | ೫೫೧  |
| ಕರ್ಮವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಿದಾಗ ವೈಷಮ್ಮನೈರ್ಘೃಣ್ಯಗಳು ಬರುವುದಿಲ್ಲ   | ೭೫೫  |
| ತತ್ವಪ್ರದೀಪದಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಬಗೆಯ ಯೋಜನೆ                        | ೫೫೨  |
| ಆದ್ವೈತಮತ ಹಾಗೂ ರಾಮಾನುಜಮತದಲ್ಲಿ ವೈಪಮ್ಯನೈರ್ಫೈಣ್ಯಾಧಿಕರಣ     | nni  |
| ಸರ್ವಧಮೋಪಪತ್ತಧಿಕರಣ                                      |      |
| ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರ                                            |      |
| 'ಸರ್ವಧರ್ಮೋಪಪತ್ತೇಶ್ಚ' ಎಂಬ ಸೂತ್ರಕ್ಕೆ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ           | 35.5 |
| ಬ್ರಹ್ಮಸೂತ್ರಭಾಷ್ಠ                                       |      |
| ಕೊನೆಯಲ್ಲಿ ಉಳಿದೆಲ್ಲಾ ಗುಣಗಳ ಸಮನ್ವಯ                       | おとる  |
| ಸತ್ತರ್ಕದೀಪಾವಳಿ                                         |      |
| ಸಮಸ್ತಪಾದದ ಉಪಸಂಹಾರ                                      | ara  |
| ತತ್ವಪ್ರದೀಪ                                             |      |
| ಪರಮಾತ್ಮನಲ್ಲಿ ಅಶ್ರುತ ಅಚಿಂತ್ಯ ಗುಣಗಳು                     | SEF  |

| 616                                                | ವಿವರವಾದ ವಿಷಯಾನುಕ್ರಮಣಿಕೆ |
|----------------------------------------------------|-------------------------|
| ದೋಷಲೇಶ ಸ್ಪರ್ಶವೂ ಕೂಡ ನಾರಾಯಣನಲ್ಲಿಲ್ಲ                 | 36.6                    |
| ಅವ್ವೈತಿಗಳ ನಿರಾಕರಣೆ                                 | おとと                     |
| ತತ್ವಪ್ರಕಾಶಿಕಾ                                      |                         |
| ಕೊನೆಯ ಈ ಅಧಿಕರಣ ಏಕೆ ?                               | ೫೯೮                     |
| ಆನಂದಾದಿಗುಣಗಳಲ್ಲಿ ವಿರೋಧ ಪರಿಹಾರ                      | おとと                     |
| ಸಕಲಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣತ್ವವು ಅಧಿಕರಣದ ವಿಷಯ                   | <b>%20</b>              |
| ಮಹಾವಿಷ್ಣುವು ಸಕಲಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣನಲ್ಲವೆಂದು ಪೂರ್ವಪಕ್ಷ      | <b>32.0</b>             |
| ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯದಿಂದ ಸಕಲಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣತ್ವದ ನಿಯಮ            | ೫೭೧                     |
| ಸಕಲಗುಣಪರಿಪೂರ್ಣತ್ವಕ್ಕೆ ಯುಕ್ತಿಯ ಜೊತೆ ಪ್ರತಿಯ ಆಧಾರ     | 32.5                    |
| ಭಾವದೀಪ                                             |                         |
| ಸಕಲಗುಣಗಳ ಜೊತೆ ಪಾದದ ಉಪಸಂಹಾರ                         | ೫೭೩                     |
| ಈ ಅಧಿಕರಣವು ಗುಣೋಪಸಂಹಾರ ಮಾಡುತ್ತಿದೆ.                  | 왕소양                     |
| ನ್ಯಾಯವಿವರಣದ ಹೇತು ಸಾಕ್ಷಾಕ್ ಸಾಧಕವಲ್ಲ                 | 328                     |
| ಅನುಮಾನದಿಂದ ಪೂರ್ವಪಕ್ಷದ ಸ್ಥಾಪನೆ.                     | ೫೭೬                     |
| ನಿರ್ದುಷ್ಟ ಅನುಮಾನದಿಂದ ಸಿದ್ಧಾಂತ ಸ್ಥಾಪನೆ              | 322                     |
| ವಿರೋಧಪರಿಹಾರ                                        | ೫೭೮                     |
| ತಂತ್ರದೀಪಿಕಾ                                        |                         |
| ಸಕಲ ಪರಿಪೂರ್ಣತ್ವ, ನಿರ್ದೋಪತ್ವ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಯುಕ್ತಿಯ ಆಧಾರ | 340                     |
| ಪ್ರಥಮಪಾದದ ಸಾರಸಂಗ್ರಹ                                | ಜ೮೨                     |
|                                                    |                         |

... ಜಯತೀರ್ಥರ ಸುಧಾ ಭೂಸುರರ ಅಮೃತ.. ಹಜ್ಜನಲೋಕದಲ್ಲ ಬಹುಪ್ರಸಿದ್ಧ ಪರಿಮಳವೆಂದರೆ ರಾಯರ ರಸನರಂಗದಲ್ಲ ನರ್ತಿಸುತಿಹ ವಾಗ್ದೇವಿಯ ಮುಡಿಯ ಹೂಮಳೆ.

ಸುಧಾ–ಪರಿಮಚ ಬೆರೆತ ಕ್ಷಣವೇ ಬಹುಪಟ್ಟಾಯಿತು ಪ್ರಸಿದ್ಧಿ. ಸುಸ್ತಷ್ಟಾರ್ಥವಿಂದ ನಅಯಿತು ಪಂಡಿತಲೋಕ.

ಶ್ರೀವ್ಯಾಸರು ಜತ್ತಿದ ಜೀಜ ಬೆಳೆಯುತ್ತಾ ಬಂದು ಇಂದು ಶ್ರೀರಾಫವೇಂದ್ರ ಗುರುಸಾರ್ವಭೌಮರ ಅಮೃತಮಯಕೃತಿಗಳಂದ ಫಲಗಳುಂಟಾಗಿ ಮಧ್ದ ಹಿದ್ಧಾಂತವೆಂಬ ಮಹಾವೃಶ್ವವು ಸೊಬಗಿನಿಂದ ಕಂಗೊಳಸುತ್ತಿದೆ.

ಸ್ಫೂರ್ತಿ:- ಗುರುಗುಣಸ್ತವನ

ಶ್ರಕಾಶನ

ಶ್ರೀ ದುರುನಾವಕಭೌಮ ಸಂಖೋಧನ ಮಂದಿರ ಆರಥ್ಯರ ತ್ರೀರಾಧ್ಯರ್ಥಾಯ ಮೂಲಮಾಸಂಸ್ಕಾನ ತ್ರೀ ರಾಘವೇಂದ್ರಸ್ಥಾಮರಳ ಮಠ ಮಂತ್ರಂಯ - 518 345 (ಅಂದ್ರ ಪ್ರರೇಶ).....